# REPRINT BIBLIOTHECA INDICA SERIES

# THE NĪTISĀRA BY KĀMANDAKI

(THE ELEMENTS OF POLITY BY KAMANDAKI)

# The Asiatic Society

# 1, Park Street, Calcutta-700 016 Book is to be returned on the Date Last Stamped

| Date    |      |      | Vouche | r <b>N</b> o |
|---------|------|------|--------|--------------|
| 23 LEB  | 1395 | 13   | 3524.  |              |
| 28 12 9 | Š    | 1476 | 65     |              |
|         |      |      |        |              |
|         | _    |      |        | -            |
|         |      |      |        |              |

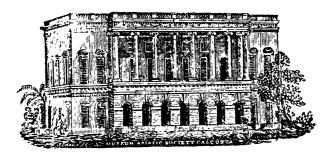
# BIBLIOTHECA INDICA;

# COLLECTION OF ORIENTAL WORKS

PUBLISHED UNDER THE SUPERINTENDENCE OF THE

ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

No. 179.



THE NITISARA,

OR

THE ELEMENTS OF POLITY,

BY KAMANDAKI.

EDITED BY

RAJENDRALALA MITRA.

FASCICULUS II.

CALCUTTA:

PRINTED BY C. B. LEWIS, AT THE BAPTIST MISSION PRESS.

# THE NĪTISĀRA OR THE ELEMENTS OF POLITY BY KĀMANDAKI

EDITED BY

RAJA DR. RAJENDRALALA MITRA LL.D., C.I.E.

Revised with English Translation:

DR. SISIR KUMAR MITRA M.A., B.L., Ph.D., F.A.S.



THE ASIATIC SOCIETY

1 PARK STREET

CALCUTTA 16

1982

WORK NUMBER

© THE ASIATIC SOCIETY

309

First Published in 1849 (Fasc. I) 1861 (Fasc. II) 1864 (Fasc. III) 1876 (Fasc. IV) 1884 (Fasc. V)

Published by
DR. AMALENDU DE
General Secretary
The Asiatic Society
1 Park Street
Calcutta 16

St NO. 74/77.

Printed by
TRIDIBESH BASU
K. P. Basu Printing Works
Calcutta 6

Price: Rs. 125.00 \$ 14.00

£ 9.00

श्रीविशालविशालायां शिष्राया निर्मले तटे गङ्गाघहे महायोगी मोनी मे राजते गुरुः। तमेव दिन्यं पुरुषं स्तेहप्रपूरितान्तरं नामं नामं मया भक्तया ग्रन्थोऽयमर्प्यते मुदा॥

An humble offering to the Lotus Feet of my Guruji

# नीतिसारः

# श्रीकामन्द्कपण्डितविरचितः

राजा ड॰ राजेन्द्रलाल-मित्रेण सम्पादित:

ड॰ शिशिरकुमार-मिस्रेण आङ्गलभाषायामनृदितं परिमार्जितञ्च



दि एशियाटिक सोसाइटि १ पार्क स्ट्रीट कल्लिकता १६

#### PREFACE TO THE FIRST EDITION

THIS, the first edition of Kamanadaki's "Elements of polity", has been printed from a modern but very correct manuscript obtained at Benares by the late enthusiastic antiquarian Major Markham Kittoe. The work is very scarce in Calcutta, and the only copy we could obtain for collation is contained in the Library of the Asiatic Society, No. 168 of the Sanskrita Catalogue. It has been copied for the Library of the late College of Fort William, and, like most works of that collection, abounds in errors and lacunae which render it utterly unreliable as an authority. It has, however, one redeeming merit, a Sanskrita commentary, not to be met with in the Benares MS,, which has been of great use in settling the reading and meaning of a great number of technical terms. In this respect, the Panchatantra, and the Hitopadesa of Vishmusarma have also been of service.

Of the author of the work very little seems to be known mentary above cited, states that he was a disciple of the celebrated politician Chanakya, the Machiavel of India, who raised the first Mauriya king Chandragupta on the throne of Pataliputra (B.C. 319); and this statement is fully corroborated by tradition. From a report submitted by Dr Frederich to the Batavian Society of Arts and Sciences on the Sanskrita literature of Bah, it appears that the most popular work in that Island on Polity is entitled Kamandakiya Nitisara, and all the Sanskrita books there extant are acknowledged to be the counterparts of purely Indian originals. The researches of Sir Stamford Raffles and Crawfurd shew that the predominance or Buddhism in the island of Java obliged the Hindu inhabitants of that place to retire, in the fourth century of the Christian era, with their household gods and their sacred scriptures to the island of Bali, where they and their descendants have, ever since, most carefully preserved the authenticity of their literature and It has also been shewn by the same authorities that since the period of their exile, they have not had any religious intercourse with India; it would therefore follow that the Sanskrita works now available in Bali, including the Kamandakıya Nıti, are of a date anterior to the 4th century. The contents, however, of the Balenese code of morals are unknown, and it would be premature, from the similarity of names, to infer its identity with the work now presented to the public yet the fact that the people of Bali themselves acknowledge all their Sanskrita literature to have been obtained from India would argue the existence of at least a Kamandakiya Nitisara at the time when that literature was imported from the shores of Bharatayarsha.

An internal evidence of some moment is in favour of the antiquity which tradition has ascribed to this work. It is dedicated to Chandragupta, and the author, a Buddhist, apparently with a view not to offend the feelings of his Hindu patron with the name of a Buddhist deity, has thought fit to forego the usual invocation at the commencement of his work—a circumstance which has been made the theme of much erudite disquisition by the author of the Siddhanta Muktavali\*.

Although written in verse its style is peculiarly unpoetical, and in its rude simplicity approaches the older Smritis. The work has not, however, any of the antiquated grammatical forms and obsolete expressions which are so freely met with in Manu and occasionally in the other Smritis, and its versification is unexceptionable. Indeed, had it to be judged by its metres alone they would have justified the inference that its origin is due to a much later age than that of Kalidasa.

It has been observed by some that the use of the word hora in this work is fatal to its claim to antiquity, that word having been shown, in a paper published in the Journal of the Asiatic Society (Vol. p) to be of Arabic origin, and to have been borrowed by the Brahmans in the 10th century. Mr. Ravenshaw's speculations, however, have not yet obtained that confirmation which would justify our rejecting the testimony of the dedication and infer the date of the work from the use of a single word which may after all be the result of an interpolation or a mislection.

One of the most striking points in the general tone of the work is its gravity and sententiousness. Confucius, in his proverbs, scarely attempts anything more pithy; and yet in the anxiety of the author to lay down rules for even the most insignificant movements of kings, there is a dryness of detail which deprives it entirely of the charm of terseness. Its gravity is essentially Oriental, while the morality of its state policy is more worthy of the notorious historiographer of Florence than of the successors of Bhrigu and other great sages of ancient India. Its corner stone is cunning and artifice, intended to favour arbitrary power, and its main object is to overcome party opposition. Considering that the political life of Chanakya was devoted to one eternal round of stratagems and artifices for the overthrow of his powerful rival, Rakshasa, of which forgery, perjury and even poisoning formed the most salient points, it is not to be wondered at that his principles, even when systematised by his pupil, should retain some indications of their tortuosity. This defect, however, is confined entirely to the sections on diplomacy, and does not at all affect his rules regarding the general conduct of princes and their officers, which, in their earnest advocacy of truth, justice and honesty, would stand a very favourable comparison with works of much higher pretensions. Those rules are the originals whence the ethics of the Hitopadesa have been deduced, and the Hitopadesa is a work that has withstood the ordeal of criticism for near fifteen hundred years, and has not been found wanting. As a book on morality it is better known

<sup>\*</sup>That author, however, gives us no information regarding the religious belief of Kamandaki.

and "has been translated more frequently and into a greater variety of languages than any other composition not sacred".

It might be argued that in the infancy of race, as in the childhood of man, the apologue or fable is the only form in which moral counsel is successfully imparted, and hence it would be much more reasonable to suppose the Hitopadesa to be the archetype of the Kamandakiya Niti, than the latter to be that of the former. But it is no less true that in the early state of society, concise rules and flashing proverbs, "the condensed conclusions of experience" form better guides of life, and are therefore, more generally esteemed, than protracted ratio-cinations in search of general principles, and hence it is that all our wise men of antiquity from Solomon downwards, are more noted for their proverbs than lengthy processes of inference. Probably apologues followed proverbs, and essays succeeded them next. The argument however, in either way, is not applicable with reference to the origin of either the Kamandakiya Niti or the Hitopadesa. The Mahabharata must be acknowledged to be anterior to both, and in the Rajadharma section of that epic, maxims are produced in almost the very words in which we see them in the later works hence the idea is suggested that those and similar maxims were among the Hindus, as they are among other nations, the heirlooms of remote antiquity which have been from time to time collected arranged amplified, and illustrated according to varying predilections of authors. The maxims of Kamandaki are arranged under nineteen different heads, and embrace almost all the subjects that may be fairly included under the term polity, besides some which have only the voucher of Hindu writers to appear in this work. The first chapter is devoted to the inculcation, in princes, of the necessity of study and of controlling their passions. The second has for its subjects the division of learning, the duties of the different castes and the importance of criminal jurisprudence. In the third occurs an exposition of the duty of princes to their subjects, of the necessity of impartial justice, and the impropriety of tyrannising over their people. The fourth affords a description of the essential constituents of a good government. It says "King, minister, kingdom, castle, treasury, army, and allies are known to form the seven constituents of a Government". They contribute to each other's weal, and the loss of even a single one of them renders the whole imperfect:—he who wishes to keep a government perfect should study well their natures.

"The first desideratum for a king is to attain royal qualities and having attained them he should look for them in others. A flourishing sovereignty cannot well be obtained by the worthless; he (only) who has qualified himself is fit to be a king.

"Royal prosperity, so difficult to be obtained and more to retain, and which depends on the goodwill of multitudes, rests steadily only on moral purity, as water in a (fixed) vessel."

The duties of masters and servants engross the whole of the fifth chapter, and the mode of removing difficulties or rather of punishing the wicked, forms the subject of the sixth. The seventh is devoted to the duty of guarding the persons of kings and crown princes, and includes a variety of expedients against surprises, poisoning, the infidelity of servants, wives and relatives and the dishonesty of medical attendants. The mode of consolidating a kingdom by providing it with the necessary officers of state, and including within it a number of dependencies and subordinate chiefs, forms the subject of the next chapter. Then follow a series of rules regarding negotiations and disputes with foreign powers, conferences, embassies and spies, which take up the whole of the 9th, 10th, 11th and the 12th chapters. The 13th opens with an exhortation in favour of constant activity and attention to business, and the evils which attend idleness and vicious propensities. The latter are indicated by the term vyasana, and include a number of vices and frailties—such as over fondness for hunting and gambling, sleeping in the day, calummy, concupiscene, dancing, singing, playing, idleness, drinking, general depravity, violence, injury, envy, malice, pride and tyranny. The term is very comprehensive and when applied to other than men is made to imply "defects" generally, and the subsequent chapter particularises the various defects to which the seven members of government are frequently liable. It is followed by a dissertation on military expeditions. The 16th chapter has fortification, intrenchment and encamping of armies for its subjects and though short, is highly interesting, for the rules it contains on matters in which the modern Hindus are so entirely ignorant. The different expedients for overcoming enemies such as reconciliation, wealth, shew of military power, domestic discord, diplomacy, feigning, and stratagem are detailed in the following chapter and those failing a king is recommended to enter into actual warfare, and on the mode of carrying it on including surprises, guerilla fights, pitched battles and military strategies, the uses of the different members of an army such as the infantry cavalry and elephant; the arrays of soldiers into columns lines, squares etc., the duties of commanders, and the principle of selecting one's ground the two subsequent chapters contain the most curious details. With a view to affording an insight into these to those who do not read Sanskrit, it was once our anxious wish to annex to this edition a translation of the entire work, and we had rendered nearly three-fourths of it into English, but press of official duties having caused a long interruption, and an accidentthe ravages of white ants-having deprived us of our MS., we feel compelled to abandon our design for the present.

In carrying the work through the press, we have derived much assistance from Pandita Visvanatha Sastri to whom we take this opportunity, publicly, to offer our grateful acknowledgments.

#### **Table of Contents**

# PREFACE TO THE FIRST EDITION PREFACE TO THE REVISED EDITION

|            |                                     |                  |           | શક             |
|------------|-------------------------------------|------------------|-----------|----------------|
| प्रथमः र   | सर्ग: (Sarga I)                     | • • •            | ••••      | 1-34           |
| १।         | इन्द्रियजयप्रकरणम् (Control of      | the sense of     | organs)   |                |
|            | Pp. 1—29 ; २। विद्यावृद्ध संयोग     |                  |           |                |
|            | with the learned) Pp. 29-3          |                  |           |                |
| द्वितीयः   | सर्गः (Sarga II)                    | ••••             | ••••      | <b>35—</b> 52  |
| <b>३</b> । | विद्याविभाग (विद्यासमुद्देश) प्रक   | रणम् (Branc      | hes of    |                |
|            | learning) Pp. 35-42; 8              | । वर्णाश्रम-व्य  | वस्थापन-  |                |
|            | प्रकरणम् (The social order          |                  | •         |                |
|            | āśran.as) (Pp. 42-48); ч            | । दण्डमाहातम्य   | -प्रकरणम् |                |
|            | (The merits of Danda)               |                  | ·         |                |
| तृतीयः स   | सर्गः (Sarga III)                   |                  | ••••      | 53—66          |
| Ę١         | आचारव्यवस्थापन प्रकरणम् (Rule       | s or Code o      | f con-    |                |
|            | duct) Pp. 53-66.                    |                  |           |                |
| चतुर्थः स  | ग <sup>e</sup> : (Sarga IV)         | •••              | ••••      | 6 <b>7—</b> 95 |
| ७।         | प्रकृतिसम्पत् प्रकरणम् (The imp     | ortance of       | State     |                |
|            | elements) Pp. 67—95.                |                  |           |                |
| पञ्चमः स   | गिः (Sarga V)                       |                  | •••       | 96—126         |
| 61         | स्वाम्यनुजीविवृत्तप्रकरणम् (Relatio | on between       | the       |                |
|            | Lord and his dependents) P          | p. 96—126.       |           |                |
| षष्ठः सग   | : (Sarga VI)                        | •••              | ••••      | 127—131        |
| 13         | कण्टकशोधनप्रकरणम् (Removal o        | f thorns) Pj     | p. 127    |                |
|            | <b>—131.</b>                        |                  |           |                |
| ससमः स     | गः (Sarga VII)                      | •••              | •••       | 132—150        |
| १०।        | राजपुत्ररक्षण प्रकरणम् (Protecti    | ion of pri       | inces)    |                |
|            | Pp. 132—134; ११। आत्मर              | क्षित-प्रकरणम् ( | Self-     |                |
|            | protection) Pp. 134-150.            |                  |           |                |

| भष्टमः स            | गर् : (Sarga VIII)                   | ••••               | •••           | 151—181         |
|---------------------|--------------------------------------|--------------------|---------------|-----------------|
| १२।                 | मण्डलयोनिप्रकरणम् (The nave o        | of the inte        | r-statal      |                 |
|                     | circle) Pp. 151-164; १३।             | मण्डल-शौधन         | ( चरित )      |                 |
|                     | प्रकरणम् (Purification of t          | he maṇd            | <i>ala</i> by |                 |
|                     | necessary expedients) Pp. 16         | 5—181.             |               |                 |
| नवमः स              | मि: (Sarga IX)                       | ••••               | ****          | 182205          |
| १४ ।                | सन्धिविकल्प प्रकरणम् (Types of So    | <i>indhi</i> or al | liances)      |                 |
|                     | Pp. 182—205.                         |                    |               |                 |
| दशमः स              | गः (Sarga X)                         | •••                | •             | 206—220         |
| १५ ।                | विग्रहविकल्प प्रकरणम् (Varieties o   | f war) Pp          | . 206—        |                 |
|                     | 220.                                 |                    |               |                 |
| एकादशः              | सर्गः (Sarga XI)                     | ••••               | ••••          | 221—235         |
| १६।                 | यानासनद्वैधीभावसंश्रयविकल्प प्रकरणम् | (Variet            | ies of        |                 |
|                     | Marching, Encamping, Dua             | al moveme          | ent and       |                 |
|                     | Political alliance or seeking        | protection         | of the        |                 |
|                     | stronger power) Pp. 221-23           | 5.                 |               |                 |
| द्वादशः स           | गाः (Sarga XII)                      | ••••               | ****          | 236—25 <b>7</b> |
| १७।                 | मन्त्रविकल्प प्रकरणम् (Varieties of  | Policy dec         | cisions)      |                 |
|                     | Pp. 236—257.                         |                    |               |                 |
| त्रयोदशः            | सर्गः (Sarga XIII)                   |                    | ••••          | <b>258—27</b> 5 |
| १८।                 | दूतप्रचार प्रकरणम् (Ambassador       | s and e            | envoys)       |                 |
|                     | Pp. 258—266; १६। चरविकल्प-           | -प्रकरणम् (Va      | arieties      |                 |
|                     | of Spies) Pp. 266-275.               |                    |               |                 |
| === <sup>(</sup> =. | सर्ग : (Sarga XIV)                   | ••••               | ••••          | 276—305         |
| •                   | उत्साहप्रशंसाप्रकरणम् (In praise     | of energ           | v and         |                 |
| <b>\'</b> .         | initiative) Pp. 276—281; 38          |                    |               |                 |
|                     | (Functions of the constitue          |                    |               |                 |
|                     | the State) Pp. 281—294; 33 1         |                    |               |                 |
|                     | (Vices or corruption of              |                    | •             |                 |
|                     | Pp. 294—305.                         |                    | ,             |                 |
| n sisar :           | सर्ग: (Sarga XV)                     | ••••               | ••••          | 306—323         |
| -                   | समन्यसनवर्ग प्रकरणम् (Lapses o       | f State            | seven         |                 |
| \4 '                | varieties) Pp. 306—323.              | ,                  | ,*            |                 |

| षोड्गः र | सर्गः (Sarga XVI)                    | ••••             | ••••   | 324—351 |
|----------|--------------------------------------|------------------|--------|---------|
| २४ ।     | यात्राभियोक्तृ प्रकरणम् (Circumsta   | nces suitable    | for    |         |
|          | expeditions) Pp. 324-351.            |                  |        |         |
| सप्तद्शः | सर्गः (Sarga XVII)                   |                  | ••••   | 352—364 |
| २५ ।     | स्कन्धावारनिवेशन प्रकरणम् (Establ    | lishment of      | en-    |         |
|          | campments) Pp. 352-358;              | २६। निमित्त      | न्हान- |         |
|          | प्रक <b>रणम्</b> Рр. 358—364.        |                  |        |         |
| अष्टादशः | सर्गः (Sarga XVIII)                  | ••••             | ••••   | 365—387 |
| २७ ।     | उपायविकल्पप्रकरणम् (Varieties        | of expedie       | ents)  |         |
|          | Pp. 365—387.                         | •                | ,      |         |
| एकोनवि   | ग्रः सर्गः (Sarga XIX)               | ••••             |        | 388-412 |
| •        | सैन्यबलाबल प्रकरणम् (Points o        | of strength      | and    |         |
|          | weakness of the Army)                | _                |        |         |
|          | २६। सेनापतिप्रचार प्रकरणम् (The      | _                |        |         |
|          | the Commander-in-chief)              | Pp. 397—4        | 02;    |         |
|          | ३०। प्रयाणव्यसनरक्षण प्रकरणम् (Ren   | nedies of la     | pses   |         |
|          | in marches) Pp. 402-405;             | ३१। कूटयुद्धवि   | वेकल्प |         |
|          | प्रकरणम् (Deceitful tactics in wa    | rfare) Pp. 40    | )5     |         |
|          | 412.                                 |                  |        |         |
| विशः सग  | (Sarga XX)                           |                  | ••••   | 413—443 |
| ३२ ।     | गजास्वरथपत्तिकर्म प्रकरणम् (Position | n and funct      | ions   |         |
|          | of the elephant force, cavalry       | , charioteers    | and    |         |
|          | infantry during the march)           | Pp. 413—4        | 16,;   |         |
|          | ३३। पत्त्यक्तरथगजभूमि प्रकरणम् (Tr   | acks conven      | ient   |         |
|          | for movement of infantry, o          | cavalry, con     | tin-   |         |
|          | gents of chariots and elephant       | s) Pp. 316—3     | 319 ;  |         |
|          | ३४। दानकत्पना प्रकरणम् (Scales       | of rewards       | for    |         |
|          | the fighting forces) Pp. 419-        | 422 ; ३५ ।       | व्यूह- |         |
|          | विकल्प प्रकरणम् (Varieties of arra   | ay of the ar     | my)    |         |
|          | Pp. 422—434; ३६। प्रकाशर             | युद्ध प्रकरणम् ( | The    |         |
|          | conduct of open war) Pp. 441         | <u>443</u> .     |        |         |
| Glossar  | y, Index, Errata                     | ••••             | ••••   | 445—468 |

#### **PREFACE**

The Nītisāra by Kāmandaki edited by R. L. Mitra in the Bibliotheca Indica Series of the Asiatic Society was published in parts in different years from 1849 to 1884. Since then a few new editions and translations of the text have come to light. For example, we can refer to (i) the edition published in the Trivandrum Sanskrit Series (no. 12, 1912), (ii) the text printed by the Ānandāśrama Sanskrit Series, Poone (1952), (iii) the translation in English made by M. N. Dutt (Calcutta, 1896) and (iv) the Nītisāra di Kāmandaki by C. Formichi (Giornale della Societa Asiatica Italiana). These publications and certain writings on the Kāmandakīya Nītisāra, now a recognised Indian text on the science of polity, have made a new revised edition of R. L. Mitra's work a desideratum. An attempt has been made here to fulfil this need.

In accomplishing the task we have taken help of the available manuscripts of the text and a commentary on it in the library of the Asiatic Society, Calcutta (nos. G. 890, G. 912, G. 4742 and IIA. 25) and also another manuscript. Variations in reading have been duly noted. A new English translation of the text has been furnished.

The Kāmandakīya Nītisāra is surely a post-Maurya treatise or at least not a pre-Maurya text, as it refers to the Maurya king Chandra-gupta Maurya (late 4th century B.C.) and is dependent on the Arthaśāstra (of Kauṭilya), which cannot be placed before the Maurya age. On the other hand, the reference in the Mahābhārata to Kāmanda (= Kāmandaka) (Sāntiparvan, 123, 11) should place the text before completion of the growth of the Great Epic. The Mahābhārata is generally considered to "have received its present form" not "earlier than the 4th century B.C. and not later than the 4th century A.D." (W. Winternitz, A History of Indian Literature, vol. I, p. 465). K. P. Jayaswal attributed the Nītisāra to the Gupta age (Journal of Bihar and Orissa Research Society, vol. XVIII, 1932, p. 37). Some scholars, however, have assigned it to a later period, even to c. A.D. 700 (R. N. Saletore, Ancient Indian Political Thought and Institutions, p. 9).

The Kāmandakīya Nītisāra in its twenty sargas and thirty-six prakaraṇas discusses various aspects of the science of polity. It deals inter alia with theories of social order, authority and obligation of the temporal ruler, theories of state structure and organs of government, principles and policies of government, inter-state relations, functions of envoys, ambassadors and spies, application of different political expedients  $(up\bar{a}yas)$ , varieties of battle arrays  $(vy\bar{u}has)$ , attitude towards morality, etc. (See also U. N. Ghoshal, A History of Indian Political Ideas, pp. 570f).

In course of preparing the present edition of the *Nītisāra* valuable assistance and advice have been received from a number of my friends and erstwhile colleagues and I am deeply beholden to them all.

In this connection it is my solemn duty to offer tribute to the memory of my esteemed friend and classmate late Bijoy Ranjan Basu, M.A. (Double), who evinced keen interest in this translation project and I owe much to his assistance in bringing out the book in its present form. It is regretted that he passed away suddenly in December last (1981) before the book was printed off.

I take this opportunity of offering my respects to Achārya Gaurinath Shastrı, Vice-Chancellor, Sampurnanand Sańskṛta Viśvavidyālaya, Varanasi, for his inspiring guidance in all my academic pursuits. Pandit Satyendra Chandra Bhattacharya, Smrititīrtha, Mm. Haraprasad Shastri Research Fellow of the Asiatic Society, gave me his learned assistance in preparing the press copy, and I am sincerely obliged to him.

My most hearty thanks are due to my former pupils for their ungrudging help and cooperation in the projected work. Still I have to mention the names of Dr. B. N. Mukherji, Carmichael Professor, Dr. Amitabha Bhattacharyya, and Dr. Asok K. Bhattacharyya, all my colleagues in the A.I.H.C. Department for their important suggestions incorporated in one or other portion of the book. I am particularly grateful to Sri Dilip Kumar Nag, M.A., Senior Research Fellow, Centre of Advanced Study, A.I.H.C., Calcutta University, for cheerfully taking upon himself the task of compiling the Glossary of Technical Terms as also the Word Index, to Sri Dipak Sen, M.A., LL.B., Publication Supervisor, Asiatic Society, for carefully seeing the book through the press, to Sri S. Chaudhuri, Librarian and Sri R. P. Banerji, Curator of the Society, for providing me library facilities. I have also to thank my young friends and pupils for rendering me active assistance in the Project. They are, Sri Prasaddas Bhattacharyya, M.A., Sri Ranabir Chakravarti, M.A., Lecturer, Visva Bharati, Sm. Seema Chakravarti, M.A., Miss Anu Malik, M.A. and Miss Jhara Ghoshal, M.A. Sriman Sankar Chaudhuri and Sriman Tilaksankar Mitra of the Students' Service Centre, deserve my thanks for preparing sketches and diagrams for vyūlas used in the book.

I would fail in my duty if I do not recall that it was my esteemed friend Sri Dilip K. Mitra, a reputed Solicitor of the Calcutta High Court and a former General Secretary of the Society, who encouraged me to take up the work, originally edited by his illustrious great grandfather, Raja Rajendralala. I have to express my gratefulness to the Council of the Society for bestowing on me the task of preparing a revised edition with English translation of the Nītisāra. I am fully conscious of my own limitations, but I have sincerely endeavoured to give my best for whatever it is worth. An errata has been provided which may

not be adequate. For further lapses and lacunae the editor craves the indulgence of his readers. The authorities and staff of Messrs K. P. Basu Printing Works deserve praise for the neat production of the book.

Lastly I have to admit that for the successful execution of the work I owe much to my daughter Mithu (Miss Yashodhara Mitra, B.A.) who helped me in all possible ways.

SISIR KUMAR MITRA

6 July, 1982 Calcutta

#### कामन्दकीय नीतिसारः

श्रीगणेशाय नमः

प्रथम सर्गः

१। इन्द्रियजय प्रकरणम्।

यस्य प्रभावाद् भुवनं शाश्वते पथि तिष्ठति। देवः स जयति श्रीमान् दण्डधारो महीपतिः॥ १।

#### KAMANDAKIYA NITISARAH

Salutation to Śrī Gaņeśa

#### Sarga-1.

Prakarana 1. Control of the sense organs.

1. Victory to the lord of the earth (mahīpati, king), the wielder of the rod (dispenser of justice, daṇḍadhāra) who is always endowed with prosperity and wisdom (Srīmān) as well as with god-like qualities (representing God in human form), and under whose majestic influence (prabhāva) the world (bhuvanam, the society at large) is made to conform to the eternal norms of life and conduct.

॥ उपाध्यायनिरपेक्षा ॥

चतुर्भुखाम्भोजवनहं मवधूर्मम ।
मानसे रमतां नित्यं सर्वग्रुक्का सरस्वती ॥
अभिप्रेतार्थसिद्धवर्थं पृजितो यः सुरैरिप ।
सर्वविद्यन्छिदं तस्मै गणाधिपतये नमः ॥
चेतश्वकेऽखिलज्ञानन्याप्ति सामर्थ्यधारिणे ।
नमौ विनिर्मितानन्तभवध्वंसाय शम्भवे ॥
व्याख्या सुखावबोधार्था स्पष्टा सूक्ता सुसङ्गता ।
कामन्दिकप्रणीतस्य नीतिसारस्य लिख्यते ॥

शास्त्रकारः स्वशास्त्रादौ नमस्यित नमस्कारं करोति। किमर्थमिति चेत्, नमस्यनमरकारात् पुण्यसुत्पद्यते। तदुत्पद्यमानं विरोधादपुण्यं निवर्त्तयति। तिन्नवृत्तौ तु कार्याणां विद्वादीनामभावं मन्यमानः सकलार्थशास्त्रपारावारपारद्वश्चा कामन्दिकराह—यस्येति। स देवौ महीपतिर्जयति। यस्य महीपतेः प्रभावात् प्रभुशक्तः। कोशदण्डवलं हि प्रभुशक्तिः, भुवनं जगदिदः, शाश्वते नित्ये पिथ स्वर्गमोक्षगामिनि मार्गे, तिष्ठति अवस्थानं करोति। देव इति। दीव्यतिति। दिवुकोझाविजिगीषाव्यवहारद्युतिस्तुतिमोदमदस्वप्रकान्तिगतिषु इति धातूक्त समस्तगुणसम्पन्नत्वात् महीपतिरेव देवः। तथा चोक्तं समृतिकारैः—

अग्निवायुयमार्काणामिन्द्रस्य वरुणस्य च । चन्द्रवित्तेशयोश्चेव मात्रानिह्न त्य शाश्वतीः ॥ यस्मादेषां सुरेन्द्राणां मात्राभिनिर्मितो चृपः । तस्मादभिभवत्येष सर्वभृतानि तेजसा ॥ बालोऽपि नावमन्तव्यो मनुष्य इति पाथिवः । महती देवता ह्योषा नररूपेण तिष्टति ॥

एवं देवांशैनिमितत्वान् महीपितरेव देवः। कौटित्याचार्येणाप्युक्तम्—"इःद्रयमस्थानमेतत् राजानः प्रत्यक्षंहेडप्रसादाः, तानवमन्यमानान्दैवो दण्डः स्पृशति। तस्माद् राजानो नावमन्तव्याः। अपि च मात्स्यन्यायाभिभृताः प्रजा मनुं वैवस्वतं राजानं चिकरे । धान्यषङ् भागं पण्य व्दशभागं हिरण्यं चाप्रधं भागधेयं कत्पयामासुः। तेन भृता राजानः प्रजानां योगक्षेमावहाः। तासां कित्वषमदण्ड-करा हरन्ति। अयोगक्षेमवहाश्च प्रजानाम्। तस्मादुञ्छषङ्भागमारण्यका अपि निर्वपन्ति, तस्मेतद् भागधेयं योऽस्मान् गोपायतीति"। (कौः अर्थ—१।१३।६) अतः सर्वस्मात् महोपितरेव देवः। विशिष्टदेवसद्भावेऽपि महोपितरेव देवः अधिकृतः। अधिकृतानाधिकृतयोः अधिकृते प्रतिपत्ति-र्गरीयसी। कौटित्येन अतएब "राजवृत्तिः" इत्युक्तम्। स जयित, वाह्याभ्यन्तरानरीन् जयतीत्यर्थः। श्रोमानिति। श्रीहिं नृपस्यात्मसम्पत्तिः। आत्मसम्पत्तिं च स्वयमेव वक्ष्यितं, "शास्त्रं प्रज्ञा" इत्यादिना। दण्डधार इति। वधः परिक्छेशः अर्थप्रहणं (हरणं) ने दण्डः। तं दण्ड्येषु प्रजापालनार्थं धारयतीति दण्डधारः। दण्डभयादेव भुवनं शास्त्रते पिथं तिष्ठतीति श्लोकार्थः॥ १॥

² फलं <sup>3</sup>पुण्य 4 चास्य 5 तेषां हि, तेन

वंशे विशालवंश्यानामृशीणामिव' भूयसाम् । अप्रतिग्राहकाणां यो बभूव भुवि विश्रुतः॥२। जातवेदा इवार्चिष्मान् वेदान् वेदविदां वरः। योऽवीतवान् सुचतुरश्चतुरोऽप्येकवेदवत्॥३।०

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> वंशानाम्

यस्याभिचारवज्रेण वज्रज्वलनतेजसः।
पपातमूलतः² श्रीमान् सुपर्वा नन्दपर्वतः॥ ४।
एकाकी मन्त्रशक्त्या यः शक्त्या शक्तिभरोपमः।
आजहार नृचन्द्राय चन्द्रगुप्ताय मेदिनीम्॥ ५।
नीतिशास्त्रामृतं धीमान²॰र्थशास्त्र महोदभेः।
समुद्द्वे विम्लुगुप्ताय वेभसे॥ ६।

<sup>2</sup> पपातामूलतः <sup>28</sup> श्रीमान <sup>3</sup> य उद्दर्घः

Salutation to the wise Visnugupta, born of a great family with descendants renowned all over the world for their sage-like conduct in not accepting gifts of any kind; (salutation) to him who appears to be as effulgent as the sacrificial fire (Jātavedā agni, the symbol of all-pervasive knowledge or Brahmatejah), well-versed in the Vedas (the repository of the Supreme wisdom or paramārtha) so much so that with his own inherent faculty he mastered all the four Vedas as if they were one (i.e., he perfectly realised the inner significance of all the Vedas, the oneness and indivisibility of the Ultimate Truth); (salutation) to him who by his magical powers, as irresistible as thunder in fury, (abhicāra-vajra) totally uprooted the great and powerful Nandas (the Nanda dynasty) (suparvā Nandaparvatah); (salutation) to him who like the god Saktidhara (Kārtikeya, the war-god) single handed by the exercise of his power of counselling (mantraśakti) secured the world (medinī or the state) for Candragupta (Maurya), the prince among men (nrcandrāya); salutation to that learned one, who produced the nectar of Nītiśāstra (the eternal laws of human conduct) out of the mighty ocean (extensively wide) of the Arthaśāstra.

अधिकृतदेवतास्तुत्यनन्तरं च पश्चश्लोककृत्वकेन व्यगुरोरिप नमस्कारं विद्धाति । वंशे इति । विशालवंश्यानां वंशे यो बभूव तस्मे नम इति सम्वन्धः । विशालवंशं भवा विशालवंश्याः । विशालता हि वंशस्य प्रजाप्राचुर्यात् गुणातिशययोगात् च । गुणातिशयो वंशस्य उदितोदितत्वम् । यत्न वंशे वंदिवादिमन्तो ब्राह्मणा अनुष्टानसम्पन्नाः पूर्वपुरुषा। आ-चनुर्थादा-सप्तमाद्वा न चापरे, दंशः असौ उदितास्तमितः । तद्विपरीतः अस्तमितोदितः । यत्र यथोक्तगुणयुक्ता न पूर्वे न चापरे, सः अस्तमितास्तमितः । तद्विपरीतः उदितोदित इति । गुणेन चानेन विशालता वंशस्य प्राह्मा । भूयसां गुणेमहताम् । ऋषीणामिवाप्रतिप्राहकाणाम, यथा ऋपयोऽप्रतिप्राहका निर्द्धन्दतात् तथा एते गार्द्दस्थ्यधममनुपालयन्तोऽपि अप्रतिप्राहकाः । (कुटल ) कुटिल्दवात् (कुटोघट ) कुटिर्घट उच्यते । तं धान्यपूर्णं (भृतं ) लान्ति संगृह्णन्त प्रातः समये होमाद्यर्थं नाधिकं, अधिकं तु ब्राह्मणागुद्दिरय सद्यः

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> श्लोकपञ्चकेन, श्लोककुलकेन; <sup>7</sup> सुरगुरोरपि, परमगुरोरपि

प्रक्षालयन्ति इति कुटिलाः । कुम्भीधान्या इति प्रसिद्धाः । अतएव कुटिलानामापत्यं विष्णुगुप्तः कौटित्य इत्युक्तः । भूयसां गुणैर्महतां बभूव सम्भूतः । भुवि विश्रुतः न्यायकौटित्य-वात्स्यायन-गौतमीयरमृतिभाष्य चतुष्टयेन प्रकाशितपुरुषार्थचतुष्टयोपाय इति महीतले प्रख्यातः ॥ २ ॥

स्वानुष्ठानतत्परतां प्रतिपादियतुमाह—जातवेदा इति । जातवेदा वेश्वानरः स इवािचः ब्रह्मतेजः तेन युक्तः । वेदािनिति । सामादींश्वतुरोऽपि अधीतवान् (एकवेदवत् )अक्छेशेन । सुचतुर इति । सुष्ठु चातुर्ययुक्तः प्रज्ञातिशयात् परान् अतिसन्धत्ते , परैश्व नातिसन्धीयत इति । वेदविदां वर इति । न केवलं चतुर्वेदाध्यायी, वेदविदां वदपरमार्थविदनां मध्ये वरः श्रेष्ठः । सम्यग्वेदपरिज्ञानात् । यश्च वेदविदां वरः स अर्थात् सर्ववित् । तत् नास्ति यत् न स वेद इति ॥ ३ ॥

न केवलं वेदार्थवित् तदुक्तकर्मणामि अनुष्ठाता तत्फलभोक्ता च इत्येतत् दर्शयितुमाह—
यस्येति। आभिमुख्येन साध्यं प्रति साधकप्रयुक्तानां मन्त्राणां मारणाद्यथं चारो गमनम् अमिचारः
स एव वज्रः, तेन। यस्य सम्बन्धिना। वज्रज्वलनो वेद्युतविद्धः तस्य इव तेजो यस्येति। वज्रज्वलनो यथा प्रतिपक्षभूते जलेः न उपशाम्यिति तद्वत् कौटिल्य-कोपान्निरिप न नन्दादिभिः।
पपाताभूलत इति। मूलं बन्ध्वादिम्लबलं तदारम्य। नन्द इति। नवनवितिकोटीश्वरः पृथिवीपितः
अतएव श्रीमान्। स एव पर्वतः। सुपर्वेति। पर्वशन्देन ख्यातिरूपलक्षिता, यथा पद्यदस्यादि
प्रदेशश्व सन्धिः पर्व अभिधीयते, तानि शोभनानि यस्य स तथा। पपात पतितः। आमूलत इति।
पुनरनुत्थानाय॥४॥

तस्य मुचतुरत्वमुक्तन्तत् समर्थयन्नाह—एकाकौति । प्रभुशक्त्यभावात् अदण्डकोशत्वात् एकाकी शरीरमात्रपरिच्छदः । मन्त्रशक्त्येति । प्रज्ञातिशयचातुर्येण । शक्त्या उत्साहशक्त्या । शक्तिभरोपमः कार्तिकेयसमः । आजहार आहृतवान् । नृषु मध्ये चन्द्राय, चन्द्रगुप्ताय मौर्यकुलप्रस्ताय । चतुर्थी तादथ्ये । मेदिनीं पृथिवीम् । एवं च शास्त्रप्रज्ञागुणयोः प्राधान्यं प्रख्यापितं भवति ॥ ५ ॥

शुक्तृहस्पत्योस्तृतीयम् आत्मगुरुं प्रख्यापयितुं दण्डनीतिविषये प्रयोक्तृत्वमिभधाय प्रवक्तृत्वमिप प्रतिपादियतुमाह—नीतिति । प्रत्यक्षपरोक्षानुमानत्रक्षण प्रमाणत्रयनिर्णीतायां फलसिद्धौ देशकालानुकृत्ये सित यथासाध्यम् उपायसाधनविनियोगलक्षणा क्रिया नीतिः । तदर्थं शास्त्रं नीतिशास्त्रं कौटित्य-भाष्यमित्यर्थः । तदेव अमृतं तदभ्यासात् नरदेवत्वमवाप्यत् इति । श्रीमानिति । (धीमानिति मूलपाटः ।) ब्रह्म (ब्राह्मया) श्रियायुक्तः । अर्थशास्त्रमहोदधिति । अर्थ्यन्त इत्यर्था धर्मार्थकामाः । तत्प्रतिपादकं धर्मशास्त्रम् अर्थशास्त्रं (कामशास्त्रं) च प्राजापत्यम् । तथाचोक्तं कामसूत्रे अस्मद्गुरुणा "प्रजापतिहिं प्रजाः सृष्ट्या तासां स्थितिनिबन्धनं त्रिवर्गस्य शासनम् अध्यायानां शतसहस्रेण अग्रे प्रोवाच । तस्य एकदेशं स्वायम्भुवो मनुः धर्माधिकारिकं पृथक् चकार । बृहस्पतिः अर्थाधिकारिकम् ।" तच्च लक्षाध्यायतृतीयांशत्वेन कोटिग्रन्थविस्तृतं सम्भाव्यते । एवं च अर्थशास्त्रं गाम्भीर्यात् महाप्रमाणत्वाच्च महोदधिति । तस्मात् य उद्द्ये उद्घृतवानं तस्मै विष्णुगुप्ताय वेधसे नमः ॥ ३ ॥

<sup>8</sup> स्वायम्भुवो मुनिः इति मुनेविशेषणं "समुद्द्ये ति मूलपाठः

दर्शनात् तस्य सुद्गशो विद्यानां पारद्वश्वनः। राजविद्याप्रियतया संक्षित्रग्रन्थमर्थवत् ॥ ७। उपार्जने पालने⁴ च भूमेर्भू मीश्वरं प्रति। यत्किचिदुपदेक्ष्यामो राजविद्याविदां मतम्॥ ८।

#### 4 रक्षण

7-8. Having studied the learned works of that master of sciences ( $vidy\bar{a}n\bar{a}m$   $p\bar{a}radr\dot{s}v^{a}na$ ) (i.e., Viṣṇugupta) and out of our love for the science of polity ( $r\bar{a}javidy\bar{a}$ ), we set ourselves to the compilation of an abridged treatise following the views of the masters of the science of polity ( $r\bar{a}javidy\bar{a}vid\bar{a}m$  matam).

नमस्कारानन्तरं महाकाव्यस्वरूपनीतिसारस्य सम्बन्धाभिधेष प्रयोजनानि अभिधातुं श्लोकद्वथमाह —दर्शनादिति । तस्स परमगुरोः विष्णुगुप्तस्य दर्शनात् शास्त्रात् शानदृष्ट्या यद् दृष्टं तदेव उपदेक्ष्याम इति अभिधेय सङ्गतिः । महासम्बन्धश्रायं गुरुर्थं ( पर्व ) क्रमागतः । तथा चौक्तम्—

ब्रह्माऽध्यायसहस्राणां शतं चके स्ववृद्धिजम् । तत्त्रारदेन शकेण गुरुणा भागविण च ॥ भारद्वाजविशालाक्षभीष्म पाराशरेस्तथा । संक्षिप्तं मनुना चेव तथा चाण्येमहर्षिभाः ॥ प्रजानामायुषो हासं विज्ञाय च महात्मना । संक्षिप्तं विष्णुगुप्तेन चृपाणामर्थसिद्धये ॥ इति ।

त्रह्मार्थप्रणीत " संप्रहत्वात् अस्मत् प्रणीतप्रवन्धोऽपि प्रमाणिमिति भावः । सुदूराः सुदूरः विर्मल्ज्ञानस्य । विद्यानां आन्वीक्षिकीत्रयीवार्तादण्डनीतीनां, पारदूरवनः पारं दूष्ट्वानिति पारदूरवा तस्य । राजविद्याप्रियतया इति । प्रियस्य भावः प्रियता, राजविद्यासु दण्डनीत्यादिकासु प्रियतया हेतुभूत्या । यद् उपदेश्याम इति सम्बन्धः । राजविद्याभिर्भूमीश्वरं व्युत्पाद्य रक्षादिभिः जगतासुपकारात् प्रण्यं भवत्विति प्रयोजनम् । संक्षिप्तप्रन्थमर्थवत् इति । संक्षिप्तः उपसंहत एव प्रन्थो यस्स तत् संक्षिप्तप्रन्थं, अर्थतस्तु तावानेव विद्यते यस्य तद् अर्थवत् । अतएव सामर्थ्यात् नीतिसार-मिद्मेव ॥ ७ ॥

उपार्जने इति । उपार्जनं लाभः, स च त्रिविधः मानवो भृतसंघो मित्रश्चेति <sup>12</sup> । पालनं रक्षणं, तत् द्विविधं स्वभ्यः परेभ्यश्चेति । चकारो वर्द्धन सत्पात्रतीर्थप्रतिपादनससुच्चयार्थः । भूमेः पृथिव्याः । भूमोश्वरं प्रति महोपितमुद्दिश्य । यदुपदेक्ष्यामः किश्चित् स्वल्पमुपदेशं दास्यामः । राजविद्याविदामिति । बार्हस्पत्यौशनसादीनां मतमभिमतम् । विष्णुगुप्तदर्शनादेवोपदेक्ष्यामः । दूर्यते हि राजविद्याविन्मताद् भिन्नं विष्णुगुप्तदर्शनम् । तथा च कौटित्यभाष्ये उपधाग्रुद्धि प्रकरणे— "अधामिकोऽयं राजा साध्वेनं हत्वा, अन्यं प्रतिपादयामः" इत्यादि धर्मौपधायाम् । परप्रयुक्तेभूम्यादि-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> ब्रह्माद्याप्तप्रणीत <sup>11</sup> उपकाराय। <sup>12</sup> नवो भूतपूर्व: पित्र्यश्चेति।

लाभैश्र स्वामिनि न विकुरुते इति, अथौपधायाम् । राजमिहषी त्वां कामयते, इति कामोपधायाम् । शौचपरीक्षोपदेशाः सर्वाचार्याणाम् । तत्र कौटित्य आह—"न त्वेव···(कौ: अर्थ १।१०।१७)

# राजास्य जगतो हेतुर्वृ द्धे वृ द्धाभिसम्मतः। नयनान्दजननः शशाङ्क इव तोयधेः॥ १।

9. The king (by the exercise of his royal power) is the root of the prosperity (vrddhi) of the state, and this view is confirmed even by the wisemen (vrddha, vidyā-vrddha). A king (by providing good government and ensuring all round prosperity) becomes the source of delight to his people (nayanānandajananah) just as the moon causes delight to the sea (that demonstrates delight by swelling and dancing its waves).

भवित चात्र नीतिशास्त्रादौभावस्त्रं 'राजवृत्तः' इति । नह्यस्त्रितमुपदेश्यन्ति विष्णुगुप्त-शिष्याः । प्रजारज्ञनाद् राजा । तस्य वृत्तमनुष्ठानं तदुपदिश्यत इति स्त्रार्थः । सम्बन्धात् तु यद्यपि यथायोगमितरजनवृत्तमपि सम्भाव्यते तथापि प्राधान्यात् राजवृत्तमिभधीयत इत्याह— राजास्येति । राजा विजिगीषुः । जगतश्चतुवर्णाश्रमरुक्षणस्य हेतुः कारणम्, वृद्धे रम्युदयस्य । वृद्धाभिसम्मतः इति । विद्यावृद्धानामभिसम्मतः । विद्याव्रहणाद् विद्योक्तानुष्ठानाच्च गुरुणां हृदयंगमो भवतीत्यर्थः । नयनान्दजनन इति । नयनानां सौम्यत्यादानन्दं जनयतीति । शशाङ्क इव तायधिरित । समुद्रस्य चन्द्रो यथा वृद्धेः कारणं तद्धदाजा नयानन्दनो भूत्वा तथा वर्तते यथा जगतौ वृद्धिर्भवतीति ॥ ६ ॥

# यदि न स्यान्नरपतिः सम्यङ् नेता ततः प्रजा। अकर्णधारा जलधीं विष्ठवेतेह नौरिव॥१०।

#### <sup>5</sup> Var. बलवद्

10. In the absence of a king, fit enough to act as the proper leader of his subjects ( $samyak \ nct\bar{a}$ ), the latter perishes like a boat without a steersman (a- $karnadh\bar{a}r\bar{a}$ ) in a tormented sea.

अन्वयेन जगतो बृद्धे हें तुत्वमिभधाय नृपतेव्यतिरेकेणाप्यभिधातुमाह—यदि न स्यात् इति । यदि नरपतिर्न स्यात् तदा प्रजा विष्ठवेतिति सम्बन्धः । सम्यङ्नेतेति सम्यक् शास्त्रस्थित्या नेता नायकः प्रजायाः, न्याय्येन मार्गेण प्रजां नयति । कर्णधारो नाविमव । ततः प्रजेति । तदनन्तरमेव प्रजा चातुर्वणाश्रमलक्ष्णो लोकः । अकर्णधारा इति । करिणोऽङ्कशिमवनावां नियामकः काष्टविशेषः कर्णः 'अरिण' इति लोके प्रसिद्धः । तं धार्यतीति कर्णधारः । स न विद्यते यस्या नावः सा तथोत्ता । बलविदिते । प्रतीकारानुत्कम्येत्यर्थः । विष्ठवेतेति । नस्येत् । इह जगति नौरिव यान-पात्रवत् ॥ १० ॥

धार्मिकं पालनपरं सम्यक् परपुरञ्जयम् । राजानमभिमन्येत अजापतिमिव प्रजाना ११। ^ 11. A king of righteous conduct, who governs the state justly and properly, and who (like a  $vijig\bar{\imath}su$ , imbued with the policy of expansion), is capable of capturing enemy fortifications ( $parapura\tilde{\imath}jayain$ ), is acclaimed as the veritable  $Praj\bar{a}pati$  (the Lord of all created beings) by his subjects.

सम्यक् नेतिर राजन्यिप प्रजािभः कृतज्ञतया एवंभूतािभभिवितव्यमित्याह—धार्मिकमिति । धर्मो हि राज्ञां नीतिशास्त्रोक्तः । तद्यथा—"राज्ञो हि व्रतमुत्थानं यज्ञः कार्यानुशासनम् । दक्षिणा वृत्तिसाम्यं तु दीक्षा तस्याभिषेचनम् ।" गृहस्य सामान्यतस्तु सर्वेषामिहिसा, सत्यं, शौचम्, अनस्या, आनशस्यं, क्षमा च । देवताितिथिपूजा, भृत्येषु त्यागः, शेषभोजनं चेत्यादिकम् । तेन चरतीित धार्मिकः, तम् । पाठनपरिमिति प्रजापाठनपरम् । तथा चोक्तं गुरुणा—"प्रजासुखे सुखं राज्ञः प्रजानां च हिते हितम् । नात्मित्रयं हितं राज्ञः प्रजानां च प्रियं हितम् ॥" इति । सम्यक् परपुरक्षयमिति । यथोक्तनीत्यनुष्ठानात् परेषां दुर्गाणि पुराणि जयतीित परपुरक्षयो महाविजिगीषुः, तम् । राजानमिममन्यन्ते मनस्यवधारयन्ति । प्रजापितिमिव सृष्टिकर्तारं यथोत्पत्तिस्थितकर्तारम् । प्रजाथतुर्वणिश्रमठक्षणाः ॥ ११ ॥

## आयत्तं रक्षणं राज्ञि वार्ता रक्षणमाश्रिता। वार्ताच्छेदे हि लोकोऽयं श्वसन्नपि न जीवति॥ १२। \*

12. An essential duty of the king is to protect the subjects of his dominion (āyattam), particularly their gainful occupaions (vārtā i.e., agriculture, cattle rearing and trade), which flourish only under royal protection. Disruption of economic vocations causes the most distressing condition of the people when they gasp for breath with difficulty (on the verge of death) and ultimately cannot survive.

नरपतेरभावे प्रजाविश्ववस्य युक्तिमिधानुमाह—आयत्विमिति । आयत्तं स्वायत्तम् । रक्षणं कण्टकादिभ्य परित्रागम् । राज्ञो दण्डधारस्य विजिगीयोः । वार्तेति । वृतित्तेव वार्ता प्रजानाम्— "कृषिः पाशुपाल्यं वाणिज्यं च वार्ता" इति वचनात् । सा वार्ता रक्षण्णमाश्रिता चौरादिभ्यः परित्राण-माश्रिता । बार्ताच्छेदेन वार्तानाशेन । लोकोऽयम् जगदिदम् । द्वसचिपि किश्चित्कालमुच्छ्वसचिपि । न जीविति न प्राणिति । एतदुक्तं भविति । नृपाभावाद् रक्षणाभावः, तदभावाद वार्ताभावः, वार्ताभावाह्रोकस्य प्राणाभावो भवतीति । जगद्रक्षणार्थं राज्ञा दण्डधारेण भवितव्यमित्तर्थः ॥ १२ ॥

# पर्जन्य इव भूतानामाधारः पृथिवीपतिः। विकलेऽपि हि पर्जन्ये जीव्यते न तु भूपर्ती॥ १३। \*

13. A king like *Parjanya* (the rain bearing clouds) is the receptacle of the world (i.e., just as the people depend on timely and adequate rains for the production of the food crops, the means of their sustenance, so also on the king for their protection and welfare). Still on the failure of rains the people may however sustain themselves (by alternative means,

i.e., by procuring other kinds of eatables), whereas on the failure of the king (in ensuring protection), the subjects are sure to perish.

असुमेवार्थं द्रदृयितुमाह —पर्जन्य इति । पर्जन्यः प्रावृद्कालः । स यथा शस्यादेरुत्पादनाद् भूतानां प्राणणां जीवनहेतुत्वादाधारः, तथैव दण्डधार इति पृथिवीपतिः । स लोकानामाधारः । विकलेऽपि पर्जन्ये विनण्टेऽपि वर्षाकाले जीव्यते हि कन्दमूलफलाहारैः । श्रुयते हि द्वादश-वार्षिक्यामप्यत्रष्टौ वन्याहारैः प्राणिभिः प्राणधारणं कृतमिति । भूपतौ तु विकले दण्डधाराभावाद- हरेव मात्स्यन्यायात् केनापि न जीव्यत इति ॥ १३ ॥

\*Verses 12 and 13 are omitted in the B. I, edition text—but included in the  $T\bar{\imath}k\bar{a}$ .

### प्रजां संरक्षति नृपः सा वर्धयति पार्थिवम् । वर्धनाद्रक्षणं श्रेयस्तदभावे॰ सद्प्यसत्॥ १४ ।

#### 6 स्तनाशंडन्यत्

14. A king should by all means protect his subjects, who in their turn contribute to his material prosperity (pārthiva i.e., kośa or treasury, augmented by contribution from the subjects in cash and kind in the form of royal share or bhāya). Thus preservation is always preferable to (measures for apparent) prosperity, for, in the absence of (adequate) preservation disorder prevails, and prosperity, if any, becomes futile.

प्रजापाथिवयोः परस्परोपकारित्वं दर्शयितुमाह—प्रजामिति । प्रजां चातुर्वण्यं, संरक्षति सम्यक् प्रतिपालयित । तृपः पृथिवीपितः दण्ड्यदण्डनात् । सा प्रजा, वर्धयति दृद्धिं नयिति धान्य हिरण्य पण्यादिभिः पाथिवं पृथिवीश्वरम् । वर्धनादुक्तलक्षणाद् रक्षणं कण्टकेभ्यः पालनम्, श्रेयः श्रेयस्करम् । तन्नाशे (तद्भावे ) रक्षणामावं, अन्यद् वर्धनम्, सदिष विद्यमानिष असत् अशोभनं, निरयहेतुत्वात् ॥ १४ ॥

# न्यायप्रत्रृत्तो<sup>7</sup> नृपतिरात्मानिप च प्रजाः<sup>8</sup> । तिवर्गेणोपसन्धत्ते निहन्ति ध्रुवमन्यथा॥ १५ ।

#### <sup>7</sup> न्यायप्रवृत्तौ <sup>8</sup> आत्मानमथ च प्रजाम् ।

15. A king, who governs justly conforming to the traditional laws (nydyapracyttah), acquires merits of Trivarga (three ends of life, viz., Dharma, Artha and Kāma) for himself as well as for his subjects, whereas his failure leads to total ruination.

प्रजां संरक्षति तृपः, इत्युक्तं स किमनुष्टानस्तद् रक्षणक्षमः, तद्दर्शयिनुमाह—न्यायेति । नीति-शास्त्रोक्तमनुष्टानं न्यायः तस्मिन् प्रवृत्तः न्यायप्रवृत्तः, तृपतिमंहीपतिरात्मानं त्रिवर्गेण धर्मार्थकाम-लक्षणेन उपसन्धत्ते संयोजयित प्रथमम् । तदनन्तरं प्रजास्त्रिवर्गेणोपसन्धरते, इति समुच्चयः । तथा चोक्तं कौटिल्येन—"सुविज्ञाय प्रणीतो हि दण्डः प्रजा धर्मार्थकामयौजयित, दुष्प्रणीतस्तु काम-क्रोधाभ्यामज्ञानाद्वावानप्रस्थ परिव्राजकानिप कोपयित, किं पुनर्ग्रहस्थान्" (कौ. अर्थ १।४।११-१२) इति । ततश्च सम्यक् दण्डप्रणयनमेव राज्ञां न्यायः । निहन्ति ध्रुवमन्यथा इति । अन्यायप्रवृत्तो ध्रुवं निश्चयेनारमानं निहन्ति । अनन्तरं मात्स्यन्यायेन प्रजाश्च । तस्मान्न्यायप्रवृत्तेन राज्ञा भवितव्यमिति भावः ॥ १५ ॥

# धर्माद् वैजवनो॰ राजा चिराय बुभुजे भुवम् <sup>10</sup>। अधर्माञ्चैव नहुपः प्रतिपेदे रसातलम् ॥ १६।

#### <sup>9</sup> द्वे यवनो <sup>10</sup> महीम्

16. It is only by adhering to the righteous path king Vaijavana (of the Sagara dynasty) ruled over the earth for a long period, but for unrighteousness king Nahuṣa (of the lunar race) was condemned to hell (rasātala).

एतदेव द्रष्टान्तभ्ताभ्यामितिहासकथाभ्यां प्रदर्शयन्नाह—धर्मादिति । धर्मात् शास्त्रोक्तात् हेतुभृताद् वजवनः चिराय चिरकालम्, महीं पृथिवीम् वुभुजे । अत्र कथा । सगरान्वये इन्द्रसेनोनाम राजा रजस्वलया स्वदेव्या सह सङ्गत इति राक्षसेनातुमारव्धः । उक्तर्स्ववं तेन—त्वं यदि सर्वाः प्रजा अधर्मे नियोजयसि तदा न भक्षयामि इत्युक्तः । स प्राणभयात् तथेवानुष्टितवान् । इत्यधर्मादिचरेण क्षयं गतः । तद्नन्तरं तद्वंशजा अपि राक्षसवचनादिचरेणेवाधर्माद् विनाशं प्राप्ताः । ततस्तत्सन्ततावेव वेजवनो बभूव । तेन राक्षसवचनमनाद्रत्य भयं त्यक्त्या सर्वाः धर्मे नियोजिताः । स्वयमिष च धर्मपरो बभुव । अतः शास्त्रविहितानुष्टानात् वेजवनो राजा चिराय चिरकालं पृथिवीं वुभुजे । इत्यनेन न्यायप्रवृत्तेः फलं दिशतं भवति । अधर्माच्चेव नहुषाख्य एन्द्रपदस्थोऽपि शचीमभिलपन् यानवाहिना अगस्त्येन शप्तः सपीभृतः सशरीर एव रसातलं नरकं प्रपेदे ॥ १६ ॥

# तस्मादु धर्म' पुरस्कृत्य यतेतार्थाय पाथिबः';। धर्मेण वर्द्ध ते राज्यं तस्य स्वादु फलं श्रियः॥ १७।

#### 11 भूपतिः

17. It is advisable therefore for a king to show due regard to righteousness (dharmain puraskṛtya) even in matters of acquisition of wealth. Because a kingdom flourishes only by means of righteousness, the fruits of which (all round welfare or śṛiyah), are also highly delicious (i.e., enjoyable both in this world and the next).

एवं चान्यायश्रतेः फलं प्रदर्श अंतुष्ट यपक्षं दर्शयितुमाह—तस्माद्धमर्मे पुरस्कृत्येति । यस्माद्धमधिर्मफलमेव तस्मात् धर्मे न्यायं पुरस्कृत्य प्रधानं कृत्वा, अर्थाय भूम्यादि विभवाय, पार्थिवा विजिगीषुः यतेत प्रयत्नं कुर्यात् । तत्र हेतुः धर्मेन वर्द्धते राज्यमिति । यस्माद् धर्मेण पुरःसरेणोपार्जितं राज्यं वर्धते । राज्येनोपार्जितेन किं फलमिति चेत् ? तस्स राज्यस्स स्वादु फलं मिष्टं फलं, श्रियः विभूतयः, सत्पात्रप्रतिपादनात् ॥ १७ ॥

# स्वाम्यमात्यश्च राष्ट्रञ्च दुर्ग' कोशो वलं सुहृत्। एतावदुच्यते राज्यं सत्त्वबुद्धिच्यपाश्रयम्॥ १८।

18. The king, ministers, kingdom, fortifications, treasury, army (military power or *daṇḍa*, the coercive power) and allies go to constitute the essential elements of a state (*Prakrtis*); unfaltering attachment to moral sense and intelligent exertions (*sattva buddhi*) in discharging duties are the main stays of a government.

धर्मेण वर्धने राज्यमित्युक्तम्, तस्य राज्यस्य स्वरूपमिधानुमाह—स्वाम्यमाल्यःचिति । स्वामी शेषाङ्गानाममाल्यादीनाम् ईश्वरः प्राणभुतः । अमात्य इति । 'अमा' शव्दः सहार्थे, अमा राज्ञा सह, अतन्ति चरन्ति सर्वेषु कार्येषु इत्यमात्या, मन्त्र्यादयः । राष्ट्रं जनपदः । दुर्गं दुःखेन गम्यत इति पर्वतादि । कोशः पुश्यने अधिभिराद्रियते इति । (हिरण्यादिः ।) बलं हस्त्यश्वरथपत्तिस्वरूपं चतुरङ्गम् । सुह्रदिति मित्रम् । एतावदिति । एतावत्संख्याङ्गम् । उन्यत अभिधीयते । राज्यमिति राज्ञो भावः, सत्स्वमात्यादिष्वङ्गेषु राजाः भवतीति । सत्त्वमिति व्यसनेऽभ्युदये च यदविकारि । दुद्धिरिति शुश्रृषाद्यष्टगुणा प्रज्ञा । सत्त्वं च बुद्धिश्व सत्त्ववुद्धी ते व्यपाश्रयः बलाधायकः अवष्टम्भः यस्य राज्यस्य तत् तथोक्तम् ॥ १८ ॥

<sup>13</sup> संख्याकं

# आलम्ब्य बलवत् सत्त्वं बुद्धघालोकित<sup>12</sup> निर्गमः। सप्ताङ्गस्यास्य लाभाय यतेत सततोत्थितः॥१६।

#### <sup>12</sup> लोचित

19. Following the dictates of the firm sense of judgement and deciding upon the cause of action after intelligent deliberations, the king should always be energetic enough (satatotthita) to apply the seven limbs (or the constituent elements) in the best interest ( $l\bar{a}bh\bar{a}ya$ ) of the state.

धर्म पुरस्कृत्य अर्थाय यतेतेत्युक्तम् तच कथिमिति तदिभिधातुमाह—आलम्ब्येति । आलम्ब्य अवष्टभ्य । बलवत् अदुर्बलं । सत्त्वं व्यसनेऽभ्युदये च यदिक्कारि, येनोक्तमबुद्धिरित्युच्यते । तथा च सुभाषितम्— "प्रारम्यते न खलु विद्यमयेन नीचैः प्रारम्य विद्यविहता<sup>14</sup> विरमन्ति मध्याः। विद्यौः पुनः पुनरिप प्रतिहन्यमानाः प्रारम्धमुत्तमगुणा न परित्यजन्ति।" (भर्तृ नीतिशतके) इति । अतः प्रारम्ध निर्वेहणाख्यं सत्त्वं विवक्षितं, तद्बलवत् सत्त्वसुच्यते<sup>15</sup>। बुद्धयेत्यष्टगुणया प्रज्ञया, आलोकितो निर्णीतो निर्गमो निर्वाहो येन राज्ञा स तथोक्तः। सप्ताजस्यास्यानन्तरोक्तस्य राज्यस्य लाभाय प्राप्ते, यतेत यत्नं कुर्यात् । सततोस्वित इति सर्वदोमयुक्तः॥ १६॥

14 निहता 15 सत्त्वमित्युचते ।

# न्यायेनार्जनमर्थस्य रक्षणं वर्द्धनं तथा। सत्पात्रप्रतिपत्तिश्च राजवृत्तं चतुर्विधम्॥ २०।

20. Acquisition of wealth by lawful means (by collection of revenue at standard rates etc.), its proper preservation and augmentation (also by lawful means), and its judicious application in deserving cases (evidently for the welfare of the state), are the four-fold functions of a ruler.

राज्ञोऽनुष्ठानं लाभार्थमेवत्येतन्न, किन्तु चतुर्विधमित्येतद् दर्शयितुमाह—न्यायेनेति । न्यायेन शास्त्रोक्ते । अर्जनं अलब्धलाभादिकमर्थस्य भूम्यादेः । रक्षणं पालनम् । वर्द्धनं लब्धस्योपचयः । तथा तेनेव प्रकारेण । सत्पात्रप्रतिपत्तिश्चेति । सत्पात्राण्यत्र त्रिविधानि, धर्मपात्राणि, अर्थपात्राणि, कामपात्राणि च । तेपां सत्त्वमुत्तमत्वं यदुद्दिश्य प्रतिपाद्यते विनियुज्यते इति । तस्यार्थस्य बहूकरणात् । तत्र धर्मपात्राणि सदनुष्ठाना ब्राह्मणास्तपिक्ष्वनश्च । अर्थपात्राणि मिन्त्रपुरोहितादयः वार्ताकर्तारश्च । कामपात्राणि कमनीयाः स्त्रियः । तेषु प्रतिपादनार्थमेव राजग्रनं विजिगीपोरनुष्ठानं चतुर्विधं चतुष्प्रकारं भवति ॥ २० ॥

# नयविक्रमसम्पन्नः सूत्थानिध्यन्तयेत् श्रियम् । नयस्य विनयो मूलं विनयः शास्त्रनिश्चयः ॥ २१ ।

21. Well-versed in the laws of polity, possessing courage (valour) an ever-energetic king should exert for the attainment of prosperity. For, discipline (vinaya) is the root of polity (naya) or in other words, perfect knowledge of the laws of polity can be acquired only through discipline.

चतुर्विधेऽपि राजवृत्ते, आद्यमर्थार्जनाख्यं चानुष्टानमभिधातुमाह—नयेति । नयो नीतिशास्त्र-परिज्ञानम् । विक्रमः शौर्यम्, ताभ्यां सम्पन्नः । विक्रमं सत्यपि नयहीनोऽतिसन्धीयते । तथा च कौटित्यः—"हस्तिनामिव छुन्धकः प्राज्ञः श्रूरमितसन्धत्ते"। नये सत्यपि विक्रमहीनः परेरिभभ्यते । तत्थ नयविक्रमाभ्यां सम्पन्ने न भवित्वयमिति । सृत्यान इति । शोभनमुत्थानमुद्योगो यस्य स

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> माभिसन्धत्ते ।

तथोक्तः । शोभनत्वं चोत्थानस्य, प्रारम्भोपाय पुरुषद्रव्यसम्पदापत् प्रतीकारानुकूळदंशकाळकार्यादि-निर्णयं कृत्वा उत्थानम्, कार्यमिति भावः । चिन्तयेत् श्रियमिति । श्रीहं श्रीहेतुत्वात् सप्ताः राज्यं, तदुपार्जनार्थं चिन्तां कुर्यादित्यर्थः । नयस्य विनयोम्लिमिति । नयस्य नीतिशास्त्र परिज्ञानस्य, विनयः स्वाभाविकेन्द्रियजयो मृलं कारणम् । न हि स्वाभाविकेन्द्रियजयरहितेन शास्त्रं ज्ञानुं शक्यते, विषयाक्षिप्तचित्तत्वात् । विनयः शास्त्रनिश्चय इति । द्वितीयोऽपि विनयः शास्त्रनिर्णयः । तदेवं नयस्य कारणभूत (कार्यभूतो ) एको विनयः यो हीन्द्रियजयः । तद्युक्तः शास्त्रमृच्छतीति द्वितीयः । तथा च कौटित्यः—"कृतकः स्वाभाविकश्च विनयः, क्रिया हि द्रव्यं विनयति नाद्रव्यम्" (कौ. अर्थ १।५।३-४) इति । स्वाभाविकविनयेन शास्त्रं सम्पद्यते, शास्त्रनिश्चयश्च कृतको विनयो भवतीति ॥ २१ ॥

> विनयो हीन्द्रियजयस्तद्युक्तः शास्त्रमुञ्छति । तन्निष्ठस्य हि शास्त्रार्थाः प्रसीदन्ति ततः परम्<sup>13</sup>॥ २२ ।

#### <sup>13</sup> श्रिय:

22. Discipline (of mind) means perfect control over the sense-organs (indriyajayah). One so disciplined (or having control over his senses), is considered fit for studying the  $S\bar{a}stras$  (laws of polity), because to a devoted student only the inner import of the text is revealed enabling him to achieve prosperity.

विनयशब्दः प्रश्रय-प्रावीण्यानौद्धत्येन्द्रियजयेपु वर्तते, तदत्र किस्मन्नथं वर्तत इति सन्देहे सित तद्दपनोदार्थमाह—विनय इति । हि यस्मात्, अत्र विनयशब्देन इन्द्रियजय एव गृह्यते, इन्द्रियजय-प्रकरणत्वात् । इन्द्रियजयप्रकरणमेव व्याख्यातुं प्रस्तुतिमिति । तद्युक्त इति । इन्द्रियजययुक्तः । शास्त्रमिति प्रकृतत्वान्नोतिशास्त्रम् । ऋच्छत्यवाप्नोति । तन्निष्टस्य हीति । इन्द्रियजयतत्परस्य, शास्त्रार्था दूर्वोधशास्त्रप्रदेशाः । प्रसीदन्ति सुगमत्वेन निर्मळीभवन्ति । ततः श्रिय इति, तदनन्तरं सम्पदोऽपि प्रसन्ना भवन्तीति ॥ २२ ॥

> शास्त्रं प्रज्ञा धृतिर्दाक्ष्यं प्रागल्भ्यं धारियण्णुता। उत्साहो वाग्मिता दार्ढ्यं मापत् क्रे शसहिष्णुता॥ २३। प्रभावः शुचिता मैत्री त्यागः सत्यं इतज्ञता। कुलं शीलं दमश्चेति गुणाः सम्पत्तिहेतवः॥ २४।

<sup>23-24.</sup> In the following couple of verses the author enumerates the essential qualities of a king as constituting his ātmasampad or Svāmisampaa). Knowledge of the Śāstras (laws of polity), wisdom, composure, (in all circumstances), skilfulness (in taking actions), dauntlessness, power of comprehension and retention in memory, energy, eloquence,

firmness (in the pursuit of actions decided upon), capacity in patiently bearing troubles and diffilulties (if any), majesty ( $prabh\bar{a}va$  or  $prabhu-\dot{s}akti$ ), purity of conduct, amity (with all concerned), rewarding the deserving persons, truthfulness, gratefulness (in acknowledging services rendered by others), (consciousness of) the high lineage, good conduct and self-restraint (in all circumstances) are the qualities essential for a king worth the name. These qualities go to constitute the wealth (sampatti or  $\bar{a}tmasampad$ ) of a king.

सप्ताङ्गस्यास्य लाभाय यतेतेत्युक्तम्, तत्राद्यमङ्गमात्मसम्पद्, ययाऽत्मास्वामिनः सम्पद्यते । तथा विना तु स्वाम्यामासो निरात्मकद्दारीरसमानः । तेनात्मसम्पदं स्रोकद्वयेन प्रदर्शयतुमाहः – शास्त्रमिति । शास्त्रमिदमेव नीति-प्रवर्तकम् (प्रतिपादकम् )। प्रज्ञा अष्टगुणा बुद्धः । धृतिरिति विपादाभावात् सन्तुष्टचित्तता, तया कदाचिद्पि विपण्णचित्तो न भवति । दाक्ष्यमिति दक्षस्य भावः, वुकालता । प्रागल्भ्यमिति प्रगल्भोऽपरिपद्भीरः, तस्य भावः । धार्रायण्गुता अवधारितस्यार्थस्याविस्मरण्शालता । उद्साह इति, उत्साहो गुणत्रययुक्तः पठ्यते । तथा च कौदित्य -"शौर्यममपौदाक्ष्यं च उत्साहगुणाः" (कौ. अर्थ. ६११५) इति । तत्र दाक्ष्यं यत् पृथगुपात्तं, तत्र कौशलभेव गृह्यते । अत्र तृत्साहग्रहणात् शोद्यकारितेत्यपुनरुक्तम् । वाग्मिता प्रशस्त वाक् यस्य स वाग्मीत्युच्यते । प्राशस्त्यं च वाचां लित्तमध्रिरेरल्पेरेवाक्षरैर्वह्यं प्रतिपादनम् । दार्ब्यं मिति प्रतिज्ञातस्यार्थस्यापरित्यागः । आपत्कलेशसिहण्युनिति, आपदां देवात् ससुत्पन्नानां क्लेद्यानां च शीतोष्णक्षृततृण्णादीनां च सहनत्वम् ॥ २३ ॥

प्रभाव इति । पुण्यपरमाणुषित शरीरत्वादकोशदण्डोऽपि तद्वानिव दृश्यते, समीहितेश्व घितिद्विष्वपृभिनीभिभ्यते येन गुणेनासौ प्रभावः । श्रीचता परदारद्वयहिंसारिहतः श्रीचः, तस्य भावः । मेत्रीति सर्वसत्वेषु मित्रभावना । त्याग इति, अर्थानां सन्पात्रप्रतिपादनम् । सत्यमित्यमृपावादः । श्रुतज्ञतेति, कृतमुपकारं प्रत्युपकारवृद्धया (प्रत्युपचिकीपया ) योऽभिजानाति स कृतज्ञः, तत्य भावः । कुलमिति शुद्धोभयपक्षता । शीलं विशुद्धभावः (सुस्वभावता )। दमश्चेत्युपश्चमः । चकारोऽनुक्तानामाभिगामिकगुणानां समुचयार्थः । गुणाः सम्पत्तिहेतव इति, एते गुणाः सम्पत्तेरात्मसम्पदी हेतवः कारणं भवन्तीति ॥ २४ ॥

# आत्मानं प्रथमं राजा विनयेनोपपादयेत्। ततोऽमात्यांस्ततो भृत्यांस्ततः पुत्रांस्ततः प्रजाः॥ २५।

25. The king (the premier element or *prakṛti*) should himself adopt the principles of self restraint and then only he will enforce the practice of restraint on his ministers, (the next important element in the body politic), thereafter on his servants (attendants) and on his sons (or members of the royal family) and lastly on the subjects. (The implication must have been that a ruler of unrestrained temperament will hardly be able to enforce restraint on others and the whole administration will

be vitiated. Whereas if the king, his officers and princes follow self-restraint themselves the subjects at large will be inspired to follow suit. Hence they have been mentioned last).

एभिगुणैः सम्पन्नो राजा आत्मवानुच्यते, स च राज्यस्याद्यमङ्गं भवति । यद्यपि स्वाभाविक विनयोपयोगाच्छास्त्रनिश्चयस्वरूपविनयं सम्पाद्य तदुपयोगाद् राज्यं प्राप्नम् (तथापि ) तत्रस्थेनापि राज्ञा विनयेऽभ्यास एव कार्यः । चित्तानित्यत्वान् मनुष्याणां, विषयाणां चातिमनोहरत्वात्, तमेवाभ्यासं दर्शयितुमाह—आत्मानमिति । राजा महीपतिः, आत्मानं प्रथमं विनयेनेन्द्रियजयेनोपपादयेत्, इन्द्रियजयमम्पन्नं कुर्य्यादित्यर्थः । राज्ञि जितेन्द्रिये प्रकृतयो जितेन्द्रिया भवन्तीति । "राजा यच्छीलस्तच्छोलाः प्रकृतयो भवन्ति" इति कौटिल्यः (कौ. अर्थ ८।१।१५) । ततोऽमात्यान् मन्त्र्यादीन् दण्डधारो भूत्वा ततो मृत्यास्ततः पुत्रानिति, मृत्यनामादौ विनयेप्राप्ते ऽमात्यमृत्यरिति प्रत्रा विनयेन युज्यन्त इति भावः । ततः प्रजा विनयेनेन्द्रियजयेनोपपादयेत्, जितेन्द्रियाः कुर्यादिति भावः ॥ २५ ॥

# सदानुरक्तप्रकृतिः प्रजापालनतत्परः । विनीतात्मा हि नृपतिर्भूयसीं श्रियमश्रूते ॥ २५ ।

26. A king, whose *prakṛtis* (ministers and other elements of state) are loyal and devoted to him, and who is always engaged in providing good government to his subjects (*prajāpālana-tatpara*) and who is perfectly restrained in his dealings (with all concerned) achieves great prosperity.

विनयोपपादनस्य फलं दर्शयितुमाह—सदेति । विनीतात्मा हि नृपतिः सदा भ्यसीं श्रियमश्रुत इति सम्बन्धः । अनुरक्त प्रकृतिरिति । आभिगामिकगुणरेनुरक्ताः प्रकृतयोऽमात्यादिका यस्य तथोक्तः । प्रजापालनतत्पर इति । प्रजापालन एव\_तत्परः परमतान्पर्यं यस्य स तथोक्तः । भ्यसीं श्रियमिति, भ्यस्तं श्रियं पृथिवीभूयस्त्वेन । विनीतात्मा नृपतिः सार्वभौमो भवतीत्यर्थः ॥ २६ ॥

# प्रकीर्णविषयारण्ये घावन्तं विप्रमाथिनम् । ज्ञानाङ्कुरोन कुर्वोत वश्यमिन्द्रियदन्तिनम् ॥ २७ ।

27. The mind (under the influence of sense organs) roaming wildly like the tusker elephant (indriya-dantinam) in the dense forest of sensual pleasures (viṣayāraṇye) should be brought under control by means of the goad of knowledge (jūānānkuścṇa).

इन्द्रियजयोपदेशं दित् सुरिन्द्रियाणां दुर्जयत्वं दर्शयितुमाह—प्रकीर्णेति । विषयशब्देन शब्द-स्पर्शरूपरसगन्धाः, १ तेषां प्रकीर्णत्वं प्रत्येकं बहुसेदत्वात्मनीरमत्त्राच । विषया एवारण्यं तत्र धावन्तं रिरंसया । विप्रमाथिनामिति, विशेषेण प्रमथ्नातीत्येवंशीलम् । ज्ञानाङ्क्रशेन वश्यमानेन, कुर्यीत विद्ध्यात्, वस्यं विधेयम् । इन्द्रियमेव दन्तिनं द्विपम् ॥ २७ ॥

#### <sup>18</sup> शब्दस्पश्ररसरूपगन्धा

## आत्मा प्रयत्नेनार्थेभ्यो । मनः समिधितिष्ठति । संयोगादात्ममनसोः प्रवृत्तिरुपजायते ॥ २८ ।

#### 14 प्रयनाद

28. The soul (atmā) invigorates the mind (manah) and the soul and mind in union work for acquiring material wealth, as the initiative for energetic action is generated by the union (sainyoga) of soul and mind.

यदुक्तं ज्ञानाद्भुशेन इन्द्रियदन्तिनं वश्यं कृतीतिति तदेव दर्शायतुमाह—आत्मेति। आत्मा यन्त्रवाहकः, प्रयत्नेनात्मगुणेण प्रेरितः, अर्थेम्य इन्द्रियार्थेम्यः शब्दस्पर्शादिभ्यां भोगार्थं, ताद्थ्यं चतुर्थीयम्। मन इति वश्यमाण ठक्षणम्। समधितिष्ठति समधिरोहति। तदारु आत्मा प्रवर्तन-निवर्तने करोतीति यक्ष्यति। संयोगादात्ममनसोरिति, प्रयत्नप्रेरितयोरात्ममनसोः प्रवृत्तिर्गतिविषयं प्रत्युपजायत इति॥ २८॥

## विषयामिपलोभेन मनः प्रे रयतीन्द्रियम् । तन्निरुन्ध्यात् प्रयत्नेन जिते तस्मिन् जितेन्द्रियः॥ २६ ।

29. Out of lust for sensual pleasures, comparable to delicious meat preparations (viṣayāmiṣa), sense organs are roused by the mind. Therefore such a lust should be carefully suppressed and then only one becomes self-controlled or a conqueror of the sense organs (jitendriya).

प्रवृत्तेः कारणमभिधातुनाह—विषयेति । विषयमेवामिषमभिरुपणीये । भक्ष्यं, तह्योभेण तद्भिरुषेण, मनः कर्त्, प्रेरयतीन्द्रियं, विषयामिषं प्रति । तिन्नरुध्यात् प्रयत्नेन, जिने तिस्मन्, जितेन्द्रियो भवतीति शेषः । यद्यपि प्रयत्नवदात्म-मनः-संयोगात् प्रवृत्तिस्तथापि मन एव प्रधानम् ॥ २६

#### <sup>19</sup> विषय एवामिष

## विज्ञानं हृदयं चित्तं मनी वुद्धिश्च तत्समम्। अनेनात्मा करोतीह प्रवर्तन निवर्तने॥ ३०।

<sup>30.</sup> Perfect knowledge (vijñāna), the heart and the soul (hṛdaya and citta, both as seats of consciousness) the mind (manah) and intellect

(buddhi) are synonymous, conveying the same meaning). As such any of these surcharged by the soul discriminates between what should be done and what should not be done.

व्यवहारार्थं वृत्त्यर्थांस्तत्पर्यायांश्व दर्शयितुमाह्—विज्ञानमिति । दिविधानि विज्ञानान्युत्पाद्यन्ते इति मनो विज्ञानमित्युपचर्यते । हृदयमिति, गोप्यत्वादन्तिहितत्वाच । चेतनाधारत्वाचित्तमिति । मन इति पदार्थानां मननात् । बोधाधारत्वात् वुद्धिरित्युच्यते । तत्सममिति, तदेतत् संज्ञापद्यकं समं समानार्थ बोद्धच्यम्—अनेनेति मनसा । आत्मेति अधिष्टाता । कराति विदधाति । इहेति शरीरे । प्रवर्तन-निवर्तने कर्तव्याकर्तव्यं करणाकरणं । ज्ञात्वेवमात्मना शास्त्रविहितानुष्टानेष्वेव मनसः प्रवृत्तिग्तु मन्तव्या, निषिद्धेषु निरोद्धव्येति भावः ॥ ३० ॥

# धर्माधर्मी सुबं दुःबिमच्छाद्वे वी तथैव च । प्रयत्नज्ञानसंस्कारा आत्मिलङ्गमुदाहृतम् ॥ ३१ ।

31. Performance of acts of religious merit and otherwise (dharma-dharmau), happiness and sorrow, fulfilment of desires and nurturing of hatred or malice, and actions according to one's wisdom and traditional norms (prayatna jūāna-sainskārā), indicate the nature of one's soul (ātmalinga).

शास्त्रविहितानुष्टानेष्वंव मनसः (आत्मा ) प्रवृत्तिरनुमन्तव्येति किं प्रमाणमित्याशङ्कतं तत्र प्रमाणमनुमानमेव दर्शयितुमाह—धम्माधिमाविति । धर्मः प्रवृत्तिनिवृत्तिलक्षणः स्वर्गापवर्गपःलः । अधर्मस्तद्विपरीतो निरयहेतुः । सुखमिति, स्वशब्देन युद्धीन्द्रियाण्यभिधीयन्ते, शोभनानि परितुष्टानि येन भवन्ति स्वानि तत् सुखम् । तिद्वपरीते दुःखम् । इच्छेति कामः । तिद्वपरीते द्वेषः । तथैवेति तेनेव प्रकारेण । प्रयत्न इति येन धृतं शरीरमवितष्टते । ज्ञानिमिति पदार्थस्वरूप-बोधः । संस्कार इति अनेकजन्मकर्माभ्यासवासनावशात् सद्योजातादीनां स्तन्यपिपासादिकं येन कियते । आत्मलिङ्गमुदाहतमिति । एते गुणा आत्मनोऽस्तित्वे लिङ्गं भवन्ति । उदाहतमिति (आचार्येहपदिष्टम् ) धूमेनान्निवदेभिलिङ्गं रात्मास्तित्वं प्रतीयत इति ॥ ३१ ॥

# ज्ञानस्यायुगपद्भावो मनसो लिङ्गमुन्यते । नानार्थेषु च सङ्करुप: कर्म चास्य प्रकीत्तितम् 15 ॥ ३२ ।

#### 15 प्रकीर्त्त्यते

32. Different kinds of knowledge or perception do not appear simultaneously (ayugapadbhāva), or in other words, cognition of the one or the other perception by the mind indicates the nature of the mind, which resolves upon acquisition of various forms of material wealth. That is known as the action of the mind

<sup>20</sup> प्रसङ्खाद् वाच्यमिति

श्रोतं त्वक् चक्षुपी जिह्य नासिका चेति पञ्चमी। पायूपस्थे हस्तपादो वागितीन्द्रिय¹ सङ्ग्रहः॥ ३३।

#### 16 पायुपस्थं हस्तपादं वाक्चेतीन्द्रिय

33. The ear (auditory), skin (touch or perception), eyes (visual), tongue (taste), nose (smell) are the five principal sense organs. These together with excretory organs of anus and penis, organs of movement, hands and feet and the organ of speech  $(v\bar{u}k)$  constitute the group of organs of the body (indriva saingraha).

आत्ममनसोः स्वरूपमभिधायेन्द्रियाणामिन्द्रियार्थानां चाभिधातुमाह —श्रांत्रिमित । श्रोत्रं श्रवणेन्द्रियम् । त्वात्रियायाः शरीरश्रातुः । चश्चपी द्रिणिन्द्रियम् । जिह्वा रसनेन्द्रियम् । नासिका प्राणेन्द्रियम् । उक्त समुचये च शब्दः, इतिशब्दो युद्धीन्द्रियपरिसमाप्तौ । पश्चमीति पश्चेव पृथग्विपयो-पभोगीनि बुद्धीन्द्रियाणि । मनस्तु सर्वगामीति । तद्वर्थातरिक्तं कर्मोन्द्रियाण्यभिधीयन्ते । पायु-पस्थिमिति । पायुमेलनिर्गमनरन्ध्रम् । उपस्थिमिति तम्मैवोप समीपेतिष्ठतीत्थानन्वं न्द्रियम् । हम्तौ च पादौ चेति हस्त आदानशक्तः, पादौ गमनशक्तिः । वाक्चिति वागिन्द्रियं, यदालापिक्रययानुमीयते । इन्द्रिसंग्रह इति । एतावन्त्येव सर्वाण्यपीन्द्रियाणि संगृहीतानि भवन्तीति ॥ ३३ ॥

शब्दः स्पर्शश्च रूपं च रसो गन्धश्च पञ्चमः । उत्सर्गानन्दनादानगत्यालापाश्च तत् क्रिया ॥ ३४ ।

34. Functions of the different organs may be enumerated as follows: perception of sound, touch, vision, taste and smell are the actions of five sensory organs; discharging excretion, accepting and giving of objects and movement (by hands and feet), and speaking are the activities of the exterior organs.

शब्द इति । वीणावण्वादिश्वनिः । स्पर्श इति, त्विगिन्द्रियस्य त्विगिन्द्रियेण सम्बन्धः । रूपमिति, रमणीयावयवसिन्नवेशः । रस इति, स्वादुवस्तुनामास्वादः । गन्धो प्राणेन्द्रियानन्दनः सुरिभः । पश्चम इति, पश्चानां पूरणः, एते पश्चापि वुद्धीन्द्रियाणां यथासंख्यमुपभोग्या विषया इन्द्रियार्थाश्चाभिधीयन्ते । तथेव कर्मेन्द्रियाणां कर्माण्यभिधीयन्ते । उत्सर्गेति, तेषां पाय्वादीनां पश्चानामि कर्मेन्द्रियाणासुत्सर्गादिकाः पश्चैव क्रियाः । तद् यथा पायोर्गुदस्यमलप्रेरणं क्रिया । उपस्थस्योभयरूपस्य मिथुन सम्बन्धिन्यानान्दिक्रियाः । हस्तयोरादानं, पादयोर्गितः, वागिन्द्रियस्यालाप इति ॥ ३४ ॥

#### <sup>21</sup> मिथुनसबन्धिन्यानन्दनिक्रया

## आत्मा मनश्च तद्विद्यौरन्तःकरणमुच्यते । आभ्यां <sup>17</sup> तु सप्रयत्नाभ्यां सङ्करप उपजायते ॥ ३५ ।

17 ताभ्यां

35. The soul and mind constitute the internal senses (antahkaraṇa) and by their conscious efforts, desire  $(sanika^{\dagger}pa)$  is generated.

आत्ममनोवुद्धिकर्मेन्द्रियाणां लक्षणमभिधाय बुद्धे रन्तः परिकल्पनया कारणविभागमभिधातु-माह—आत्मामनश्चेति । अभिहितेन लक्ष्मेण प्रतिपाद्योते यया विद्यया साऽन्वयविद्या, सा विद्यते येषां ते तिद्वद्याः कणादाक्षप।दादयः तेः, तिद्वद्योः । आत्मामनश्च, अन्तःकरणमुच्यते । आस्यां आत्म-मनोभ्यां, प्रयत्न सहिताभ्यां सङ्कल्पः प्रवृत्तिः, इन्द्रियप्रवर्तनम् उपजायते ॥ ३५ ॥

<sup>2 1 त</sup> बहिरन्तः परिकल्पनया करण

## आत्मा बुद्धीन्द्रियाण्यर्था बहिष्करणमुच्यते । सङ्करपाध्यवसायाभ्यां सिद्धिरस्य प्रकीर्तिता ॥ ३६ ।

36. The exterior sense organs, charged by the motor power of the soul and mind (interior senses), fulfil desires by means of firm resolve and exertions.

बहिःकरणमभिधातुमाह—आत्मावुद्धीति । आत्मा, उक्तत्रक्षणः । वुद्धिर्मनः । इन्द्रियाणि-[वाद्याभ्यन्तररूपोभयरूपाणि ] । अर्थाः शब्दादयो वुद्धीन्द्रियाणाम् कर्मेन्द्रियाणाम् चोत्सर्गादिकाः, तेऽपि कर्मेन्द्रियाणामर्थाः प्रयोजनम् । एतत् सर्वं बहिःकरणभुच्यते । सङ्कत्याध्यवसायाभ्यामिति । सङ्कत्यः सम्यग्भूतकत्पनम्, वुद्धयाध्यवसायोऽपि प्रयत्न एव, ताभ्यां सिद्धिरस्योपभोक्तुरात्मनः प्रकीर्तिताभिहिता । तद्यथा, आत्मा प्रयत्नप्रेरितो मनसा संयुज्यते, मृन इन्द्रियेण, इन्द्रियमात्म-मनोऽधिष्ठितं यथाऽभिलिवतं विषयं न प्राप्नोति, तदा मनसि सङ्कत्प एवंविध उपजायते, अभिलिवतोऽयं सुखसाधनो विषय एभिरुपायैः सम्पद्येतेति । सङ्कत्योत्पत्तरंगन्तरं बहिःकरणे कर्मोन्द्रियवगेंऽध्यससायः प्रयत्निविशेष उत्पद्यते, तेन गत्यालापादिभिविषयप्राप्तिः, ततः सुखानुभवलक्षणा सिद्धिरस्यात्मनः प्रकीर्तिता । तदेवमन्तःकरण प्रवृत्तिः प्रयत्नात् । प्रवृत्तेः प्रयत्नो हेतुरिति एतदन्वयमन्तःकरण मिति । वहिःकरणप्रवृत्तिरुप्यःयवसाय लक्षणात् प्रयत्नोदेव, इति दक्षितं भवति ॥ ३६ ॥

# उभे एते हि करणे यत्नानन्तर्यके स्मृते। तस्मात्प्रवृत्ति <sup>18</sup> संरोधाद् मावयेत्रिर्मनस्कताम्॥ ३७।

#### <sup>18</sup> प्रयत्न

37. Functions of the internal and external senses depend upon desites (*pravṛtti*) or conscious efforts (*pravatna*). Hence restraint of efforts leads to detachment of the mind (free from bits, *nirmanaskatam*).

एतदेव समर्थयन्नाह—उमे इति । उमे एते, अनन्तरोक्तं । हि स्पुटम् । करण अन्तःकरण बहिःकरणसंज्ञके । प्रयत्नान्तर्यके इति, प्रयत्नानन्तरं वर्तेते, प्रयत्नप्रेरणादित्यर्थः । तस्मादिति यस्मादेवं तस्मात् प्रयत्ति संरोधाद् उभयात्मकस्य प्रयत्नस्यवं संरोधं कृत्वा, भावयेद् अभ्यस्येन्निमेनस्कताम् । यावत् प्रयत्न एवं निरुद्धो भवति, तावदात्मा मनसा न संयुज्यते, ततथ विद्यमानमपि मनो नास्त्येव, मनः कार्याकरणात् अन्तःकरण विद्येपात् प्रयत्तिनौपपद्यते । एवमन्तःकरणप्रयत्त्यभावाद् बहिःकरण प्रवत्तेरप्यभावः, तदभावादिन्द्रयाणां विषयेः सह सम्बन्ध एव न स्यात् । कृतो वाऽदानादिसम्भव इति, ३ जितेन्द्रियो भवति । कथमपि बहिःकरणं यावत् प्राप्तेऽप्यन्तःकरणं, अभ्यवसायाख्यप्रयत्न-निरोधाद् गत्याळापाद्यभावाद् भ्योऽपीन्द्रियाणां विषयेः सम्बन्धां न घटत एवति निर्मनस्कतं वं भवितेविति ॥ ३०॥

#### <sup>22</sup> कुतो वासना सम्भवति

## एवं करणसामर्थ्यात् संयभ्यात्मानमात्मना । नयापनयविद्वाजा कुर्वीत हितमात्मनः॥ ३८ ।

38. By controlling his passions in this way (on the line indicated above), a king, who is self-restrained and well versed in the rules of justice and injustice (nayāpanayavid), may devote himself to his own welfare (hitamātmanah i.e., the welfare of the state).

एविमिति । उक्तन्यायेन, करणधोरुभयोरिप सिन्नरोधात् संयम्य निरुद्धचेष्टम् आत्मानमात्मनैव च न्यायेन कृत्वा । नयापनयिवद्वाजा इति । नयो नीतिशास्त्र परिज्ञानम्, अपनयम्निष्ठपरीतः, तौ जानातोति, नयापनयिवद् राजा, महीपितः । कुर्वीत हितमात्मनः इति । नयानुष्ठानमेवात्मनौ हितमिति, कुर्वीतानुतिष्ठे दिति ॥ ६८ ॥

## एकस्येव हि योऽशक्तो¹॰ मनसः सन्निवर्हणे। महीं सागरपर्यन्तां स कथं द्यवजेप्यति²०॥ ३६।

#### 19 एकस्यापि न यः शक्तो 20 कथं नु य विजेष्यते

39. How can one, who is incapable of controlling his own mind, hope to conquer the earth bounded by seas on the extensive dominion of a *cakravartī* ruler)?

करणसंरोधः कर्तुं न शक्यते चेदिभमतफलमि न प्राप्यत इत्येतदृशियतुमाह—एकस्येति । एकस्याप्यसहायस्य शक्तः समर्थौ यो न भवति, मनसिश्वत्तस्य, सिन्नर्वहणं निम्नहणं जयकरणे । महीं सागरपर्यन्तां, पृथ्वीं समुद्रमेखलां, स राजा, कथं केन प्रकारेण, हि स्फुटं, अवजेष्यति वद्यां करिष्यति । बहुभिर्जेतव्येरिधितिष्ठितत्वादिति ॥ ३६ ॥

# कियावसानविरसैर्विपयैरपहारिभिः । गच्छत्याक्षिप्तहृदयः करीव नृपतिर्घ्रहम् ॥ ४० ।

40. A king, (of unrestrained mind), given up to enjoyment of fleeting sensual plesures, not only suffers from remorse when such enjoyment is over, but also runs the risk of subjugation (*grahain*) by his enemies, just as the elephant is entrapped (due to his own folly).

अनिगृहीतमनसः परिणामं दर्शयितुमाह—विश्वेति । विश्वया विषयेऽनुष्टानलक्षणा, तस्या अवसानं प्राप्तिः तत्र विरसा विगतरसा निःस्वादा इत्यर्थः । तथाचोक्तम् "आपातरम्या विपयाः पर्यन्त परितापिनः" इति । एवंभूतैर्विपयेः स्पर्शादिभिः, अपहारिभिः मनोहारिभिः, गच्छत्याक्षिप्रहृद्यो गृहीतहृद्यः । करीव करिण्याः स्पर्शेण, कलकूजितशब्देन, भद्रजातिसुरिभगन्धेन, मनोहररूपेण, अर्द्ध-जग्थेन च प्रेम्ना समिपतेन सङ्कीपह्नवकवलेनेति । विषयेरिति बहुवचनमेवं करिण घटते । नृपती राजा । ग्रहं वन्धनम्, करीव गजराज इव प्राप्नोति ॥ ४० ॥

सज्जमानो ह्यकार्येषु विषयान्ध्रीकृतेक्षणः। आवहत्युभयभयदां<sup>21</sup> स्वयमेवापदं नृपः॥ ४१। यत्पृथिव्या ब्रीहियवं हिरण्यं पशवः स्त्रियः। एकस्पापि न पर्याप्तः तस्माद तितृषं त्यजेत्॥ कोडः॥ (४१ क)\*

<sup>21</sup> त्युप्रभयदां

<sup>\*</sup> The verse does not appear in the text, but in the  $t\bar{t}k\bar{a}$  only.

<sup>41.</sup> Excessive attachment to sensual pleasures and involvement in immoral acts makes a king blind to reason (when he loses his power of

discrimination between right and wrong). He thus invites a great calamity on himself.

41a. The earth has various kinds of material resources in the form of grains, gold and precious metals, cattle and women, and as possession of them never satisfies any body, so the wise gives up hankering for them.

न केवलं विषयैराक्षिप्तचित्तः पार्थिवो ग्रहं गच्छति, उग्रभयदामापदमिप प्राप्नोति । इत्येतद्र्या-यितुमाह—सज्जेति । सज्जमान आसिक्तं गच्छन् । हि स्फुटम् । अकार्येषु परस्त्रीगमनादिषु । विषयान्धीकृतेक्षणो विषयेः स्पर्शादिभिः, अन्धीकृते ईक्षणे शास्त्रमये धर्ममये च यस्य स तथोक्तः । आवहत्युग्रभयप्रदामिति । आवहति सम्पादयित, उग्रभयदां भीषणभयदायिणीं, स्वयमेव आत्मनेव, आपदं विपदं, नृपः पार्थिवः ॥ ४१ ॥

यत् पृथिव्या इति । स्पष्टम् ॥ ४१ क ॥

## शब्द: स्पर्शश्च रूपं च रसो गन्धश्च पञ्चम:। एकैकमलमेतेषां<sup>22</sup> विनाशप्रतिपत्तये॥ ४२।

#### 22 एकेंक्सेपां भवति

42. Each one of the five sensory organs, viz., hearing, touch, viewing of beautiful objects, taste and smell, is sufficient to bring about the ruin of a being.

भूयोऽपि विषयाणां वेषम्यं<sup>23</sup> दर्शयितुमाह—शब्द इति । शब्दादयः पद्याप्युक्तलक्षणाः । एकेक्कमिति, प्रत्येकम् । द्वन्द्वत्वादेकवद्भावं विभाषा पक्षे नपुंसकता । अलं समर्थम, एतेषां म<sup>भ्ये</sup>, विनाशप्रतिपत्तये 'वंसप्राप्तये एकेकिमिति ॥ ४२ ॥

23 वंधमर्थ

## शुचि<sup>23</sup>शष्पाङ्कराहारो विदूरक्रमणक्षमः। । लुब्धकाद् गीतलोभेन मृगो मृगयते वधम्॥ ४३।

#### <sup>23</sup> शुचिः

43. (By way of illustration the fate of beings afflicted with the different sensual pleasures is described). The deer that lives on green grass and roots and capable of covering distant regions, seeks his own death enraptured by the melodious song of the hunter.

एतदेव दशैयितुमाह—शुचीति । शष्पाणि बालतृणाणि, तेषामङ्कुरा अम्राणि च एवाहारी यश्य । शौचं चास्याहारस्यान्यापरिगृहीतत्वम्, परस्वादानं स्तेयं भवेदित्येवं सदोषता परिहृता भवति । विदुर-क्रमणक्षम इति । विशेषेण दूरमतिव्यवधानं, तत्रक्रमणं लड्डणं, तत्र क्षम इति । अनेन वंगबलादसा यता प्रतिपादिता भवति । छन्धकाद्गीतलोभेनेति । व्याधाद् गीतलोलुपतया मृगो हरिणः, मृगयते अन्वेषयते, वधं मृत्युम् ॥ ४३ ॥

#### गिरीन्द्रशिखराकारो<sup>24</sup> लीलयोन्मूलितद्रुमः। करिणीस्पर्शसम्मोहादालानं<sup>25</sup> याति बारणः॥ ४४।

#### <sup>24</sup> सद्रशाकारों <sup>25</sup> संलोभाद

44. The male elephant of a mighty stature, capable of uprooting trees with ease, becomes a captive due to his lust for the touch of the she-elephant.

शब्दात् केवलादेव विनाशं दर्शयित्वा स्पशं दर्शयाचाह—गिरीन्द्रेति । गिरीन्द्रः सुरगिरिः, तस्य शिखरं तद्वदाकारो यस्य, अनेन महाकायता प्रतिपादिता । लीलयोन्म्स्लितद्र म इति, अनायासेनोत्खात महाबृक्षः । अनेन महाबलता ख्यापिता । एवंविधोऽपि करिणीस्पर्शसम्मोहादिति, सहचरीविशेष-स्पर्शसम्जातमूढ्तया, आलानं बन्धनं, याति प्राप्नोति, बारणो महाद्विषः ॥ ४४ ॥

स्निग्ध दीपशिखालोक विलोभित विलोचनः।
मृत्युमृच्छत्य सन्देहात् पतङ्गः सहसा पतन्॥ ४५।
दूरेऽपि हि भवन् द्रष्टेरगाध² सिलले चरण्।
मीनस्तु सामियं लोहमास्वादयति मृत्यवे॥ ४६।

#### 26 दूष्ट्र**रगा**धे

- 45. Attracted by the sight of the flame of a lamp the insect throws itself on it only to meet sure death.
- 46. A fish living in the depth of water beyond human sight, gulps at the iron hook with the bait of meat to meet his own death.

रूपारूयविषयेऽपि दोषं दर्शयन्नाह—क्रिग्धेति । पूर्वार्द्धं सुगमम् । मृत्युं विनाशम् । ऋच्छति प्राप्नोति । असन्देहादसंशयम् । पतङ्गः शलभः । सहसा ततृक्षणात् । पतन् स तत्रात्मानं निक्षिपन्निति ॥ ४५ ॥

रसेऽपि तभेव दोषं दर्शयन्नाह—दूरे इति । दूरे व्यवधाने, भवन् वर्तमानोऽपि, दृष्टे दूर् गिनिद्रयस्य । किल दृष्ठे वस्तुन्युपायाः प्रयुज्यन्ते, तत्र दर्शनादेरभावेऽपि अगाघे दूरवृगाहे सलिले जलदुगें, चरण् व्यवहरण् । मीनस्तु पाठीनः, सामिषं समासं, लोहं भीवरबङ्शिगलाश्रखचितं, आस्वादयति तद्रसमादत्ते, मृत्यवे विनाशायेति ॥ ४६ ॥

## गन्धलुन्धो मधुकरो दानासविपपासया। अभ्येत्यसुखसञ्चारान् गजकर्ण भनञ्भनान्<sup>27</sup>॥ ४७।

#### 27 मलञ्मलान्

47. Drawn by the sweet scent of the ichor of the elephant and feeling thirsty for it, the bee striving for it with difficulty suffers sudden death by lashes of the elephant's ears.

गन्धेऽपि दोषमभिधातुमाह—गन्धेति । गन्धलुन्धो मदामोदलोलुपः । मधुकरो श्रमरः । दानासविपपासया मदमदापानेच्छया गन्धलोभकृतयेखथीदापदाते । अभ्येति प्राप्नोति । असुखसकारा-मतिक्केशेन सम्भरणं यस्यां तां, गजकर्णभलञ्भलां भलक्षान्दानुकरणोपलक्षितां, दन्तिनः कर्णगितः 'भलञ्भला' इत्युपचर्यते । तामभ्येति मृत्यव इत्यनुवर्तते ॥ ४७ ॥

# एकैकशो विनिञ्चन्ति<sup>28</sup> विषया विषसिन्नभाः। क्षेमी नु स कथं वा<sup>28</sup> स्याद् यः समं पञ्च सेवते॥ ४८।

#### 28 एकैकशोऽपि निव्नन्ति 288 क्षेमी तु स कथं नु

48. When each of the five passions, dangerous as poison, can by itself bring about destruction of a being, one afflicted simultaneously with all the five (passions) is hardly expected to be happy and peaceful.

प्रागुक्तमुपसंहरन्नाह—एकेति । एवमुदाहृतेन न्यायेन, एकैकशोऽपि प्रत्येकर्माप निव्नन्ति नियमेन नाशयन्ति । विषयाः स्पर्शाद्यः, विषयान्ति । गर्णात्मकत्वात् । क्षेमी तु कुशली, स कथं नु वितकें, स्याद् भवेत्, न भवत्येवेत्यर्थः । यः पृथ्वीशः समं समासेनाप्रहेण पश्च विषयान् सेवते सक्तो भवति ॥ ४८ ॥

#### <sup>24</sup> न कुशली भवतीत्यर्थः ।

# सेवेत विषयान् काले मुक्त्वा तत्परतां वशी। सुखं हि फलमर्थस्य तिन्नरोधे वृथा श्रियः॥ ४६।

49. A self controlled person may enjoy material pleasures in proper time without any attachment for them. Happiness is the fruit of prosperity, but when happiness is disturbed or obstructed, prosperity is of no avail.

एवं सर्वथा विषयसेवानिषेषे प्राप्ते चार्य नियम इति दर्शयश्वाह—सेवंतित । सेवंतीपभुजीत, विषयान् शब्दादीन, काले तत्सेवावसरे, तथा च कौटित्यः—"धर्मार्थाविरोधेन कामं सेवंत, न च नि:सुखः स्यात्" (कौ. अर्थ, १।७।३) शब्दादि-विषयसेवानुमता । रात्रेरिप तृतीयेऽष्टमे भागे तूर्यघौषेण संविष्ट इति । संवंशनं हि सुरतमिभधीयते, एवमहोरात्रे विषयसेवार्थं याम एकोऽनुमतः, तिस्मन्ने व मुक्तवा परित्यज्य तत्परतां तिन्नष्टताम् । अनुमतेऽपि काले यदि मन्त्रादिकमनुष्टेयं स्यात् तदा न तत्परेण भवितव्यमित्यर्थः । वशी जितेन्द्रियः, शास्त्रोक्तां विषयसेवां कुर्वन् राजा जितेन्द्रिय उच्यते, कस्मात् पुनर्वह्वाबाधा विषयसेवाऽनुमन्यत इत्याह-सुखं हि फल्मर्थस्य, यस्मात् फलं भूम्यादार्थस्य सुखं, तिन्नरोधे तत्प्रतिषेधे, तृथा निष्प्रलाः श्रियो विभ्तयः ॥ ४६ ॥

# निकामं<sup>28</sup> सक्तमनसां कान्तामुखविलोकने। गलन्ति गलिताश्रूणां योवनेन सह श्रियः॥ ५०।

#### 29 निष्कामं

50. A king excessively attached to enjoyment in the company of his wives (engaged in fondly looking at their fair countenances, even neglecting his royal duties), loses his prosperity (failing to defend it against the inroads of his enemies), repents in vain like the one shedding tears for the passing away of his youth.

विषयसेवातत्परत्वे दोषं दर्शयन्नाह—निकाममिति । निकाममत्यर्थम्, सक्तमनसां संिश्चिष्टिचित्तानां, कान्तामुखिवलोकने प्रियतमानन प्रेक्षणे, गलन्ति च्यवन्ते, गलिताशृणां च्युतनयनजलानां, यौवनेन सह युवभावेन समं, श्रियो विभूतयः। एतदुक्तं भवति, यावत्कान्तामुखिवलोकनासक्तमना भवित तावदुद्योगाभावाद् अरिभिरपहृते राज्ये कान्तया सहैकान्ते स्थितस्याश्रुभिः सह श्रीभिश्च यौवनं गलतीति ॥ ५०॥

# धर्मादर्थोऽर्थतः कामः कामात् सुखफलोदयः। आत्मानं हन्ति तान्<sup>30</sup> हत्वा युक्त्या यो न निषेवते॥ ५१।

#### 30 तौ

51. Dharma (piety or observance of duties in accordance with Sāstric injunctions) leads to Artha (acquisition of wealth), and the latter to Kāma (fulfilment of desires), which ultimately produces happiness. (So Dharma Artha and Kāma, the tricarga, should be equally attended to). Any one (particularly, the ruler) not attending to the three (ends of life) in the proper manner (as prescribed in the Sāstras) i.e., if he is excessively attached to any one of them and neglects the others, will bring about his own destruction along with the three (ends of life).

विषयासक्तौ दोषान्तरं त्रिवर्गस्य च कार्यकारणभावं दर्शयतुमाह—धर्मादिति । धर्मात्-शास्त्रोक्तलक्षणाद विधिनिषेधस्त्ररूपात् कारणभूतादर्थौ भू-हिरण्य-परवादिस्वरूपः कार्यमूतो भवति, इल्पर्थाक्षभते । अर्थतोऽपि कामः, स च द्विविधः सामान्यो विशिष्टश्च । तथा चोक्तं कामस्त्रे कौटिल्येनेव—"श्रोत्रत्वगक्षिजिह्वाघाणेन्द्रियाणामारमसंयुक्तेन मनसाधिष्टितानां स्वेषु स्वेषु विषयेध्वानुकूल्यतः प्रवृत्तिः कामः, अयं पश्चविधोऽपि सामान्यः स्पर्शविशेषे त्वाभिमानिक<sup>2 क</sup> सुखानुविद्धा फलवल्यर्थप्रतीतिः प्राधान्यात्, इल्ययं विशिष्टः कामः" । कामात् सुखफलोदय इति, एवंविधात् कामायत् सुखं तदेव त्रिवर्गफलं, तस्योदयः सम्भवति । एवं कार्यकारणभावं दर्शयित्वा, अन्य-तमस्याप्यत्यासक्तौ दोषं दर्शयति,—आत्मानं हन्तीति, त्रिवर्गस्य मध्ये य इति य एव धर्ममर्थं कामं वा युक्ता शास्त्रोक्त सेवाकालमात्रया न निषेवते नानुतिष्टति, स एव तावितरौ हत्वाऽत्मानमिष हन्ति । तद् यथा—धर्मातिसेवायामर्थः क्षीयते । तत्क्षयात् कामाभावः । अर्थमूलत्वात् कामस्य । अर्था-भावात् शरीरदण्डनाद्धमः चिकीर्षुः शरीरं क्षीणं करोति । ततः सिन्नपाताद् धर्ममूले शरीरे विनध्धिमावात् शरीरदण्डनाद्धमः चिकीर्षुः शरीरं क्षीणं करोति । ततः सिन्नपाताद् धर्ममूले शरीरे विनध्धिमावाद्यार्थान् वित्तेश्यरिराजामिभिरपहियते । तथा कामोऽप्यत्यासेवितो धर्मार्थानुष्टानच्युपरमातः तौ विनाश्यार्थान् स्वति काममिष विनाश्य श्रकक्ष्यात् क्षयव्याधिना शरीरमिष नाशयति । यथा कौटिल्यः— "एकोऽप्यत्यासेवितो धर्मार्थकामानामात्मानमितरौ च पीइयति" । इत्ययं च दोषः ॥ ५१ ॥

#### <sup>25</sup> स्पर्शविशेषेष्वाभिमानिक

नामापि स्त्रीति संह्वादि विकरोत्येव मानसम्। किं पुनर्दर्शनन्<sup>31</sup> तस्या विलासोल्लासितभ्रुवः॥ ५२। रहःप्रचारकुराला मृद्धगद्गद्भाविणी। कंन नारी रमयति रक्तं रक्तान्तलोचना॥ ५३।

विषयाणामितमनोहरत्वम्, इन्द्रियाणां च दुर्जयत्वं दर्शयन्नाह—नामापीति । एवं नामस्पर्शविषया मनोहरा येन त्विगिन्द्रियस्पर्शं विनापि स्त्रीनामश्रवणमात्रमपि मंहादि सम्यगाहादजनकं भृत्वा, विकरोत्येवमानसं चित्तं सिवकारं करोति कामातुरीकरोतीत्यर्थः । किं पुनर्दर्शनं तस्या इति, तस्याः स्त्रियाः दर्शनं न विकरोति ? विकरोत्येव । किं विशिष्टायास्तरया, विलासोहासितश्रुवः, विलासेन विश्रमेणी- ह्यासिते श्रुवौ। यया, तस्या दर्शनं यं मनोविकारं करोति स पुनराख्यातुमपि न शवयत इति । पुनः शब्दोऽत्र विस्मये प्रयुक्त इति ॥ ५२ ॥

<sup>31</sup> दर्शनात

<sup>52.</sup> When the very name of a woman is enough to gladden one's heart (with lust for enjoyment) and confuses his reason, what to speak of her sight with sparkling eyebrows emitting sensuous appeal.

<sup>53.</sup> Who can suppress his desire for sexual enjoyment with a woman, well versed in amorous arts (64 kalās), soft and endearing in speech and of lustful pink eyes?.

एतद्व्यापकं वाक्यं वीतरागाणामप्यत्र दर्शनात्, इत्याशङ्कथाह—रह इति । रहः प्रचारः पश्चालमुनि प्रतिपादितश्चतुःषच्छ्यनुष्ठानोपगृहणचुम्वनद्रष्ट्यष्टकादिपरिकल्पितः, तत्र कुशला अतिप्रवीणा, तथा मृदु इत्यकठोरं गद्गदं मन्थरं (सन्मनो ) भाषितुं शीलं यस्याः, सा तथा । कमिति, कं नाम शरीरिणं, न रमयित न रमणकी इासक्तं करोति, अपि तु सर्वमिषि करोत्येव । यस्मादाहारभयमेथुननिद्राऽभिलाषाद्रीनां शरीरेण सहैवोत्पाद्यमानत्वात् । तथा सद्योजाते शरीरेऽसङ्कल्पितस्यापीन्द्रियस्यवेतित्थानं दृश्यते । स्तन्याभिलाषो निद्राऽकाङ्क्षाशब्दादिभ्यो भयं च । एवं शरीरधर्मत्वात् कामस्य कं पुरुषं नारी न रमयित ? अपि तु सर्वमिषि रमयत्येव, रक्तं कृत्वेति वाक्यशेषः । रक्तान्तलोचनेति, रक्तान्तत्वं लोचनयांर्लक्षणं रम्यता चेति ॥ ५३ ॥

मुनेरिप मनोऽवश्यं सरागं कुरुतेऽङ्गना । प्रसन्नं कान्तिजननं सन्ध्येव शशिमण्डलम् ॥ ५४ । मनः प्रह्वादयन्तीभिर्मदयन्तीभिरप्यलम्<sup>30</sup> । महान्तोऽपि हि भिद्यन्ते स्त्रीभिरद्विरिवाचलाः ॥ ५५ ।

#### 30 र्मन्दं यान्तीभि

- 54. Even the hearts of sages are swayed by desire (for enjoyment) at the sight of beautiful women, whose countenance appears like moon beams in the clear evening.
- 55. The lust for women enraptures even the great men and gradually they lose control over themselves as a result of their attachment to women just as continuous drops of water pierce mountain rocks.

एतदेव द्रद्वितुमाह—मुनेरिति । मुमुक्षोरिप मुनेर्महर्षेः, मनश्चेतः, सरागं साभिलाषं, जितेन्द्रियत्वादवश्यमविधेयं, कुरुतेऽङ्गना । अथवा, अवश्यं निश्चयेन सरागं कुरुतेऽङ्गना । का किमिव ? सन्ध्या शिमण्डलमिव । प्रसन्नमुनेर्मनोऽरि-षड् वर्गपरित्यागात्, कान्तिजननं सम्यग् झानोदयात्, शिश्मण्डलमिप प्रसन्नं, अभ्राद्यभावात् कान्तिजननं तेजोमयत्वात् । अतः कं न नारी रमयतीति स्थितम् ॥ ५४ ॥

एतदेवाचेतनेष्विप दर्शयितुमाह—मन इति । सकलप्राणस्तां मनः प्रह्वादयन्तीिभरानन्द-हेतुत्वादपां स्त्रीणां च । मन्दं यान्तीिभर्गाम्भीर्यादपां, स्तनजघनभारात् स्त्रीणां, अप्यलमत्यर्थम् । महान्तोऽपि हि गुणेः पुरुषाः, प्रथिन्ना अचलाः, भिद्यन्तेऽन्तः प्रविश्यात्मसात् क्रियन्ते, स्त्रीभिरक्किरिवा-चलाः । एवमेते विषया अतिमनोहराः, इन्द्रियाणि च दुर्जयानीति प्रतिपादितं भवति ॥ ५५ ॥

> मृगयाऽक्षास्तथा पानं गर्हितानि महीभुजाम्। द्रष्टास्तेभ्यस्तु<sup>31</sup> विपदः पाण्डुनैषधवृष्णिषु॥ ५६।

56. (Excessive indulgence in hunting, gambling (dice play) and drinking (wine) are utterly reprehensible for a ruler (because these passions cause his ruin)., Dangers befalling to the king Pāṇḍu (who was addicted to hunting), the Naiṣadha ruler (Nala, who was addicted to gambling), and the Vṛṣṇis (Yādavas, who were addicted to drinking) are standing illustrations.

न केवलं स्त्रीविषयसेवाऽसक्तिर्दुस्यजा, सा च विनाशाय भवति, तज्जन्यं मृगयादिव्यसन-त्रयमपीति दर्शयात्राह—मृगयेति । स्त्रीसेवायां बलावहत्वाद् मांसाभिलाषे मृगयाव्यसनं, स्त्रीभः सह-पानगोध्य्यां पानव्यसनं, ताभिरेव विनोदार्थमक्षकीड्राव्यसनम्, इति कामजोऽयं त्रिवर्गः । एतानि च गहितानि निषिद्धानि महीभुजां विजिगीपूणां, विजिगीपा-विप्नविधायकत्वात् । स्ष्टास्तेभ्यो व्यसनेभ्यो विपदो विनाशाः । पाण्डुनेपधत्रृष्टिणध्विति । पाण्डुः पाण्डविपता । नेषधो निषधाधिपतिर्नेलः । त्रष्ट्ययोः यादवाः, तेषां विपदो द्रष्टाः इतिहासत इति वाक्यशेषः । तद् यथा—पाण्डुम् गयाव्यसनी मृगचारिणं मुनि कामार्तः मृगया संयुज्यमानं मृगभ्रान्त्या जधान, जीवितशेषेण तेन च शप्तः "पाण्डो ! यथाऽहं विनष्टस्तथा त्वमिप स्त्रीसम्प्रयोगाद्विपत्स्यसे" इति । स तथेव विपन्न इति । तथा नेषधो नलोऽक्षवृतेन पृथिवीं हारियत्वाऽपदं मृत्युसमामवाप । पानेन वृष्णयोऽपि, आपानगोध्या दुर्वाससः शापाद् वृष्टिषक्षयकरायसमुसलर्जः समुत्थे गूडवेत्रकैः सुरामदवशादन्योऽन्यं हन्युः (जण्जुः) इति, द्रष्टास्तेभ्यो हि विपदः पाण्डुनेषधवृष्टिणिष्वति यथामंख्यं योज्यमिति ॥ ५६ ॥

कामः क्रोधस्तथा लोभो हर्षो मानो मदस्तथा।
पड वर्गमुत्सृजेदेनमस्मिन् विद्यासे सुखी नृषः॥ ५७।
दण्डको विव्यातिः कामान् क्रोधाच जनमेजयः।
लोभावैलस्तु राजर्षिर्वातापिर्हर्षतोऽसुरः॥ ५८।
पौलस्त्यो राक्षसो मानान्मदाद्दभोद्भवो नृषः।
प्रयाता निधनं ह्यं ते शत्रुपड्वर्गमाश्रिताः॥ ५६।

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> तस्मिंस्त्यक्तं <sup>33</sup> दाण्डक्यां

<sup>57.</sup> Lust, anger, greed, (depraved) delight (in inflicting torture on others), conceit (māna) and arrogance (mada) are the six passions (ariṣadvarga), which should be renounced (by all means), and then the king may expect to enjoy happiness.

<sup>58-59.</sup> King Dāṇḍakya for his indulgence in sensual pleasures, king Janamejaya for excessive anger, Rājarṣi Aila for his greed (for money), the demon Vātāpi for his devilish delight, the Rākṣasa king Paulasta (Rāvaṇa) for his conceit and the demon king Dambhodbhava for his arrogance (and contempt for others, however respectable) fell victims to the six passions which are the veritable enemies of man (satru ṣadvarga).

यथा कामोऽतिऋदो विनाशहेतुत्वादिः, एवं कोधादयोपीत्यिरिषड्वर्गमभिधातुमाह—काम इति । कामस्तन्त्रोक्त लक्षणः <sup>27</sup> स्पर्शविशेषविषयेष्ठातिमानिक <sup>28</sup>सुखानुविद्धा फलवत्यर्थप्रतीतिरिति । कोधस्तु, अविमृश्यकारितया प्राणिपु द्रौहबुद्धिः । लोभो वित्तेष्वितिलोलुपता । हर्षः कारणं विना प्राणिहिंसा-जितः परितोषः । मानो माननीयेष्वयमानबुद्धिः । मदो बलाबलेपजनित उत्सेकः । इत्ययं षड्वर्गः । एनं षड्वर्गमृत्सुजेत् । अस्मिन्त्यक्ते सुखी नृपस्तजनितापायाभावादिति ॥ ५७ ॥

अरिषड् वर्गापरित्यागे दोषं दर्शयन्नाह—दाण्डक्य इति । दण्डक विषयाधिपतिर्बृ हदस्वाभिधानो सगयां गतो भगोर्महषें: कन्यामकामां धर्षयन् भगुशापात् पांसुवृष्टिभिः सवन्धुराप्द्रो विननाश । कोधादिति, जनमेजयो नाम राजा अश्वमेधे कर्मण पशुनरवक्षत्तां पत्नीं दृष्ट्रा, ऋत्विग्भिरेव वृत्तिमिति, तेषु विकान्तः, तैः शापेनाभिहत इति । लोभादिति । ऐलः पुरूरवा राजिषश्चातुर्वण्यं सर्वस्वापहरणेर-तिपीड्यन् प्रजाभिरेकैकलोष्टकविधनाभिहतः । वातापिरिति, वातापीत्वलसंक्षकौ महासुरौ कामरूपिणौ कृतकृतकवेषौ महर्षीनामन्त्र्य, एवं कृतपशुरूषं घातियत्वा तन्मांसैर्महर्षीन् भोजयित <sup>284</sup> चैकः, भुक्तोत्थितेषु <sup>29</sup> च तेषु 'एहि एहि इत्वल ।' इति वृत्ते, भृतसज्ञीवनविद्यया च जीवित इत्वलो विदार्य महर्षीनामुदरं विनिःसत्य श्रातुर्गले लगति । ततस्तौ हृष्टौ भवतः । एवमुपकृत्यागतेनागस्त्येन, <sup>30</sup> तौ निहताविति ॥ ५८ ॥

पौलस्त्य इति । पौलस्त्यो रावणो राक्षसो मानान्माननीयस्यापि राघवस्य, अनिच्छन्तीमपि सीतामसमप्यन् विननाश । मदादिति, दम्भोद्भवो नाम महासुरोऽनेकशो विजितित्रभुवनः, नास्ति प्रतिमक्षो मत्समः सुराणां मध्ये इति पौरूषमदेन मत्तो नारदमभ्यथितवान् ''दर्शय मे प्रतिमह्रमृ'' इति, ततो नारदप्रदिशतेन समाधिस्थितेनैव नरमुनिना, इपीकास्त्रेण स्ववन्धुराष्ट्रो दम्धो दम्भोद्भव इति । प्रयाता निधनं ह्ये ते दाण्डक्यादयः शत्रुषङ्वर्गमाश्रिताः शत्रुषङ्वर्ग एवाराक्ताः । तस्मात्श्रेयोऽधिना शत्रुषङ्वर्गरयागेनेन्द्रियजयः कर्तव्य इति ॥ ५६ ॥

<sup>27</sup> कामसत्रे कृतलक्षणः <sup>28</sup> विषयेत्वाभिमानिक <sup>280</sup> तर्पयति

<sup>29</sup> भुक्त्वोत्त्थितेषु <sup>30</sup> एवमुद्रवकारिणौ तावागतेनागस्त्येन ; तदुपश्रुत्यागतेनागस्त्येन

## शत्रुषड् वर्गमुत्सुज्य जामदग्न्यो जितेन्द्रियः। अम्वरीवो महाभागो³⁴ बुभुजाते चिरं महीम्॥६०।

इतीन्द्रियजयो नाम प्रथमं प्रकरणम्

#### <sup>34</sup> अम्बरीषश्च नाभागो

<sup>60.</sup> Successfully subduing the six inimical passions, Jāmadagnya (Parašurāma) became the master of his senses (jitendriya), and king Ambarīṣa of matchless parts or disposition ruled over the earth for a long time.

शत्रुषड्वर्गपरित्यागे गुणं दर्शयन्नाह—शत्रुषड् वर्गमिति । शत्रुषड् वर्गं कामादिकम्, उत्सुज्य परित्यज्य, जामदग्न्यः परशुरामो जितेन्द्रियः सन्, अन्यश्च नाभागो नभागस्य राह्नोऽपत्यं, अम्बरीषः बुभुजाते भुक्तवन्तौ, चिरं बहुकालम्, महीं पृथिवीम् ॥ ६० ॥

> इतीन्द्रियजय प्रकरणम् । २ । बिद्याबृद्धसंयोग प्रकरणम् ।

## वर्द्ध यन्निह धर्मार्थी सेविती सद्भिरादरात्। निगृहीतेन्द्रियः साधु<sup>35</sup> कुर्वीत गुरुसेवनम्॥ ६१। \*

#### <sup>35</sup> तेन्द्रियग्रामः

Prakarana: 2 Vidyāvṛddhasamyoga (Association with the learned)

61. Respectful attitude to the wise produces increased knowledge of *Dharma* (Śāstras) and *Artha* (wealth) in this very world. Hence a man of righteous conduct ( $\dot{s}\bar{a}dhu$ ), fully self-restrained (jitendriya), is always devoted to his preceptor.

इन्द्रियजयस्य कारणं विद्यावृद्धसंयोगमिभधातुमाह— वर्द्धयन् इति । प्रुरुषेण पुरुषार्थद्वयोपार्जनाय प्रयतितव्यमिति, सदाधारप्रधान्यात् पुरुषार्थद्वयमुच्यते, अन्यथा चतुष्ट्यं धर्मः, अर्थः, कामः मोक्ष इति । धर्मपरिणामो मोक्ष इति मोक्षोधर्मः, मोक्षो धर्म्माच भवति, अर्थसाप्यत्वाच कामस्य कामोऽप्यर्थः, अतो धर्मार्थविव प्रधानभूतौ, वर्द्धयन्, अर्थादुपार्जनं कृत्वा वृद्धि नयन्, नानुपार्जितस्य वृद्धिरस्ति । तौ चोपादेयत्वात् सेवितौ सद्भिराद्रशत् । अतस्तौ वर्धयन् गुरुसेवनं विद्यावृद्धाराधनं वृवीत । कर्थामिति ? निगृहौतेन्द्रियः सुतरां दिण्डतेन्द्रियः 'वृद्धचर्यमेव तु आविद्याग्रहणात्' इति वचनात् । साधु यथा भवति प्रस्युत्थानाभिवादनादिप्रश्रयेण । "विद्यानां तु यथास्वमाचार्यश्रामाण्याद्विनयां नियमस्य" इति वचनादिति ॥ ६१ ॥

\* The verse appears in the tīkā as kroda.

# शास्त्राय गुरुसंयोगः शास्त्रं विनयवृद्धये।' विद्याविनीतो नृपतिर्न रूच्छ्रे ध्ववसीदिन ॥ ६२।

62. Association with the preceptor is essential for knowledge of the Sāstra, which leads, to the development of discipline. A king disciplined through knowledge of sciences (vidyāvinīta) never feels depressed in the face of troubles.

किमर्थं गुरुसेवनं दुवीत ? इत्याह—शास्त्रायेति । शास्त्राय शास्त्रप्राप्यर्थम्, गुरुसंयोगो गुरुसेवनं कार्यम् । शास्त्रमिति । शास्त्रमान्वीक्षिक्यादिविद्याचतुष्ट्यं, शासनात् लाणहेतुत्वात् शास्त्रं । किमर्थं ? विनयवृद्धये इन्द्रियजयकृद्धपर्थं भवति । वृद्धिहं सतोऽर्थस्य नासतः, यदि स्वामाविकं विनयवीजमन्ति, तदा शास्त्रं तस्य विनयकृद्धये भवति । तच ।जन्मान्तराभ्यासवायना-

यातमेवोपवृंहितमुपशान्तत्वम् । द्रश्यन्ते च स्वभावतः एवोपशान्ता मेधाविनश्च । तथा चोक्तं कौटिल्याचार्येण "कृतकः स्वाभाविकश्च विनयः । क्रिया हि इन्यं विनयित नाद्रव्यम्" (कौ. अर्थ. १।५।३-४) इति । एवं च शास्त्रं स्वाभाविक विनयस्य वृद्धपर्थं भवति । स एव शास्त्रेणोपवृंहितः कृतक इति, व्यपदिश्यते । विद्याविनीत इति, विद्योपवृंहितेन्द्रियज्ञयः, कृतकविनयसम्पन्नौ तृपतौ राजा न कृच्छ्रेष्ट्रापज्जनित क्रेशेपु, अवसीदित विषणणो भवति । विद्यादान्न प्राणोपाय इति ॥ ६२ ॥

## वृद्धोपसेवी नृपितः सताम्भवति सम्मतः। प्रेर्यमाणोऽप्यसद्वृत्तैर्नाकार्येषु प्रवर्तते॥ ६३।

63. The king, who is devoted to the wise, is held in high esteem by the honest people. He never yields to inducements of dishonest men in committing wrongful acts.

उपकारं च वृद्धसंयोगे दर्शयन्नाह—वृद्धिति। वृद्धीपसेवी विद्यावृद्धसेवाशीलः, नृपितः सतां सत्पुरुषाणां, सम्मतः सेव्यो भवति। तथा प्रेर्यमाणोऽप्यसद्वृत्तैर्दास-हस्तिपकादिभिरकार्येषु परदार-दूषणादिषु न प्रवर्तते। सततं वृद्धै रुपासितत्वात्॥ ६३॥

## आद्धानः व प्रतिदिनं कलाः सम्यङ् महीपतिः । शुक्कपक्षे प्रतिचरन् शशाङ्क इव वद्धते ॥ ६४ ।

#### <sup>36</sup> आददानः

64. The king, taking proper lessons daily (regularly) in the different arts ( $Kal\bar{a}$ , 64 in number) attains increased prosperity, just as the moon brightens up by acquiring digits ( $kal\bar{a}$ ) every day during the light fortnight (Suklapaksa).

विद्याग्रहणोत्तरकालमप्यविश्वष्टिविद्यांशा ग्राह्या एवेति दर्शयन्नाह—आदधान इति । विजिगीषु-वृत्तस्थोऽपि प्रतिदिनमाददानो गृह्णन् कलाञ्चतुःषष्ठिरूपाः शस्त्रास्त्रगीतोप · · · दयः । सम्यगिति, तत्त्वतः, महीपित राजा । शुक्कपक्षे प्रविचरन् शशाङ्क इव वर्धते सकलकलापरिपूणों भपतीत्यर्थः ॥ ६४ ॥

## जितेन्द्रियस्य नृपतेनीति मार्गानुसारिणः। भवन्ति ज्वलिता लक्ष्म्यः कीर्तयश्च नभस्पृशः॥ ६५।

65. A well disciplined (self restrained) ruler following the prescriptions of the science of polity shines resplendently by achieving his desired goal (predominance in the inter-statal circle or Mandala); what is more, his fame or glory  $(k\bar{\imath}rti)$  extends widely so as to reach the horizon  $(nabhaspr\acute{s}ah)$  or the ends of the earth (diganta).

इन्द्रियजयलक्षण <sup>8 1</sup> विनयस्य च फलं दर्शयन्नाह—जितेन्द्रियस्येति 1 जितेन्द्रियस्य विनयसम्पन्नस्य,

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> कृतकेन्द्रियजयलक्षण

नृपतिविजिगीधोः, नीतिमार्गानुसारिणः, नीतिरिदमेव शास्त्रं तन्मार्गानुसारिणो नयसम्पन्नस्य, भवन्ति ज्वलिता भास्तराः, लक्ष्म्यो विभृतयः। कीर्तयश्च यशांसि च, नभःस्पृशो दिगन्तव्यापिन्यः। श्रीणां बहुवचनं विभवश्रीः, वीरश्रीः, रूपश्रीः, इत्यादिव्यवहारदर्शनात्। कीर्तीनामपि कारणबहुत्वात्, शौर्य त्याग कवित्वादिकारणानामानन्त्यात्, एवं कीर्तयोऽपि बह्वय इति ॥ ६५ ॥

# इति स्म राजा विनयी<sup>37</sup> नयान्वितो निषेवमाणो नरदेवसेवितम् । पदं समाकामति भास्वरं श्रियः शिरो महारत्नगिरेरिवोन्नतम् ॥ ६६ ।

#### <sup>37</sup> विनयं

66. Thus a disciplined king, always abiding by the law of polity, soon attains the illustrious position of an overlord, attended by other rulers (naradevascritam padam), resembling in prosperity the towering peak of the Mahāratnagiri (the Sumeru parvata).

इन्द्रियजयबृद्धसंशोगादित्युपसंहरज्ञाह<sup>32</sup>—इतीति। इति उक्तप्रकारेण, स्म स्पुटं, राजा प्रजारञ्जनात्, विनयं इन्द्रियजयं, नयान्वितो बृद्धसंयोगादवाप्तनीत्यन्वितः, निषेवमाणोऽनुतिष्ठन्, नरदेव-सेवितं षोडशमहाराजाध्यासितं, श्रियो राज्यलक्ष्म्याः पदं महाचक्रवर्तिस्थानं, समाकामत्यध्यास्ते। भास्तरं दौप्ततरं, शिरो महारत्नगिरेः सुमेरोः शिखरिमवेन्द्रत्विनत्यर्थः (उन्नतमकृतपुष्येरप्राध्यं प्राप्नोतीत्वर्थः)॥ ६६॥

<sup>32</sup> संयोगानुपसंहरन्नाह, संयोगानुपसंहरन्नाह ।

इयं हि लोकव्यतिरेकवर्तिनी स्वभावतः पार्थिवता समुन्नता<sup>38</sup> । बलात् तदेनां विनये<sup>39</sup> नियोजयेन्नयस्य सिद्धी विनयः पुरःसरः॥ ६७।

#### 38 समुद्धता 39 विनयेन योजयेन्

67. By nature the ways of sovereignty is different from that of the common people. A king is generally of haughty disposition; but he should be compelled to conform to disciplined conduct (by persuasion or even by force), as discipline is the condition precedent for learning the laws of polity.

विनयो राजकुमारे दुराधेय इति दर्शयन्नाह—इयमिति । इयं पार्धिवता राजत्वं हि । लोक-

व्यतिरेकवर्तिनी लोकोऽन्यथा वर्तते, अन्यथा पार्थिवः। यतः स्वभावतः एव समुन्नता अप्रतिहता<sup>32</sup>। बलादित्याक्रम्य, तत् तस्मात् गुरुरेनां पार्थिवतां विनये नियोजयेति<sup>33</sup> यतो नयस्य शास्त्रानुष्टानस्य, विनय इन्द्रियजयः, पुरस्सरः साधक इत्यर्थः॥ ६७॥

<sup>32</sup> समुद्धता विनयाभावान्नम्रत्वरहिता <sup>33</sup> विनयेन योजयेत्

# परां विनीतः समुपैति सेन्यतां महीपतीनां विनयो विभूषणम्<sup>40</sup>। प्रवृत्तदानो मृदुसञ्चरत्करः करोव भद्रो विनयेन शोभते॥ ६८।

#### 49 विनये हि भूषणम्

68. Self restraint is the real ornament of the king and for that he receives spontaneous service from all. Just as a trained elephant voluntarily shedding ichor and gracefully moving its trunk (mrdusañcaratkarah), is considered gentle and well behaved, so also is the disciplined king, realising usual taxes only in easy instalments from the subjects.

बलादिष यस्माद् विनये नियोजयेत् <sup>34</sup> तत्र गुणं दर्शयन्नाह —परामिति । विनीतो राजा परामुतकृष्टां सेव्यतामुपैति, बहुभिः सत्पुरुषेः सेवित एव राजा भवित, अन्यच, महीपतीनां हि निश्चितं विनयो
भूषणं दुर्लभत्वाद्विनय एवालङ्कारः । करीव भद्रो राजा विनयेन शोभते, यथा हित्तिपकाहितिवनयेन
भद्रः करी शोभते, तथा विद्याग्रद्धाहितविनयेन राजा । प्रश्वत्तदानः प्रश्वत्तदागः, इतरः प्रश्वत्तमदः,
मृदुसञ्चरत् करः मन्थरत्वान्मन्दसम्बरद्धस्तः करी, राजा मृदुसुकुमारोपक्रमेण कोशसंप्रहं प्रति सञ्चरन्
प्रविशन करः प्रजादेयोऽथौं यास्यित <sup>35</sup> ॥ ६८ ॥

34 बलादपि कस्मादु विनयेन योजयेत? 35 यस्येति

## गुरुस्तु<sup>41</sup> विद्याधिगमाय सेव्यते श्रुता च विद्या मतये महात्मनाम् । श्रुतानुवन्धीनि<sup>42</sup> मतानि वेधसामसंशयं साधु भवन्ति भूतये<sup>43</sup> ॥ ६६ ।

#### 41 गुरुहि 42 श्रुतानुवर्त्तीनि 43 बृद्धये

69. The preceptor is to be respected for imparting  $vidy\bar{a}$ , science of polity; for, learning sharpens the intellect, and the intelligent application of the prescribed maxims leads invariably to prosperity.

किमर्थ विद्याद्रद्धसंयोगः कियत इति दर्शयनाह—गुरुरिति । गुरुविद्यादृद्धः, विद्याधिगमाया-भिहित विद्यापरिणतये सेव्यते । सा च श्रुता विद्या मतये प्रज्ञाये भवति । "श्रुताद् हि प्रज्ञा उपजायते" इति वचनात् । महात्मनां महायुद्धीनां विश्वसां शास्त्रकाराणां मतानि दर्शितानि, श्रुतानुवर्तीनि श्रुतमनुवर्तन्ते तानि चानुष्टीयमानानि भृतये श्रिये, साधु सम्यक्, अगंशयं संशयं विना भवन्तीति ॥ ६६ ॥

# सुनिपुणमुपसेव्य सद्गुरुं शुचिरनुवृत्तिपरो विभूतये। भवति हि विनयोपवृंहितो<sup>44</sup> नृपतिपदाय<sup>45</sup> शमाय च क्षमः॥ ७०।

#### <sup>44</sup> संहितो <sup>45</sup> फलाय

70 A skilful and learned preceptor of pure habit should be respect fully served by the king for the purpose of acquiring material prosperity. Thereby a disciplined king becomes worthy for his position (in the inter-statal circle) and well able to maintain equilibrium.

भ्योऽिष वृद्धसंयोगजनितिवनयस्य प्रयोजनं दर्शयाज्ञाह---मृनिपुणिमिति । शास्त्रोक्तविनय-नियमादिना, उपसेव्य सम्यगाराध्य, सद्गुर्हामित वक्तृत्वयुक्तं श्रुचिरिति वाह्याभ्यन्तरशौचयुक्तः, अनुवृत्तिपरः शुश्रृपातत्'परः, विभृतये श्रिये । गुरुमुपगम्य विनयोपवृद्धितः स्वाभाविकविनययुक्तः, नृपतिपदाय चक्रवतिस्थानाय, क्षमः समर्थन्तथा शमाय, शम उपशम इन्द्रियाणामिति भावः । स च शमो गुरुसेवाजात शास्त्रनिश्चयजनितः इन्द्रियजयः, तत्प्राप्तये च भवति ॥ ५०॥

> अविनयरतमादराहृते वशमवशं च<sup>46</sup>
> नयन्ति विद्विपः । श्रुतविनयविधि<sup>47</sup> समाश्रितस्तनुरपि नैति पराभवं क्वचित्॥ ७१ ।

इति विद्याबृद्धसंयोगो नाम हितीयं प्रकरणम् ।

## इति कामन्दकीये नीतिसारे इन्द्रियजय-विद्यावृद्धसंयोगी नाम प्रथमः सर्गः॥१॥

#### <sup>46</sup> हि <sup>47</sup> निधि

71 A powerful ruler, apparently invincible, may be easily subjugated by his enemies for lack of self-restraint. But a weak ruler practising self-restraint as prescribed in the Sastras, never suffers defeat

इन्द्रियजयविद्यावृद्धसंयोगयोरननुष्टाने दोपम्, अनुष्टाने च गुणं दर्शयन्नाह-अविनयरतिमिति।

विनय इन्द्रियजयः शास्त्रनिश्चयश्च इष्यते, तस्य अन्यथात्वमाविनयस्तद्रतं व्यसनासक्तं, नृपमाद-राद्वतेऽवशमसाध्यमपि वशं साध्यत्वं नयन्ति विद्विषो रिपवः। श्रुतविनयविधिं समाश्रितो विनीतः, तनुरपि कृशोऽपि न याति पराभवं क्वचिद् विनययुक्तत्वादिति ॥ ५१ ॥

इति कामन्दकीय-नीतिसार-टीकायां उपाध्यायनिरपेक्षानुसारिण्यां प्रथमः सर्गः ॥

#### द्वितीयः सर्गः

#### ३। विद्याविभाग प्रकरणम्

## आन्वीक्षिकीं त्रयीं वार्ता वण्डनीर्ति च पार्थिवः। तिद्वदैस्तत्कियोपेतैश्चिन्तयेदु विनयान्वितः॥१।

#### Sarga-2

Prakarana 3. Vidyāvibhāga (Vidyāsamuddeša) (Branches of learning).

1. Jīnvīkṣikī (Science of reasoning), Trayī (the three Vedas) Vārtā (agriculture, cattle rearing and trade) and Daṇḍanīti (laws of government) are the essential sciences to be learnt from those well versed in theories and practical applications of these by a disciplined ruler, and he should deliberate on them.

विनयनययोरनुष्टानं चकवर्तिपदप्राप्तये भवतीति मन्यमानेन नीतिसारकृतेन्द्रियजयप्रकरणमादाव-भिहितम्, "विनयोहीन्द्रियजयः" इति । नयो दण्डनीति-स्पलक्षण-परत्वाद् विद्याचतुष्टयमि । तत् कृतो भवतीति, तदनन्तरं विद्यावृद्धसंयोग उक्तः । इदानीं क्रमायातो विद्याससुद्देशः प्रतिपाद्यत इति प्रकरण सम्बन्धः । उक्तं चानुष्टानपूर्वकं विद्यानामुद्देशमभिधातुमाह—आन्वीक्षिकीमिति । आन्वी-क्षित्रयाद्या विद्याक्षतस्रोऽपि बक्ष्यमाणलक्षणाः, प्रत्येकं पार्थिवो विजिगीपुः, ग्रहणादुत्तरकालं च चिन्तयेत् पर्यालोचयेत् । कैः सहेत्याह तद्विद्योः, ता एव विद्या निर्मला येषां, तैः । तन्कियोपेतेन्तदनुष्टान-युक्तैः । वक्तृत्वप्रयोक्तृत्वयुक्तेः, इत्यर्थः । विनयान्वित इतीन्द्रियजययुक्तः ॥ १ ॥

## आन्वीक्षिकी वयी वार्ता दण्डनीतिश्व शाश्वती। विद्याश्वतस्र एवैता योगक्षेमाय देहिनाम्'॥ २।

#### <sup>1</sup> लोकसंस्थिति हेतवः

2. Ānvīkṣikī, Trayī, Vārtā and Daṇḍanīti are the four traditional divisions of knowledge essential for the preservation and development of the State or Society (loka sanisthiti).

आदराद् विद्याचतुष्टये चिन्तने प्रयोजनमाह—आन्वीक्षिकीति । आन्वीक्षिक्याद्याश्वतस्रो विद्याः प्रत्येकमिवनाशिन्य एताः स्थित्यर्थे प्रजानां सृष्टाः सदैवानुच्छेद्याः कृताः । अतः शाश्वत्यो विद्याश्वतस्र एवेताः, नान्याः काश्वन लोकस्थितिहेतवः । तद् यथा—आन्वीक्षिकी लोकस्थितिहेतुरिदमेव वक्ष्यति—
"ईश्वमागस्तया तत्त्वं हर्षशोकौ व्युदस्यति" इति । हर्षशोकौ हि नाशहेत्, तदभावालोकस्थितिरिति ।

तथा त्रय्यपि लोकस्थितिहेतुः—"उभौ लोकाववाप्नोति त्रय्यां तिष्ठन् यथाविधः" इति वचनात् । तथा वार्ताऽपि लोकस्थितिहेतुः—"सम्पन्नो वार्तया साधुनावृत्तेभयमृच्छिति" इति वचनात् । सम्पन्नो वार्तया कृषिपाशुपान्यवाणिज्यस्वरूपया सर्वधान्यहिरण्यरत्नवस्त्रवाहनादि सम्पादनान्ततश्च लोकसंस्थिति-रिति । दण्डनीतिस्तु सुतरामेव लोकस्थितिहेतुः । वश्यित च "तयारमानं च शेषाश्च विद्याः पायान्महीपितः" ॥ इति । अतिश्चन्तयेद् विनयान्वित इति ॥ २ ॥

## त्रयी वार्ता दण्डनीतिरिति<sup>2</sup> विद्या हि मानवा: । तय्या एव विभागोऽयं सेय³मान्वीक्षिकी मता॥ ३।

#### <sup>2</sup> नीतिस्तिस्रो <sup>3</sup> येय

3 According to the Mānavas (the School of Manu) Trayī, Vārtā and Daṇḍanīti are the three branches of knowledge. Ānvīkṣikī being a special branch of the Trayī

विद्यासङ्ख्याविषये विश्वतिपत्ति दर्शयन्नाह्—त्रयीति। एता एव त्रय्यादयस्तिस्रो विद्याः, मानवा मनुशिष्या मन्यन्ते। कृत इत्याह्—हि यस्मात् त्रय्या एव विशेषोऽयं, येयमान्वीक्षिकी सा त्रय्या एव विशेषः, इति मता। वद्यति च "अङ्गानि वेदाश्चत्वारो मीमांसा न्यायविस्तरः" इति न्यायविस्तरो न्यायदर्शनवेशेषिके तत्पूर्वपक्षत्वेन लोकायतं चेति विस्तरोऽयम्। एवं स्वरूपाऽन्वीक्षिकी या सा त्रय्या एव विशेषः, या तु त्रयी विरुद्धाहेतबुद्धादिप्रतिबद्धा साऽन्वीक्षिकी एव न भवति, आत्मविज्ञानाभावादिति मानवा मन्यन्ते ॥ ३ ॥

## वार्ता च दण्डनीतिश्च द्वं विद्यं इत्यवस्थिते । लोकस्यार्थप्रयानत्वाच्छिप्याः सुरपुरोधसः॥ ४।

#### **4 इ**त्यवस्थिताः

4. The disciples of the celestial priest (the School of Bṛhaspati) consider Vārtā and Daṇḍanīti as the two branches of learning for their importance in the matter of acquisition of material wealth.

वार्हस्पत्यास्तु विद्याद्वयमेव मन्यन्त इति दशयन्नाह—वार्तेति । वार्ता च दण्डनीतिश्चिति वक्ष्यमाणलक्षणं द्वे एव विद्यो इत्यवस्थिते । कुत इत्याह—लोकस्यार्थ-प्रधानत्वादिति । चातुर्वर्णस्य लोकस्यार्थ भूम्यादिलक्षणः प्रधानो वृत्तिहेतुत्वात् । स चार्थौ वार्तायां लभ्यते, दण्डनीत्या पाल्यत इति भूम्यादेल्भिपालनयोरिष्ठत्वात् । या आन्वीक्षिको सा त्रयीविशेषः । सापि त्रयी संवरणमात्र प्रयोजना । "धर्मरुचिरुपांगुदण्डं प्रयुज्ञीत" इति वचनात् । तेषां मते धर्माधर्मौ न स्तः, परलोकाभावात् । तत्र त्रयी निष्प्रयोजना, केवलं यदा उपांगुदण्डं प्रयोज्जृमिच्छेत् तदा त्रयीं संवरणार्थं प्रयुज्ञीत, तदा त्रय्यज्ञुष्टानसंवृत्तः परेषामशङ्कनीयो भवतीति । एतदेव प्रयोजनं नान्यदिति, न पृथक् विद्यात्वेन त्रयी गण्यत इति भावः । इत्येवं सुरपुरांधसः शिष्या अन्तेवासिनो मन्यन्ते ॥ ४ ॥

¹ इत्यवस्थिताः कृतनिश्रयाः ।

# पकेष दण्डनीतिस्तु विद्ये त्यौशनसी स्थितिः । तस्यान्तु सर्वाविद्यानामारम्भाः समुदाहृताः ॥ ५ ।

- <sup>5</sup> विद्ये त्यौरानसाः स्थिताः <sup>6</sup> हि <sup>7</sup> सम्प्रतिष्ठिताः
- 5. The school of Usanas (Ausanasas) declare that Dandanīti is the only one branch of learning and all other branches originate from and are imbedded in it.

शुक्रशिष्या एकामेव विद्यां मन्यन्त इति दर्शयन्नाह—एकेति । एकैव नान्या विद्या. दण्डनीति-रिदमेव शास्त्रं विद्योद्योशनसेः शुक्रशिष्यभेता, यस्मान् तस्यामेव दण्डनीत्यां सर्वविद्यानामारम्भाः सम्प्रतिष्ठिताः । दण्डनीतेरभावान् मात्स्यन्याये च सर्वाविद्यारम्भाः एव न सम्भवन्ति । अथवा, आरम्भशन्देण समुद्देशाः प्रतिष्ठिताः । तद्यथा—"आन्वोधिक्यारमविद्या स्पान्" इति । "ऋग्यजुः सामनामानस्त्रयो वदास्त्रयीस्मृता" इति । "पाशुपान्यं कृषिः पण्यम् वार्ता" इति । "दमो दण्ड इति प्रोक्तत्वाद्ण्डो॰महीपतिः । तस्य नीतिदण्डनीतिः" । इत्येवं च दण्डनीत्यामेव समुद्दिग्रदात् दण्डनीत्यवयवरूपेण शेषा विद्या इति भावः । तथा चोक्तम् - "नीतिन्यागरिनग्दान्ताः कृप्रजा मारुते-रिताः । पृथक्तंनेव द्रस्यन्ते नानाशास्त्रमहोर्मयः" । इति ॥ ५ ॥

- <sup>2</sup> प्रोक्तस्तात्स्थ्याद्दन्डो
- ै कुप्रज्ञा, 'सु' ( आदर्शेष्त्रद्रष्टमपि गौरवान्मतं स्चितम् । )

विद्याश्चतस्त्र एवैता इति नो गुरुदर्शनम्। पृथक् पृथक् प्रसिद्धध्यर्थं यासु लोको व्यवस्थितः॥ ६।

6. But our Guru (preceptor, Visnugupta) is of opinion that all the four Vidyās or branches of learning are essential for the purpose of achievement of the different objects in the Society.

पूर्वपक्षमभिधाय सिद्धान्तमभिधातुमाह—विद्या इति । नोऽस्माकं, गुरोः कौटित्यस्य दर्शनमेता एव चतको विद्या न न्यूना नाधिका वा । यतः पृथकः पृथकः प्रश्नष्टा सिद्धिस्तत्तद्र्थपः । आन्वी-क्षिक्याऽत्मविज्ञानस्य या सिद्धिः सा नेतरासु, त्रिय्यां धर्माधर्मज्ञानसिद्धिनेतरासु, वार्तायामप्यर्थानर्थ-सिद्धिः, दण्डणीत्यां नयानयसिद्धिः, इत्येवं पृथग् भिज्ञार्थानां सिद्धार्थम् । यामु लोको व्यविष्यत इति, ताः कथं परस्परस्यान्तभविं गच्छन्ति ? इति ॥ ६ ॥

आन्वीक्षिक्यात्मविज्ञानं धर्माधर्मी वयीस्थिती । अर्थानर्थी तु वार्तायां दण्डनीती नयानयी ॥ ७।

7. Ānvīkṣikī instructs on the development of mental faculties (ātmavijāāna), the Trayī on morality and immorality (dharmādharmau), Vārtā on acquisition of wealth and loss of wealth (arthānarthau) and Daṇḍanīti on administration of justice and otherwise, of injustice (nayānayau, nayetarau).

विद्यानां स्वरूपभेदं दर्शयन्नाह—आन्वीक्षिकीति । प्रत्यक्षपरोक्षाभ्यामीक्षितस्यार्थस्यानु पश्चादीक्षणमन्वीक्षा । सा प्रयोजनं यस्याः सा आन्वीक्षिको, अनुमानविद्या न्यायदर्शनवेशिकादिका । सा चारमिवज्ञानम् । आत्मानया विशेषेण ज्ञायत इति । आत्मिवज्ञानाचोभयलोकसिद्धौ धर्माधर्मी त्रयीस्थितौ इति, ततस्तौ ज्ञायेते । तथाऽर्थानथौ तु वार्तायां. दण्डणोत्यां नयानयौ वक्ष्यमाणलक्षणौ ज्ञायंते इत्यर्थः ॥ ७ ॥

## आन्वीक्षिकी त्रयी वार्ता सती विद्या ' प्रचक्ष्यते । सत्योऽपि हि न सत्यम्ता दण्डनीतेस्तु विभ्रमे ' ॥ ८ ।

8. Though Ānvikṣikī, Trayī and Vārtā are known as the most beneficial branches of learning, still those become useless in the absence of Daṇḍanīti (i.e., in the case of non-observance of the rules of polity).

दण्डणीतेर्माहात्म्यं दशेयन्नाह—आन्वीक्षिकीति । आन्वीक्षिकी स्रयोवार्तास्तिस्रोपि विद्याः सत्यः सिंद्धाः धर्मार्थसमधिकाः ' प्रचक्षते । हि यस्मात् सत्योऽपि नहि सत्यः, अविद्यमाना भवन्ति ता दण्डनीतेस्तु विश्रमे नीतिशास्त्रस्य विनाशं सित, मात्स्यन्यायसम्भवादितिभावः ॥ ८ ॥

4 सती: सद्विद्याः धर्मार्थसाधिकाः, धर्मार्थसंसाधिका

#### दण्डनीतिर्यदा सम्यङ्नेतारमधितिष्ठति । तदा विद्याविदः शेषा विद्याः सम्यगुपासते ॥ ६ ।

9. When a ruler acquires thorough mastery over Dandanīti (i.e., when perfect law and order is established by the sound application of the rules of polity), those learned in \(\bar{Vnviksiki}\). Trayī and \(\bar{Vartā}\) can devote themselves to the pursuit of their respective branches of study in peace.

एतदेव दर्शयन्नाह—दण्डनीतिरिति। दण्डनीतिर्यदा सम्यङ्नेतारं यथोक्तलक्षणं नायकं विजिगीषुमधितिष्ठति, विजिगीषुणा यदा सम्यग् दण्डनीतिरनुष्टीयत इत्यर्थः। तदा विद्याविदः शेषा आन्बीक्षिका-त्रयी-वार्ताविदः स्वां स्वां विद्यामुपासते, उपद्रवामावादस्यस्यन्ति ॥ ६ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> सम्यगुपासते

# वर्णाः सर्वाश्रमाश्चैव<sup>12</sup> विद्यास्वासु प्रतिष्ठिताः। ईक्षणाद्<sup>13</sup> रक्षणात् तासां तद्धर्मस्यांशभाड्नुपः॥१०।

#### 12 वर्णाश्ची वाश्रमार्श्वाव 18 रक्षेत्ता

10. Varnas (the four caste divisions) and Asramas (the four stages of life) are established and supported by these branches of learning. So the king, by providing support to these branches of knowledge and to their followers, becomes entitled to a share (one sixth share) of their earnings (religious merit and material wealth, tad-dharmasyānisa bhak)

विद्यारक्षणाञ्चामं दर्शयाचाह—वर्णा इति । वणा ब्राह्मण-क्षत्रियवेदेयसृहाः । सर्वाश्रमा ब्रह्मचारिगृहस्थवानप्रस्थयतयश्च । इत्यनेन प्रकारेण, आसु विद्यासु, आन्वीक्षिकी-त्रयीवार्ता-दण्डनीतिषु प्रतिष्टिताः । यथासम्भवं प्रतिष्टां गताः । तद्यथा—त्रय्यां ब्राह्मणाः, दण्डनीत्यां राजानः, वार्तायां वेद्याः सृह्मश्च । आन्वीक्षिक्यां ब्रह्मचर्यादयः इति । एवं च तासामवक्षणातः रक्षणात् च तद्धमस्य वर्णाश्रमोपाजितस्य, अश्वाभाक्, षष्टांशभाग् नृषो भवतीति ॥ १० ॥

° एवं च रक्षेत् ता विद्याः, तासां रक्षणात

## अग्न्वीक्षिक्यात्मविद्या स्यादीक्षणात्। सुखदुःखयोः। ईक्षमाणस्तया तत्त्वं हर्षशोकौ व्युदस्यति॥ ११।

#### 14 त्याद्वीक्षणात

Anvikṣiki is that branch or knowledge which develops mental faculties (ātmavidyā) that looks through weal and woe (i.e., the causes, nature and ultimate results of apparent happiness and grief). Realising the real nature of them, a ruler renounces both joy and remorse (i.e., he maintains composure, not being elated with joy or depressed with sorrow).

विद्याजिनतानि उपकारान्तराणि दर्शयन्नाह आन्वीक्षिकीति। आन्वीक्षिकी उक्तलक्षणाऽसन्विद्या स्यादात्माऽनया ज्ञायत इति, स चात्मिलिङ्गे। उक्तं च "धर्माधर्मी सुखं दुःख-मित्याद्यात्मिलिङ्गसुदाहृतम्" इति । एभिलिङ्गेरात्माज्ञायने । ईक्षणान् निरीक्षणान् सुखदुःखयोः कार्य-कारणभावण, सुखस्य दुःखस्य च किं कारणम् इति । ईक्षमानम्नयाऽन्वीक्षिक्या तत्त्वं परमार्थं, हर्षशोकौ व्युदस्यति परित्यजित । तद् यथा —धर्मः कारणं, सुखं कार्यं, अधर्मः कारणं, दुःखं कार्यम् । उभयमप्युपभोगान् क्षयं याति, नान्यथेति । एमनुमानादिप्रमाणस्तत्त्वमीक्षमाणो विजिगीपु--हर्षशोकौ व्युदस्यित, सुखे सम्पन्ने सत्युपपोभान् क्षीणं धर्मे भ्योऽपि दुःखं भवतीति भावयन् हर्षे त्यजति, तथेव दुःखेऽप्युपभुक्ते सुखं भवतीति शोकं परित्यजित । एषं चातिहर्पादितिशोकाश्च प्राणात्ययो रक्षितो भवति । इत्यान्वीक्षिकीजनितोऽयमुपकारः ॥ ११ ॥

#### ऋग्यज्ञः सामनामानस्त्रयो वेदास्त्रयी मता 14 । उभी लोकावमाप्नोति त्रय्यां तिष्ठन् यथाविधि ॥ १२ ।

#### <sup>148</sup> स्मृता

12. The Rk, Vajuh and  $S\bar{a}man$  are the three Vedas, collectively known as  $Tray\bar{\imath}$ . He who is well grounded in the three Vedas secures merit in this world and the next

त्रय्याः स्वरूपमुपकारादिकं चामिधातुमाह—ऋगिति । ऋग् यजुः-सामेत्येवनामानस्त्रयो वदास्त्रयी स्मृता मता । उभी लोकौ इहलोकपरलोकाववाप्नोति, त्रय्यां श्रयोप्रतिपादितधर्मे तिष्ठन् यथाविधि विध्यनतिक्रमेण ॥ १२ ॥

## अङ्गानि वेदाश्चत्वारो मीमांसा न्यायविस्तरः। धर्भशास्त्रं पुराणञ्च त्रयीदं सर्वमुच्यते॥ १३।

[ शिक्षा व्याकरणं कल्पो ज्योतिषामयनं तथा ।
 छन्दः सह निरुक्तेण वेदाङ्गानि वदन्ति पट् ॥ ]

\* This *sloka* appears as supplement to V 13 in the Trivandrum edition.

न कंवलं वंदत्रयं त्रयाँति, अपरमपि त्रयीस्वरूपं दर्शयन्नाह—अङ्गानीति । अङ्गानि शिक्षा, कल्पः, व्याकरणं, निरुक्तम्, छन्दो विचितिः, ज्यांतिषं चेति षड्पि वंदाङ्गाणि । वंदा अथवंवेदेन सह चत्वारः । मीमांसा वंदप्रतिबद्धमित्यपि प्रमाणशास्त्रम् । न्यायविस्तर इति न्यायदर्शनवेशेषिकादि । धर्मशास्त्रं मन्वाद्यष्टादशविधम् । पुराणमिति तद्प्यष्टादशविधमेव, भारतरामायणादीनामपि पुराणप्रन्तभिवा द्रष्टस्यः कथास्वरूपत्वात् । इदमेतत् सर्वं चतुर्दशविद्यास्थानरूपा त्रयीत्युच्यते, एतत् त्रय्याः स्वरूपमिति ॥ १३ ॥

## पाशुपाल्यं कृषिः पण्यं वार्ता वार्तानुजीविनाम् 16 । सम्पन्नो वार्तया साधुन्नं 16वृत्तेर्भयमृच्छति ॥ १४ ।

<sup>15</sup> वार्ता तु जीवनम् ; पण्यमिहवार्ताऽभिधीयते । 16 साधु नावृत्ते

14. Cattle rearing, agriculture and trade constitute the Vartaśastra providing means of occupation or sustenance to the people (i.e., varta is the sustainer of life). The people, well off (as a result of their success in gainful occupations, vartava), are never afraid of loss of occupations (during natural calamities).

वार्तायाः स्वरूपोपकारादिकमभिधातुमाह पाग्रुपान्यमिति । पश्चो हस्त्यश्चगोमहिषादयः । तान् पालयन्तीति पशुपालाः, हस्तिशिक्षाशालिहोत्रादिविदः । तेषां शास्त्रमनुष्टानं च पाश्रुपात्यम् । कृषिरिति, कर्षणं तत्प्रदिपादकं पराशरादि प्रोक्तः शास्त्रमनुष्टानं च । पण्यमिति, पणं व्यवहारं क्रयिकयलक्षणमहितीति पण्यं, पण्य शब्देण वाणिज्यमुच्यते । एतत्रितयमपि वार्ता जगद्वृत्तिहेतुत्वादिह जगति वर्तनात् 'वार्ता' इत्यभिधीयते । तया सम्पन्नो वार्तया विजिगीपः साधु यधा भवति तथा. अत्रन्तेरवर्तनाद्वयं न ऋच्छति न प्राप्नोति ॥ १४ ॥

## दमो दण्ड इति ख्यात' स्तात्स्थ्याद्दण्डो महीपतिः। तस्य नीतिर्दण्डनीतिर्नयनान्नीतिरुच्यते ' ॥ १५।

#### <sup>17</sup> प्रोक्त <sup>18</sup> नंथनं नीति

15. Davda stands for suppression (of anti-social elements by inflicting necessary punishments, damo davida). (As administration of justice is a function of the king), he is often identified with Davida. Hence the science dealing with Davida is called Davidanti, the term 'mti' is derived from 'nayana' (leading or administering).

दण्डनीतेः स्वरूपसुपकारं च दर्शयन्नाह —दम इति । दमा वश्वपरिक्रं शार्थहरणादिना दमनिवया, दण्ड इति प्रोक्तोऽभिधीयते । तान्स्थ्यात् प्रयोक्तिर, तिष्ठतीत्युपचारादः महीपित्दिण्डः । तस्य नीतिरिदमेव शास्त्रं दण्डनीत्यिभिधाना विद्या । नयनं दण्ड्यं प्रति दण्डस्य प्रणयनं नीति-रिहोच्यते ॥ १५ ॥

> तयाऽत्मानं च शेषाश्च विद्याः पायानमहीपितः। विद्या लोकोपकारिण्यस्तत् पाता हि महीपितः॥ १६। विद्याद् यदाभिर्निपुणश्च <sup>18</sup>तुर्वर्गमुदारश्चीः। विद्यात् तदासां विद्यात्वं चिदिक्षांने निरुक्यते<sup>20</sup>॥ १७।

#### 19 विद्याभिराभिनिपुणं 20 विद ज्ञाने निगदाने

- 16. A king protects himself and the state by just and proper application of that knowledge (of *Daṇḍanīti*). The other branches of learning, though beneficial to the people, stand protected by the ruler.
  - 17. Well versed in the vidyās (the four branches of learning) and

realising the merits of caturvarga (Dharma, Artha, Kāma and Mokṣa) by his sharp intellect, a king is considered proficient in learning. The root vid implies to know.

दण्डनीतेः फलं दर्शयन्नाह — तयेति । तया दण्डनीत्या महीपितरात्मानं शंषाश्चान्दीक्षिक्या-द्यास्तिस्रोऽपि विद्याः पायाद्रक्षेत् । यतो विद्या लोकोपकारिण्यस्तत्पाता तत्संरक्षको मही-पतिरिति ॥ १६ ॥

विद्यानां स्वरूगेपकारादिभिभेदं दर्शायत्वा, आंभधानतोऽपि दर्शायतुमाह—विद्यादिति । विद्याद् विचारयेद् यदाभिविद्याभिः, निपुणं यथासम्भवं, चतुर्वर्गं धर्मार्थकाममोक्षान, उदारधीरुत्कृष्ट- बुद्धिः, तदासां विद्यानां मध्य आन्वीक्षिक्या विद्यात्वं, यस्मात् 'विद्-विचारणे' धातौरिदं रूपं, तथा चतुर्वर्गं यज्ञानीयात् तत् त्रय्या विद्यात्वं 'विद्-ज्ञाने' इति धातौरिदं रूपं, तथा चतुर्वर्गं यहःभते तदः वार्ताया विद्यात्वं, 'विद्-लाभे' इति धातौरिदं रूपं, इत्याभिधानान्यि यासां पृथगृधातुभ्यो व्युत्पादितानि, ताः कथमन्तर्भवं नीयन्त इत्यभिप्रायः ॥ १७ ॥

इति विद्याविभाग ( समुद्देश ) प्रकरणम् ।

#### ४। वर्णाश्रमव्यवस्थापन प्रकरणम्

#### इज्याध्ययनदानानि यथाशास्त्रं सनातनः। ब्राद्मणक्षत्रियविशां सामान्यो धर्म उच्यते॥ १८।

Prakaraņa 4. Varņāśramavyavasthāpana (The social order of varnas and āśramas).

18. Performances of sacrifice, study (of the Vedas) and offering of gifts (dāna, dakṣiṇā) as prescribed in the traditional śāstras are the customary duties (sāmānya dharma) of the Brāhmaṇas, Kṣatriyas and the Visās (Vaiśyas).

वर्णाश्रमधर्मः स्वधर्मच्युतानां दण्डप्रणयनार्थमभिधातुमाह—इज्येति । स्वयं यजनम्, अध्ययनं स्वशाखायाः पठनं, दानं धर्माभिसंधिना पात्रेभ्यो धनोत्सर्गः, एतत् व्रितयं वाह्मणक्षत्रियविशां वर्णत्रय-स्यापि सामान्यो धर्म उच्यते ॥ १८ ॥

याजनाध्यापने शुद्धे विशुद्धाश्व<sup>21</sup> प्रतिप्रहः। वृत्तित्रयमिदं प्राहुर्मुनयो<sup>21</sup> ज्येष्ठवर्णिनः॥ १६।

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> विशुद्धश्व <sup>218</sup> प्रोक्तं मुनिभिः

19. Supervision of sacrifices (on others behalf, yājana), teaching and acceptance of gifts from the pious are the holy functions of the superior caste (the Brāhmaṇas), as described by the sages.

असामान्यं ब्राह्मणधर्ममाह—याजनेति । अर्थार्थं याजनमध्यापनं च शुद्धे जातिवृत्तादिभि-विशुद्धस्य । विशुद्धाच प्रतिग्रहः । एतत् त्रितयं ज्येष्टवर्णिनो ब्राह्मणस्य वृत्तित्रयं मुनयो मन्वादयः प्राहुरुक्तवन्त इति ॥ १६ ॥

## शस्त्रेण जीवनं<sup>22</sup> राज्ञो भूतानां चाभिरक्षणम् । पाशुपात्यं कृषिः पण्यं वैश्यस्याजीवनं स्मृतम् ॥ २० ।

#### <sup>22</sup> शस्त्रेणाजीवनं

20. Use of arms and protection of all beings (in his dominion) are the occupations of the king (or the Kṣatriyas), and cattle rearing, agriculture and trade are the means of subsistence of the Vaisyas.

असामान्य क्षत्रियवैश्यवृत्तिमाह—शस्त्रेणिति। राज्ञः क्षत्रियस्य शस्त्रेण कण्टकान् निहत्य, सेवया वाऽजीवनं वृत्तिः, भूतानां प्राणिनां चाभिरक्षणमर्थार्थं धर्मार्थं वा। पाशुपाल्यं कृषिः पण्यं त्रितयमपि वैश्यस्थाजीवनं स्मृतं स्मृतिकारैरिति शेषः॥ २०॥

# शूद्रस्य धर्मः शुश्रूषा<sup>23</sup> द्विजानामतुपूर्वशः। शुद्धा च वृत्तिस्तस्यैव<sup>23</sup> कारुचारणकर्म च॥ २१।

#### <sup>23</sup> वर्णानाम् <sup>23</sup> वृत्तिस्तत्सेवा

21. The duty of the Sūdra is to render service to the twice-born castes (dvijānām) according to the order of priority (the Brāhmaṇa, Kṣatriya and Vaisya). Arts and crafts (kūrukarma) and fine arts, (cūraṇa or cūrukarma, minstrelsy, dance, dramas etc.) are also considered pure (accepted by the Śāstras) occupations for them.

श्रुदस्येति । श्रुद्दस्य द्विजानां बाह्मणक्षत्रियवैश्यानां श्रुश्रुपा त्राणवन्दनादिभिरभ्यचेनं धर्मः । "क्योवर्णा द्विजातयः" इति, अनुपूर्वशो बाह्मणादीनां क्रमेण । श्रुद्धा च वृक्तिस्तत्सेवा बाह्मणादीनां सेवया वृक्तिजीविका सा श्रुद्धा । कारुचारणकर्म च, कारवो बधक्यादयः, चारणा रक्नोपजीविनः. तत् कर्म च वृक्त्यर्थं विधेयमिति ॥ २१ ॥

गुरौ वासोऽग्निशुश्रूषा स्वाध्यायो ब्रतधारणम्<sup>24</sup>। तिकालक्षायिता मैक्ष्यं गुरौ प्राणान्तिकी स्थितिः॥ २२। तदभावे गुरुसुते तथा सब्रह्मचारिणि। कामतो वाऽश्रमान्यत्वं स्वधर्मो ब्रह्मचारिणः॥ २३।

## समेखली जटी दण्डी मुण्डी<sup>25</sup> चागुरुसंश्रयः। आ विद्याग्रहणादु गन्छेत् कामतो वाऽश्रमान्तरम्॥ २४।

- 24 व्रतचारणम् ; व्रतचारिता
- 25 समेथलो जटी मुण्डो दण्डी वा ; समेखलोऽजिनो दण्डी मुण्डो वा ; समेखलो त्रती दण्डी

22-24. Duties of a brahmacārin (student) include living in the family of his guru (preceptor), worship of the sacred fire (sacrifice), study of the Vedas (svādhyāya) ablutions for three times (trisandhyā-morning, noontime and evening) and begging for alms. A naisthika brahmacārī (a lifelong student) may live with the preceptor till death. In the absence of the guru, he may live with his (the guru's) son or with fellow brahmacāris, or if he so likes, take to the other mode of life (i.e., become a house holder, gṛhastha). A student, while living with the guru for study, should put on a mekhalā (scarf, which varies according to caste), wear matted hair or be shaven-headed and carry a staff (daṇda) in his hand. Only on completion of study he may choose to take up the next stage of life (that of a house-holder).

आश्रमाणां भ्रममिभातुं तावद ब्रह्मचारिधमें श्लोकद्वयमाह—गुराविति । ब्रह्मचारिणो गुराबुपाध्याये वासस्तत्समीपे एव वसनम् । अग्निश्चश्रुषा वैश्वानराराधनम् । स्वाध्यायः स्वशा-खाध्ययनम् । व्रतधारणं तदुपदिष्टानां व्रतानामनुष्टानं, त्रिकालक्षायिता सन्ध्यात्रयेऽपि स्नानं, भेक्ष्यं भिक्षायमृह एकभिक्षानिषेधार्थः । गुरौ प्राणान्तिकी स्थितिः, नैष्टिकस्य मुमुक्षोरयं नियमः प्राणान्तं यावद् गुरावेव स्थितिरिति ॥ २२ ॥

तदभाव इति । तदभाव गुरारभाव गुरुसुते तथैव प्राणान्तिकी स्थितिः, तथा सब्बचारिण समानशाखाध्यायिन प्राणान्तिकी स्थितिरिति वर्तने । कामतो वाऽश्रमान्यत्वं, यदि न नेष्ठिक उपक्रविण एव तदा विद्याग्रहणानन्तरमाश्रमान्यत्वं, ब्रह्मचर्यं त्यक्त्वा गृहस्थः स्यादित्ययं स्वधमी ब्रह्मचरिणः ॥ २३ ॥

भूयोऽपि ब्रह्मचारिधर्मविशेषमाह—स इति । स उपकुर्वाणो ब्रह्मचारी मेखली मुझमेखला यस्यास्ति, जटी मुण्डी वा दण्डी पलाश (आदि) दण्डधारणात, तथैव गुरुसंश्रयः, आविद्याप्रहणात, अनन्तरोक्तं च ब्रतादिकं विद्याप्रहणं यावत् कुर्यात् । तथेच्छा चेद् गृहस्थः स्यादन्यथा नैष्ठिकः स्यादित्यर्थः ॥ २४ ॥

अग्निहो तोपचरणं जीवनं च स्वकर्मभिः। धर्मोऽयं गृहिणां काले<sup>26</sup> पर्ववर्जः रतिक्रिया॥ २५। देविपत्रतिथीनाञ्च<sup>27</sup> पूजा दीनानुकम्पनम्। श्रुतिस्मृत्यर्थसंस्थानं धर्मोऽयं गृहमेधिनः॥ २६।

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> धर्मदारेषु कुत्येषु : कत्येषु : कालेषु <sup>27</sup> तिथिभ्यश्च

25-26. Duties of householders include performance of Agnihotra sacrifice with due ceremonies, following respective occupations as prescribe ed for different castes, cohabiting with legally married wife in proper time avoiding holy days (parvavarjain), worship of gods (family deities), ancestors and guests, charity or acts of sympathy with the poor. Such a householder is a grhamedhin or performer of sacrifices prescribed for the grhastha.

गृहस्थाप्रममिभिधातुमाह —अमिहोत्रेति । गृहस्थोऽत्र चतुर्विधः ब्राह्मणादिः । अमिहोत्रोपचरणं यथासम्भवं वाह्मणक्षत्रियविशामेव द्रष्टव्यम् । जीवनं च स्वकर्माभः, ब्राह्मणस्य प्रतिप्रहेण, क्षित्रयस्य शस्त्रेण, वेश्यस्य कृषिपाशुपाल्यवाणिज्यादिभिः, शूदस्य कार्नादिकर्मभिरिति । अयं च नियमो धर्म्यः । धर्मदारेषु कल्येषु व्याधिरहितेषु, पर्ववर्जं पौर्नमास्यादि पुण्यतिथिवर्जं, रितिव्रिया धर्मार्थं दाररक्षणार्थं चेति ॥ २५ ॥

देवति । तथा देविपत्रितिथिभ्यः पूजा इति प्रतीतम् । दीनानुकम्पनं वालगृद्धव्याधितादीनां शक्याऽनुकम्पनं दानमानादिना । श्रुतिवेदः, स्मृतिमेन्वादिशास्त्राणि, तेपामर्थः, तत्र संस्थानमविस्थितः, तदुक्तानुष्ठानतत्परेण भवितव्यमित्यर्थः । अयं च धर्मश्रतुर्विधस्यापि गृहमेधिनः गृहेऽयस्थातुं मेधा बुद्धिर्यस्य सः, तस्यायं धर्मः ॥ २६ ॥

जड्त्वमिद्रहोतृत्वं<sup>28</sup> भूशय्याजिनधारणम् । वनवासः<sup>29</sup> पयोमूलनीवारफलवृत्तिता ॥ २७ । प्रतिप्रहनिवृत्तिश्च त्रिःस्नानं व्रतचारिता । देवातिथीनां<sup>298</sup> पूजा च धर्मोऽयं वनवासिनः ॥ २८ ।

<sup>28</sup> जटित्वमिमहोत्रित्वं <sup>29</sup> वने वायः <sup>29</sup> देवतातिथिपु

27-28. Duties of one retired to forest (in the third or länaprastha stage of life) include keeping matted hair, performance of Agnihotra sacrifice, sleeping on bare earth, wearing of deer skin, living in the (seclusion of) forest, taking water, edible roots and wild rice, non-acceptance of gifts (alms), taking baths (ablutions) thrice a day, observance of necessary rites (vows) and worshipping of gods and guests

वाणप्रस्थधर्ममभिधातुमाह—जटित्वमिति (जङ्खिमिति )। जटित्वं जटाधारणम्, अग्निहोत्रित्व-मिन्नहोत्रपरिग्रहः, भूत्राय्या भूमौ शयनम्, अजिनधारणं कृष्णाजिन धारणं, वने निर्जने वामः, पयः पानीयं, मूलानि भक्ष्यंबृक्षविद्योगं, नीवाराः स्वयं जाताः सरम्म बीद्याकाराः। फलान्युदुम्बरजम्बा-रीनाम्, एभित्रं तिर्न कृष्टपच्चैरित्यर्थः॥ २७॥

वनवासिधर्ममाह—प्रतिप्रहेति । प्रतिप्रहस्य हिरण्यादेदीयमानस्य प्रहण निवृत्तिः, व्रिःस्नानं सन्ध्यात्रयेऽपि, त्रह्मचारिता सिन्नहितदारेणापि ब्रह्मचर्यमेवकर्तव्यम् उत्तरार्धं प्रतीतम् ॥ २८ ॥

सर्वारम्भ परित्यागो भे क्षाश्यं बृक्षमूलता<sup>30</sup>। निष्प्रतिप्रहताऽद्रोहः समता सर्वजन्तुषु ॥ २६। प्रियाप्रिय<sup>31</sup> परिष्वङ्ग सुखद्वःखाविकारिता। सबाह्याभ्यन्तरं शोचं वाङ्मनो<sup>32</sup>व्वतचारिता<sup>32</sup>॥ ३०। सर्वेन्द्रियसमाहारो धारणा ध्याननित्यता<sup>33</sup>। भावसंगुद्धिरित्येष परिव्राङ् धर्म उच्यते॥ ३१।

<sup>30</sup> मूलिता <sup>31</sup> प्रियाप्रियाप <sup>32</sup> वाग्यमो <sup>328</sup> ब्रह्मचारिता <sup>33</sup> ध्यान्युक्तता

29-31. Duties of the wandering ascetic or recluse (on renunciation from the worldly mode of life in the final stage, i.e., Sanyāsa) include abstinence from all kinds of work, living on begging (alms), dwelling under trees (in the forest), non-acceptance of gifts, harbouring no feeling of malice or ill will, rather maintaining an attitude of impartiality or detachment for all beings, avoidance of both friendly and unfriendly companies, indifference to happiness and grief, purity of internal and external actions, frugality in speech, attachment to vows or necessary rites, exertion of full control over the sense organs and meditation with absolute concentration for the realisation of the pure knowledge (the ultimate reality).

परिव्राजकधर्मं श्लोकत्रयेऽभिधातुमाह—सर्वारम्भेति । सर्वे धर्मादि-पुरुषार्थसाधनार्था आरम्भा-स्तेषां परित्यागः पुष्पसिन् कुशादीनामप्यप्रहात्, भेक्ष्यं भिक्षासमूहस्तदाशित्वं, वृक्षमूळता वृक्षमूळं निवासार्थे विहितं यस्य, तस्य भावः, निष्परिग्रहता पुस्तकादेर्वस्त्रास्तरणादेरिप परिग्रहो नास्तीति, अद्रोहो भूतहिंसाऽभावः, समता सर्वजन्तुषु समन्नुद्धिः सर्वप्राणिषूपकार्यपकारिष्विष ॥ २६ ॥

प्रियेति । प्रियाप्रियापरिष्वज्ञः प्रियं चाप्रियं च तयोरपरिष्वज्ञः, नासिक्तः । सुखदुःखाविकारिता सुखे दुःखे च विकारो हर्षशोककृतो नास्तीति । सवाद्याभ्यन्तरं शौचं बाह्यं मृज्जलादिभिः, आन्तरं सकलप्तत्रानुप्रह्वबुद्धाः । वाग्यमा मौनत्रतम् । ब्रह्मचारिता विशेषात् ब्रह्मचर्यम् ॥ ३०॥

रावेंति । सर्वेन्द्रियसमाहारः स्कलेन्द्रियानां स्व स्व विषयं प्रति धावतां समाहरणमात्मन्येव योजनम्, अयं च योगशास्त्रे प्रत्याहार इति स्मृतः । धारणेति, तस्याश्च लक्षणम्—"प्रदेशे धार्यते वायुर्मनो वाऽपि सुसंयतम् । संधारक प्रयत्ने न धारणा साऽभिधीयते ॥" इति ।

ध्यानमिति, ''ध्यै चिन्तायां'' चिन्तनं भ्यानं तच्च द्विविधम्, काम्यफलार्थं मोक्षफलार्थं च, तत्र काम्यफलार्थं यथा—''आत्मेन्द्रियगणं गत्वा साध्येन्द्रियगणं विशेत्। एक्यं गत्वा समागच्छेदिति ध्यायन् पुनः पुनः ॥ करोति पुरुषं नारी वश्यं भ्यानप्रयोगतः ।'' इत्यादिकम् । मोक्षार्थं यथा—

"परमारममयं विश्वं तत्रात्मानं लयं नयेत्। ततश्च तन्मयोभूत्वा न किश्चिदपि चिन्तयेत्॥ चिन्तास्परं निजं चित्तं तत्रेव विलयं नयेत्।" इत्यादिकम्। एवंविध धारणाध्याननित्यता तदभ्यास तत्परता। भावसंशुद्धिरिति प्राणिष्वदोऽबुद्धिः, एष पृद्धिताङ् धर्म उच्यते॥ ३१॥

अहिंसा सुनृता वाणी सत्यं शीचं दया क्षमा। वर्णिनां लिङ्गिनाञ्चैव सामान्यो धर्म उच्यते॥ ३२। स्वर्गानन्ताय धर्मोऽयं सर्वेषां वर्णिलिङ्गिनाम्। <sup>33</sup>तस्याभावे तु लोकोऽयं सङ्करान्नाशमाम् यात्॥ ३३।

#### 33a अस्याभाव

- 32. Ahimsā (non-mjury to beings), excellence of speech, truthfulness, purity (external and internal), mercy and forgiveness are the common duties of man of all castes.
- 33 Observance of these duties by men of different castes ensures for them eternal bliss in the next world (svargananataya). Otherwise (for non-observance) the society becomes afflicted with (the confusion or) mixture of castes (sankara) leading to rumation.

वर्णाश्रमाणामसाधारणं धर्ममिभधाय साधारणर्माभधातुमाह—अहिंसीत । वर्णिभराश्रमिभिश्र परप्राणदारद्रव्यादौनामहिंसा कर्तव्येति शेषः । सुनृतावाणी "प्रियं तथ्यं च पथ्यं च सुनृतम्" इत्येवम्भृता सर्वेषु वाणीं वक्तव्येति भावः । सत्यमित्यमृषावादः । शौचिमिति बाह्याभ्यन्तरशौचं श्रुतिसमृति-विहितम् । दया दीनानुकम्पनम् । क्षमा शान्तिः । वर्णिनां लिक्किनां चेव सामान्यो धर्म उच्यत इति प्रसिद्धमिति ॥ ३२ ॥

स्वधर्मानुष्टाने फलमभिधातुमाह—स्वगेति । स्वर्गश्च, आनन्त्यं च स्वर्गानन्त्यम् । आनन्त्यं मोक्षस्तस्मे भवतोति शेषः । धर्मौऽयमनन्तरोक्तः सर्वेषां विणिलिङ्गनां भवतोति । अस्य धर्मस्याभावे विनाशेऽननुष्टानाद् विपरीतानुष्टानाद् वा लोकोऽयं चतुर्वर्णाश्रमलक्षणः सङ्कराद् वर्णसङ्कीर्णताया धर्म-सङ्कराच् नाशमाप्र्यात्, दुरनुष्टानजनितदैवपीङ्नादित्यर्थः ॥ ३३ ॥

> सर्वस्यास्य यथान्यायं भूपितः सम्प्रवर्तकः । तस्याभावे<sup>34</sup> धर्मनाशस्तदभावे जगच्च्युतिः,॥ ३४ । वर्णाश्रमाचारयुक्तो<sup>34</sup> वर्णाश्रमविभागवित् । पाता<sup>346</sup> वर्णाश्रमानाञ्च पार्थिवः सर्व<sup>34</sup> लोकभाक् ॥ ३५ ।

#### 34 सर्वनाश 34a युतो 34b त्राता 340 स्वर्ग

- 34. It is the king who (by the application of his dandaśakti or coercive power) leads the people to the practice of these rules in the proper manner; in the absence of whom (the king) *Dharma* declines (the set pattern of society is disrupted), ultimately causing destruction of the world or social order.
- 35. Well versed in the rites and ceremonies of the different varias and āśramas (the four castes and the four stages of life), the ruler,

who protects and supports them, becomes entitled to the celestial domain (Svargaloka).

धर्मप्रवर्तकदण्डधराभावं दोषं दर्शयन्नाह—सर्वस्थास्येति। सर्वस्थास्य धर्मस्य, यथान्यायं स्मार्तन्यायं स्मार्तन्यायानतिकमेण भूपतिर्विजिगीषुः यथाईं, सम्प्रवर्तकः सम्यक् प्रवर्त्तिया दण्ड-धारिणा। तस्याभावे धर्मनाश इति भूपतेरभावे यजनादिधर्मनाशः। धर्मपाशे तस्यभूपते जंगच्च्युतिः जगतो विनाशः स्यादिति भावः। तथा हि "लोकधारणाद् धर्मः" इति निरुप्यते ॥ ६४ ॥

वर्णाश्रमधर्मप्रभावमेवाभिधातुमाह—वर्णाश्रमेति । वर्णाश्रमाचारयुक्तः सदाचारतत्परः, वर्णाश्रम-विभागवित, कस्य का प्रतिपत्तिः ? इति जानाति । पाता रक्षिता वर्णाश्रमाणां पाथिवः, शक्रलोकः स्वर्गः, तदुभाग् भवतीति ॥ ३५ ॥

इति वर्गाश्रमव्यवस्थापन प्रकरणम् ।

#### ५। दण्डमाहात्म्यप्रकरणम्

## इति यस्मादुभौ लोकौ धारयित्वात्मतो<sup>35</sup> नृपः। प्रजानां च ततः सम्यग् दण्डं दण्डीव धारयेत्॥ ३६ं।

#### ७० धारयत्यात्मवानः धारयत्मनोतृपः

Prakarana : 5. Daṇḍamāhātmya (The merits of Daṇḍa)

36. Thus (ensuring the social order by supporting the varnas and āśramas) securing benefits for both the present existence and the next for himself and for his subjects, the self possessed king holds the daṇḍa or exercises his coercive power as impartially as the Lord of Death (Dandī, Yama).

दण्डमाहात्म्यमाभधातुमाह — इतीति । इत्युक्तप्रकारेण, यस्माद् येन कारणेण, उभौ लोका विहलोकपरलोकौ धारयित, आत्मसात् करोति । आत्मवान् अभिहितात्मसम्पद्गुणसम्पन्नो जितेन्द्रियः, नृपो राजा, न केवलमात्मनः, प्रजानां चोभौ लोकौ धारयित दण्डप्रणयनादिति भावः । ततो (तस्माद् ) दण्डं दण्डीव यम इव रागद्वेषरिहतो धारयेत् ॥ ३६ ॥

उद्घे जयित तीक्ष्णेन मृदुना परिभूयते । दण्डेन नृपतिस्तस्माद् युक्तदण्डः प्रशस्यते ॥ ३७ । तिवर्गः वर्द्ध यात्याशु राज्ञो दण्डो यथाविधि । प्रणीतो ३० वाऽसमज्ञस्याद् वनस्थानिष कोपयेत् ॥ ३८ ।

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> प्रणीतोऽथा

- 37. Excessively rigorous punishments make the king repulsive to the people, whereas mild punishments make him contemptible. The best course is to award only just punishments (yuktadanda, proportionate to the gravity of offences).
- 38. Punishment awarded in conformity with law soon increases the merits of *Trivarga* (Dharma, Artha and Kāma) for the king. On the other hand punishment wrongfully awarded excites anger even among the forest-dwellers (hermits and ascetics).

दण्डधारण प्रकारमभिधातुमाह् — उद्वेजयतीति । तीक्ष्णान्यायाद्दण्डादधिकेन उद्वेजयति प्रजा इति शेषः । मृदुना न्यूनेन परिभूयते, न भवत्यस्य दण्डे पीडेति, दण्डाद्वयं नास्तीति परिभूयते । दण्डेण न्यूनाधिकेन द्वेषः परिभवो वा भवतीति यस्मात् तस्मान्छपती राजा युक्तदण्डः प्रशस्यते सुविज्ञात प्रणयणादिति ॥ ३७ ॥

तदेव द्रदियतुमाह—त्रिवर्गीमित । त्रिवर्ग धर्मार्थकामान, वर्धयित वृद्धि नयित, आशु शीघ्रं, राज्ञो दण्डो यथाविधि मुविज्ञात प्रणीतत्वात् । दुःप्रणीतो हि दण्ड्ये षु दुःपातितो हि, यस्माद्वनस्थानिप लोकव्यवद्दारबाह्यानिप कोपयेत् । उक्तं च गुरुणा— "सुविज्ञात प्रणीतोहि दण्डः प्रजा धर्मार्थकामीयोंजयित । दुःप्रणीतोहि कामकोधाभ्यामज्ञानाद्वा वानप्रस्थ परिज्ञाजकानिप कोपयित, कि पुनः गृहस्थान् ?" (कौ. अर्थ १।४।११-१२)। असमज्ञस्यात्—रागद्वेषाभ्यां समज्ञसभावो माध्यसुत्रं तदभावो, समज्ञस्यं तस्मादास्तामेवं तस्मात्॥ ३८॥

## लोकशास्त्रानुगो नेयो दण्डो नोह्ने जनः<sup>37</sup> श्रिये। उद्वे जनादधर्मस्तु<sup>38</sup> तस्माद् भ्रंशो<sup>38</sup> महीपतेः॥ ३६।

#### <sup>37</sup> दण्डोऽनुद्वेजनः <sup>38</sup> स्यात् <sup>39</sup> श्वंसी

39. Punishments should be just, in conformity with the Sastras (legal texts) and conducive to the people (respecting their customs and traditions). When the mode of punishment does not infuriate the people, it brings about prosperity, otherwise due to excitement of the people the course of *dharma* is disrupted (*adharma* flourishes) ultimately causing ruin of the ruler.

लोकशास्त्राविरोधेन दण्डः कार्य इति दर्शयम्वाह ्लांकेति । लोको वर्णाश्रमादि जनपदः, शास्त्रं श्रुतिस्मृत्यादि, तदनुगतस्तदनुरूपः, दण्डां नेयः, दण्ड्यं प्रति विश्वयः, शास्त्रानुगांऽपि यदि लोकानुगां न भवति, यदि लोकानुगांऽपि शास्त्रानुगां न भवति, यदि लोकानुगांऽपि शास्त्रानुगां न भवति, स उद्वेजनो यथा—लाटविषये सङ्ग्रहणे दण्डाभावः, यथा वा आभीरविषये ज्येष्ठश्रातृभार्या प्रहणादिः, इत्येवं लोकशास्त्राविरोधेन दण्डः क्रियमाणो नोहे जनः, स च विजिगीषोः श्रिये भवति । उद्वेजनाल्लोकोद्वेगकरणात्, अधर्मस्तु देशादिधर्मं निषेधाद भवतीति रुषः । तस्माद् श्रंशो विनाशः, महीपतेभवतीति रोषः ॥ ३६ ॥

परस्परामिषतया जगतो भिन्नवर्त्मनः। दण्डाभावे परिध्वंसी मात्स्यो न्यायः प्रवर्तते॥ ४०। जगदेतन्निरालभ्वं<sup>40</sup> कामलोभादिभिर्बलात्। निमज्ज्यमानं निरये राज्ञा दण्डेन धार्यते<sup>40</sup> ॥ ४१।

#### 40 शिराक्रन्दं 40% राजो दण्डेन साध्यत

- 40. In the world (society) people move about in different directions trying to push own interests by devouring (usurping) others, as if out of greed for their flesh (āmiṣatayā). In the absence of danda (unless controlled and subdued by the king, dandadhara) mātsyanyāya (the law of fishes, the big fish swallows the smaller fry) prevails and the whole social order perishes.
- 41. The society, helpless due to predominance of passions like lust, greed etc, susceptible to be plunged in the depth of hell, is held in proper order by the right application of danda (coercive power) by the king.

महोपतेर्जगतश्च ध्वंसकारणमभिधातुमाह—परस्परेति । परस्परमन्योऽन्यम्, आमिषतया भक्ष्य-भक्षकत्वेन स्थितस्य, जगतो विश्वस्य, भिन्नवर्तमनो वर्णादीनां भिन्नमार्गत्व दण्ड्यत्वात् । दण्डाभाव दमनिकयाभावं, परिश्वंसो विनाशशीलः, मात्स्यो न्यायः प्रवर्तत इति ॥ ४० ॥

एतदेव द्रवितुमाह—जगदिति । एतच्चतुर्वर्णाश्रमादिस्वरूपं जगत्, निरालम्बं भुत्वा आधार-रिहतं, कामलोनादिभिः कामकोधलोनमदमानहर्षादिभिः, बलाद् बलेन, निमज्ज्यमानं विक्षिप्यमाणं, निरये रोरवादि नरके, राज्ञा विजिगीपुणा, दण्डेन बन्धादिना धार्यते यथा कश्चिदगाधपक्के पतन् दण्डवता दण्डेन वशादियष्ट्रग्ना धार्य्यत इति ॥ ४१ ॥

# इदं प्रकृत्या विषयेवेशीकृतं परस्परं स्वीधनलोलुपं जगत्। सनातने वर्त्माने साधु सेविते प्रतिष्ठते दण्डभयोपपीड़ितम्<sup>41</sup>॥ ४२।

## 41 भयातिपीड़ितम् ; भयादिपीड़ितम्

42. Thus the world (society), by nature dominated by the lust for material pleasures including passionate desires for women and wealth, can be made to follow the traditional ways indicated by the pious (in the śāstras) out of fear for the infliction of danda.

उपसहरक्षाह—इदमिति । इदं जगदुक्तलक्षणाँ, प्रकृत्या स्वभावनीव, विषयौः स्पर्शादिभिः, वशाहतं विषयौः स्पर्शादिभिः,

लोखुपं लम्पटं जगत्। सनातनं पुण्ये स्वर्गानन्त्यगामिनि, वत्मिणि मार्गे, साधुसेविते मुमुक्कुभिर्ण्यासिते, प्रतिष्ठते प्रस्थानं करोति दण्डभयेनेव नान्येनोपपीड़ितमिति ॥ ४२ ॥

<sup>9</sup> शरीरेष्वेव

## नियतविषयवर्ती प्रायशो दण्डयोगात् जगति परवशेऽस्मिन् दुर्लभः साधुवृत्तः। कृशमथ विकलं वा न्यांधितं वाऽधनं वा<sup>41</sup> पतिमिव कुलनारी दण्डनीत्याऽभ्युपैति<sup>41</sup>॥ ४३।

4 1a वाधनं वा पतिमपि 4 1b दण्डभीत्या

43. In the society of ours men always run after material pleasures and are dominated by them unless restrained by danda. A righteous person is indeed rare. Just as a lady of high family  $(kulan\bar{a}r\bar{\imath})$  serves her husband even if he is weak and lean or deformed, diseased or poor, only out of fear of danda (social sanctions).

एतदेव द्रद्वितुमाह—नियतेति । नियतः शास्त्रनियमितः, विषयोनुप्रानमार्गः, तद्वर्ती तत्र वर्तनशीलः, प्रायशो बाहुल्येन, द्ण्डयोगादेव भवतीति शेषः । जगित संसारे, परवशे कामार्धारषड्वर्ग-वशे, अस्मिन् दुर्लगो दण्डं विना साधुवृत्तः शास्त्रोक्तानुप्रानरतः । तदेवोत्तरार्धेन दश्यष्त्राह—क्रशमिति स्वभावश्रीणधातुं विकलं वा मुरतमुखप्रापिकलारिहतं, व्याधितं वा क्षयादिव्याधियुक्तं, अधनं वा दिद्दं, इत्येतेष्वपि विरागकारणेषु सत्स्वपि, पति परिणीतं भर्तारमिप परगृहदास्यपि भूत्वा पत्युपाधेय (या) तिक्रमार्हाऽपि कुलनारी कुलस्त्री दण्डभीत्याऽभ्युपैति पतित्वनाङ्गीकरोति । दण्डध तस्याः शास्त्रोक्तः तथा च कौटिल्यः "भर्तारं द्विपती स्त्री सप्तार्तवान्यम।"दण्डमाना तदानीमेव स्थाप्याभरणं निधाय भर्तारं अन्यया सह शयानम् अनुशयीत" (कौ. अर्थ. ३।३।१२ ) । इत्येवंविधस्य निष्कारणाप्यधिकौ दण्डो नास्तीति ॥ ४३ ॥

10 भर्तारं हे हिं या नारी सुप्तात्त्वान्य

इति परिगणितार्थः प्राप्तमार्गानुसारी<sup>42</sup> नियमयति यतात्मा<sup>43</sup> यः प्रजा दण्डनीत्या । अपुनरपगमाय प्राप्तमार्गप्रचारा सरित इव समुद्रं सम्पदस्तं विशन्ति ॥ ४४ ।

इति दण्डमाहात्म्य प्रकरणम्।

इति कामन्दकीये नीतिसारे विद्याविभागो वर्णाश्रमव्यवस्थापमदण्डभाहारम्यञ्च नाम द्वितीयः सर्गः॥२॥

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> शास्त्रमार्गानुसारी <sup>43</sup> जितात्मा

44. Thus a king, who is conversant with the results of right and wrong actions and who follows the course of action indicated in the holy texts, can regulate the lives of his subjects by the application of *Daṇḍanīti* and acquire wealth from all sources in the same way as rivers flow into the sea with all their water resources.

दण्डप्रणयने विजिगीषोः प्रयोजनमभिधातुमाह—इतीति । इत्येवमुक्तन्यायेन परिगणिता निर्णाता अर्था दण्डस्य गुणदोषाः, तदनुरूपाश्च वधादयो दण्डा येन स तथा, अतएव शास्त्रमार्गानुसारी नियमयति, एवं वर्तितन्यमिति नियमं करोति, यतात्मा जितेन्द्रियः, यो राजा प्रजा दण्डनीत्या । प्राप्तः सन्मार्गेषु प्रचारो याभिस्ताः ससुद्रमिवापुनरपगमायापुननिवृत्तये सम्पदो लक्ष्म्यस्तं विश्वनित, सरित इव, यथा सरितां समुद्रे प्रतिष्ठानापगमो नास्तीति, तथा सम्पदामपि यथोक्तगुणं विजिगीषुं प्राप्तानामिति । ॥४४॥ इति दण्डमाहात्स्यप्रकरणम् ।

इति कामन्दकीयनीनिसारटीकायां उपाध्यायनिरपेक्षानुसारिण्यां द्वितीयः सर्गः ॥

11 विजिगीषु प्राप्तानामपि

#### तृतीय सर्गः

#### ६। आचारव्यवस्थापन प्रकरणम्

# दण्ड' दण्डीव भूतेषु धारयन् धरणीपति:'। प्रजाः समनुगृहीयात् प्रजापतिरिव स्वयम्॥१॥

1 धरणीसमः

#### Sarga-3

# Prakaraņa 6 Ācāravyavasthāpana (Rules of conduct)

1. The king shall use his danda (award punishment) as firmly as Dandī (or the Lord of Death) but blended with impartiality of the nature of the Earth (dharaṇīsamah) and compassion as is shown by the Lord Prajāpati, the creator, to his own created beings (prajā).

दण्डमाहात्म्यप्रदर्शनाहण्डस्य तैक्ष्यप्राप्तिमां भवत्विति सदाचारस्थापनमभिधातुमनन्तरसर्गेण सम्बन्धं दर्शयन्नाह—दण्डमिति । दण्डं यथोक्तलक्षणं, दण्डीव धर्मराज इव, भूतेषु वर्णाश्रमेषु, धारयन् तुलया धृतमिव न्यूनाधिकत्वाभावात्, धरणीसमः क्षान्त्या, प्रजा वर्णाश्रमस्वरूपाः, समनुगृह्णीयाद् विनयापादनेन, प्रजापतिरिव स्रष्टेव । तथा चोक्तम्—प्रजापतिर्दि प्रजाः सृष्ट्रा तासां स्थितिनिबन्धनं त्रिवर्गस्य शासनमध्यायानां शतसहस्रोणेत्यादिना । प्रजापतिः कारुणिकः सृष्टे रनन्तरं स्थितिमकत्ययदिति । तद्वद् विजिगीपुरिष स्वयं प्रजाः समनुगृह्णीयादित ॥ १ ॥

## वाक् सुनृता दया दानं दीनोपगतरक्षणम् । इति सङ्गः सतां साधु श्चेतत् सत्पुरुवव्रतम् ॥ २ ।

## ² साधुहितं

2. Truthful speech, kindness, charity (in deserving cases), protection to the poor and to those seeking refuge and keeping company with honest persons are the beneficial practices (*crata*) of a man of good conduct.

सत्पुरुषव्रतं दर्शयन्नाह्— वागिति । वाक् वाणी, सृत्रता प्रिया सत्या च, "प्रियं सत्यं च सृत्रतम्" इति वचनात् । द्याऽनुकम्पा, दानं प्रकृतत्वादापन्नश्राणार्थं, दीना अनुप्राह्माः, पर्गः पीट्यमाना ये उपगताः शरणमागताः, तद्रक्षणमिति तथा सङ्गः, सतां सद्व्रतानां च सम्बन्धः, तदेतत साधु शुभतरं, सत्पुरुषव्रतम् । एतच्चोभयलोकसंसाधकस्ताद् हितमिति ॥ २ ॥

## आविष्ट इव दुःखेन हृद्गतेन<sup>3</sup> गरीयसा। समन्वितः करुणया परया दीनमुद्धरेत्॥ ३।

#### <sup>3</sup> तद्गतेन

3. One should express heartfelt sympathy with the grief-stricken and out of mercy relieve him of his grief.

यथा दण्ड्योपु दण्डो धार्यत इत्येवमनुप्राह्योध्वनुप्रहो विधेय इति दर्शयन्नाह—आविष्ट इति । प्रजासु ये दुःखिता व्याधिश्चधादिभिः, तद्दगतेन गरीयमा दुःखेनाविष्ट इव जातावेग इव, तद्दुःखमात्मन एवेति मन्यमानः, करुणया परया समन्वितः, दोनमुद्धरेजीमृतवाहन इवति ॥ ३ ॥

> न तम्योऽभ्यघिकाः सन्तः सन्ति सत्पुरुषव्रतैः । द्रुःखपङ्कार्णवे मग्न दीनमभ्युद्धरन्ति ये॥ ४।

#### <sup>4</sup> न हि <sup>48</sup> त्रताः

4. There can be no better man of good conduct than he who saves the man out of the miry pool of grief.

एतदेव द्रवयितुमाह—नेति । तेभ्योभ्यधिका न सन्त्यन्ये, दुःखपङ्कार्णवे ममं दीनमुद्धरन्ति ये त एव सन्तस्त एव सत् पुरुषव्रता इति ॥ ४ ॥

## दयामास्थाय परमां धर्मादविचलन् नृपः। पीड़ितानामनाथानां कुर्यादश्रुप्रमार्जनम्॥५।

5. Inspite of sincere feelings of kindness a king should not flinch from the path of his *dharma* (i.e., protection of his royal interest). Otherwise he should take steps in wiping out the tears of the afflicted and the helpless.

भूयोऽपि दीनोद्धरणप्रकारमाह—दयामिति । दयामनुकम्पाम्, आस्थायाङ्गीकृत्य, परमां निन्धांजां धर्मादिवचलिज्ञति क्षत्रधर्मात् । यद्यपि परमद्ययाऽधिष्ठितस्तथापि शत्रुविषये दाहलोपादौ कर्तव्ये यदि दयया तन्न करोति तदा विजिगीषु—धर्माचिलितो भवति । एवं च दयाछता विषयविभागेन कर्तव्येति भावः । पीड़ितानां चौरादिभिः, अनाथानां त्राणसमर्थ नाथरहितानां, कुर्यादश्रुप्रमार्जनं पीड़ापनयनादश्र्णि प्रमाजितानि भवन्ति । वर्णाश्रमसाधारणोऽपि पुनरुच्यते, आदरप्रदर्शनार्थम् ॥ ५ ॥

आनृशंस्यं परो धर्मः सर्वप्राणभृतां यतः । तस्मादु राजाऽनृशंस्येन पालयेत् कृपणं जनम्॥ ६ । 6. That non-malignancy (ānṛśanisya, absence of feelings of cruelty or in other words, compassion) is the best policy, is the unanimous opinion of all sensible beings. A ruler should therefore look after the poor subjects (kṛpaṇam janam) imbued with mercifulness.

आन्दशंस्यमिति । नृन् शंसतीति, 'शसु हिंसायाम्' इति पाठात् । नृश्ंसो हिंसः । तिद्वपरीतोऽनृशंसः, तस्य भाव आनृशंस्यं दयालुत्वमेव पर उत्कृष्टो धर्मः । सर्वप्राणभृतां मतोऽनुमतः यत एवं तस्माद् राजाऽनृशंस्येन पालयेत् कृपणं दीनं, न तु शत्रुमित्यर्थः ॥ ६ ॥

## न हि स्वसुखमन्विच्छन् पीड़येत् रूपणं नृपः। रूपणः पीड्यमानो हि मन्युना हन्ति पार्थिवम्॥ ७।

7. Even out of consideration of his own happiness a king should not persecute the poor. Because the poor (being helpless), when persecuted, bring ruin upon the king himself (by constant curses).

कृपणपीड़ने दोषं दश्यमाह—न हीति । यथा कश्चिद व्याध्याय पशमेन सुखमन्विच्छन् मनुष्य उपहारं देवताभ्यः प्रयच्छति, एवं प्रकारैरन्यैरिप कारणेः कृपणं जनं, हि स्फुटं, न पीड्येत् । हि यस्मात् कारणात् कृपणः पीड्यमानो जनः, मन्युना पीड़ाजनिताऽकोश शोकरुदितेन, हन्ति विनाशयित पार्थिवं रूपम् ॥ ७ ॥

## को हि नाम कुले जातः सुखलेशेन लोभितः । अल्पसाराणि भूतानि पीड्येदविचारयन्॥ ८।

#### <sup>5</sup> सुखलेशोपलोभितः

8. Which man of noble birth out of lust for his own happiness would like to persecute unjustly a poor man of little means?

एतदेव दर्शयन्नाह—को हीति। को नाम, हि स्फुटं, कुछ विशुद्धे जातः, मुखछेशोपलोभितोऽ-ल्पसाराणि दुर्बलानि, भूतानि प्राणिनः, पीड़येत् क्रेशं प्रापयेत्, अविचारयन् दोष विचारमकृत्वेव। यस्त् पीड़येत् स कुळीनो न भवतीति भावः॥ ८॥

# आधिब्याधिपरीताय अद्य श्वो वा विनाशिने। को हि नाम शरोराय धर्मापेतं समाचरेत्॥ ६।

9. Knowing fully well that the human body is always susceptible to mental and physical sufferings and to ultimate (inevitable) decay (death) either today or tomorrow (sooner or later), who would for the sake of it like to commit sinful acts?

एतदेव द्रवृथितुमाह-आधीति। आधयां मनःपीड़ाः, व्याधयां ज्वरादयः, तैः परीताय,

आसमन्ताद् व्याप्ताय । एवं चाद्य स्वो वा विनाशिने विनश्वराय, कोहि नाम विवेकी शरीराय शरीर-सुखसम्पादनार्थ, धर्मापितमधर्मिष्ट, समाचरेदविवेकिवदाचरेदिति ॥ ६ ॥

# °आहार्यैनीयमानं हि क्षणं दुःखेन हृद्यताम्। छायामात्रकमेवेदं पश्येदुदकविन्दुवत्॥ १०।

#### <sup>6</sup> स्नानाद्ये

10. The frail human body, though embellished with much efforts (with various objects) for a while only, is after all as temporary as a shadow and vanishes like a bubble of water.

भूगें। ऽप्यकार्यनिषेधाय वैराग्यभावनामुपिदशन्नाह—आहार्येरिति । आहार्येरसहजैः, सुगन्धा-लेपनवस्त्रालङ्कारादिभिः स्वभावाद्द्द्यं पूतिगन्धामुखस्वेदायुपेतं क्षणं दुःखेन ह्यतां मनोहरतां नीयमानं, हि स्कुरं, छायामालकभिव शंक्वादिच्छायामात्रावस्थितिने चिरस्थायीत्तर्थः । इदं जगदुदक्विःदुवन्न-स्येत् क्षणादेवादर्शनं यातीति ॥ १०॥

## महावाताहृतभ्रान्ति<sup>7</sup>मेघमालातिपेलवैः। कथं नाम महात्मानो ह्रियन्ते विषयारिभिः॥ ११।

#### <sup>7</sup> वाताहतिभ्रान्त

11. Will ever a prudent person like to be dominated by lust for material pleasures (of damaging potentialities, *viṣayāri*) which slip away as clouds driven by a strong wind?

विषयाणामिष निःसारतां दर्शयतुमाह—महावातेति । महावाताहत्या श्रान्ताया मेघमालायाः खण्डशः कृतांशास्तद्वद्विपेलवैनिःसारैः शाल्मलीवृक्षविद्वर्यर्थः । कथं नामेत्याश्चर्यं । महात्मानो विवेकिनोऽपि ह्वियन्ते वशीक्रियन्ते विषयारिभिः स्पर्शादिविषयशत्रुभिः । विषयाः एवारयः, अहित-कारकत्वाच्छत्रव इति ॥ ११ ॥

## जलान्तश्चन्द्रचपलं जीवनं बलु देहिनाम् । तथाविधमिति ज्ञात्वा शश्वत् कल्याणमाचरेत् ॥ १२ ।

#### <sup>8</sup> जीवितं

12. Realising the inconstancy of life like the reflection of the moon on the surface of water (which is never steady), a man should always work for all round welfare according to the eternal rules of conduct.

भ्योऽप्यनित्यतां दर्शयन्नाह—जलेति । जलान्तश्रन्दश्रनद्रश्रतिविम्बं, तद्वचपलमस्थिरं, देहिनां

प्राणिनां, खलु निश्चयेन, जीवितं तत् तथाविधिमिति सम्यग् ज्ञात्वा, शश्वदनवरतं कल्याणिमिति तद्धे तुत्वाद्धर्ममाचरेदिति ॥ १२ ॥

# जगन्मृगतृषा तुरुयं वीक्ष्येदं क्षणभङ्गुरम् । स्वजनै: सङ्गतः° कुर्याद् धर्माय च सुखाय च ॥ १३ ॥

## º सुजनैः सङ्गतिं, सङ्गतं कार्य

13. Realising the transitoriness of life like that of the illusory mirage (mṛgatṛṣā), a man should keep company of the pious for the purpose of gaining spiritual and material benefits (dhaṛmāya ca sukhāya ca).

एतदेव द्रवृथितुमाह—जगदिति । जगः विश्वमिदं द्रस्यमानलक्षणं मृगतृषा मृगमरीचिकया तुल्यं समानं, वीक्ष्य ज्ञात्वा (द्रष्ट्रा ), क्षणमहुरमाशृथिनाशि, तत्व मृजनेः सतपुरुषेः । विद्याशृद्धे रित्यर्थः । सङ्गतं कुर्यात् सदा । सङ्गतं धर्माथ च धर्मार्थं , मृखाय च मुखार्थं , सुजनसङ्गतेन विनीतो भवित, विनीतस्य सुखं व्यसनाभावादिति ॥ १३ ॥

## सेन्यमानस्तु स्वजनै "र्भहानतिविराजते । सुधातल " इव श्रीमान् प्रासादश्चन्द्रगिशमभिः॥ १४ ।

#### 

14. Company of the pious enhances the glory of a person just as a magnificently white-painted palace dazzles in moon beams.

सुजनसङ्गतस्य फलं दर्शयन्नाह—सेव्यमान इति । सुजर्नरुक्तलक्षणेः सेव्यमानो महान् विजिगीषु-रतिविराजतेऽत्यर्थे विराजने । यथा सुधालिप्तः सुधाधवलो महान् प्रासादश्चन्द्ररिमभिः । सदाचार-त्वाच्छुद्ध एव राजत इति ॥ १४ ॥

## हिमांशुमाळी न तथा न चोन्फुल्लोन्पळं 12सरः। आनन्दयति चेतांसि यथा सज्जनचेष्टितम्॥ १५।

### 12 चोतफुछकमलं

15. Neither the cool rays of the moon nor the lake of fully blossomed lotuses gives so much pleasure to our minds as the deeds of men of good conduct.

तदेब समर्थहन्नाह—हिमांग्रमालीति । हिमांग्रमाली शरिदन्दुर्न तथा, न चौत्पुः क्षाम्बुजं सर आनन्दयति चेतांसि यथा सज्जनचेष्टितं सदाचाररूपमिति ॥ १५ ॥

## श्रीष्म' असूर्या शुसन्ततमुद्धे जनमनाश्रयम् । मरुस्थलमिवोदयः त्यजेद् दुर्जनसङ्गतम् ॥ १६ ।

#### 13 ग्रीष्मे

16. So the company of the unrighteous, painful like the scorching summer sun and dreadful like the shelterless arid desert, should always be shunned.

यथा सुजनेः सङ्गतं कुर्यदिवं दुर्जनेः सङ्गतं त्यजेद्दोषदर्शनादिति दर्शयश्वाह—श्रीष्म इति । श्रीष्मे सूर्याशावोऽतितीन्ना भवन्ति तैः सम्यक् तप्तमत एवौद्वेजनमनाश्रयं मरुस्थलं वीरुहताद्यभावात् । दुर्जन-सङ्गतेष्वाश्रयो नास्तीति स्थितरभावात् । तदिवोदय्रमुचं तदतीवोष्मयाहि भवतीति त्यजेद् दुर्जनैः सङ्गतं सम्बन्धं, कौटिल्येनाप्युक्तम् "अनार्यजनसंसर्गं त्यजेत्" इति ॥ १६ ॥

<sup>14</sup>सतः शीलोपसम्पन्नानकस्मादेच दुर्जनः । अन्तः प्रविश्य<sup>15</sup>दहति शुष्कतृक्षानिचानलः<sup>15</sup> ॥ १७ ।

14 श्रुतशीलीपसम्पन्नमकस्मादेव

15 अनुप्रविश्य

<sup>158</sup> वृक्षमिवानलः

17. Even a man of learning and good conduct, by cultivating intimate friendship with a wicked man suddenly perishes as a withered tree is burnt down by the impact of fire.

दुर्जनस्वरूपमभिधातुमाह—श्रुतेति । श्रुतमान्वीक्षिक्यादिशास्त्रं, शीलं सुस्वभावता, तत्सम्पन्नान् सुजनानकस्मादेव कारणं विनापि, अन्तः प्रविश्य विश्वास प्रदर्शनादात्मभावं गत्वा हृद्यं प्रविश्य दहित दाहं करोतीत्यर्थः, शुक्कं वृक्षमिवानल इति ॥ १७ ॥

निःश्वासोद्गीण हुतभुग्धूमधूम्रीकृताननैः। वरमाशीविषैः सङ्ग<sup>ः । 6</sup> कुर्यान्न त्वेच दुर्ज्जनैः॥ १८।

#### 16 कुर्यात सङ्गतं नैव

18. Even the company of serpents with mien ashy as a result of its emitting venom with every breath is better than that of the wicked; such a company should never be made.

आशीविषेभ्योऽतिदौध्यं दुर्जनस्य दर्शयन्नाह—निःश्वासेति । निःश्वासेन सहोद्गीणैंर्हुत्रभुग् भूमेर्चू मीकृतान्याननानि येषां तैर्वरमाशीवियः सपैः सङ्गतं कुर्यात्, नत्वेव दुर्जनैः । सपी अप्युपकारिणं नव्यभिचरन्ति दुर्जनास्तु व्यभिचरन्तीति ॥ १८ ॥ दीयते 164 स्वच्छहृद्यैः पिण्डो येनैव पाणिना।
मार्जार इव दुर्वृ त्तस्तमेव हि विलुम्पति॥ १६।
असाध्यं साधुमन्त्राणां तीव्रं वाग्विपमुत्सृजन् 17।
द्विजिह्न 18वदनं धत्ते दुष्टो दुर्जन पन्नगः॥ २०।

16a नोयते 17 मृत्स्जत् <sup>18</sup> द्विजिह्वं

19-20. Just as a cat scratches with its claws the hands of the unsuspecting person offering it food, so also do the wicked, (ungrateful by nature). A wicked person is possessed of two tongues (or a bifurcated tongue, drijihvain) like the snake (i.e., he is prone to double dealing). The evil effect of his venomous speech (vāgviṣa) can hardly be remedied by the best of the mantras (prescriptions of medical texts) even.

उपकारिष्वप्यपकारी दुर्जन इति दर्शयन्नाहः—दीयत इति । स्वच्छह्रदयेरकलुपचित्तेः सुजनैः पिण्डः शुभाहारमयो येनैव पाणिना दीयते मार्जार इव दुर्श्वतो जनस्तमेव पाणि दौष्ट्याद् विलुम्पति ॥ १६ ॥

अपरध-असाध्यमिति । दुर्जन एव पन्नगो द्विजिह्नं वदनं धत्ते । अग्र एका जिह्वा प्रष्टतश्चे केति दुर्जनस्य द्विजिह्नं वदनं, पन्नगम्य द्विजिह्नं बदनिमिति प्रतीतम् । वाग्विपमृत् एजिन्निति वागेव तीवं विषं, साधुमन्त्राणां गारुङ्गोत्तानां साध्यं पन्नगबिदं, वाग्विपं तु साधुनां ये पद्याज्ञमन्त्रास्तेषामसाध्यमिति । दौष्यादेवंविधो दुर्जनपन्नगः सुदूरतः परित्याज्य इति भावः ॥ २० ॥

कियतेऽभ्यर्हणीयाय स्वजनाय<sup>19</sup> यथाञ्जलिः । ततः साधुतरः कार्यो दुर्जनाय हितार्थिना<sup>198</sup>॥ २१ ।

## 19 सुजनाय 19a शिवार्थिना

21. Respectable persons should of course be shown due respect with folded hands, but in his own interest it would be more beneficial to do respect to the wicked (so that the latter may desist from doing mischief).

प्रसङ्गादागते दुर्जने विधेयमाह—िकयत इति । कियत्तऽभ्यर्हणीयाय पूज्याय, सुजनाय यथाज्ञिल: प्रश्रयदर्शनार्थं ततोऽपि साधुतरः सिवशेष प्रश्रययुक्तो दुर्जनाय कार्यः हिताथिना (शिवाथिना ) पुरुषेणाराधनादुपकारिवुद्धिरप्यस्य भवत्विति ॥ २१ ॥

# हादिनीं सर्वसत्त्वानां सम्यग्जनजिहीर्पया<sup>20</sup>। भावयन्<sup>20</sup> परमां मैकीं विस्जेहीकिकीं गिरम्॥ २२।

### <sup>20</sup> जिघृक्षया <sup>20</sup> भावयेत्

22. In speech one should always use charming words in order to captivate the hearts of all people, and express perfect amity with them through the popular language (of clear import).

आराधनादुपकारबुद्धिरप्यस्य भवतु इति जनानुरागार्थं सद्वप्तवहारिविशेषमभिधातुमाह— हादिनीमिति । आनन्दकारिकां मधुरामित्यर्थः । तथा च दण्डी—"मधुरं रसवद वाचि वस्तुनापि रसिक्थितिः । येन माद्यन्ति धीमन्तो मधुनेव मधुत्रताः ॥" एवम्म्तां सर्वभूतानामानन्दकारिकां वाचं विस्रजेद् दद्यादित्यर्थः । सम्यगिति स्क्तत्वेन जनजिहीर्षया जनचित्तापहारार्थं परमां मैर्त्री सर्वत्र भावयन् विस्रजेह्नौकिकीं गिरं लोकव्यवहारिकीं वाचमिति ॥ २२ ॥

# नित्यं मनोपहारिण्या वाचा प्रह्वादयेज्ञगत्<sup>21</sup>। उद्वेजयति<sup>22</sup> भूतानि क्रूरवाग्ध्रनदोऽपि<sup>23</sup>सन्॥ २३।

- <sup>21</sup> प्रह्लादयेजनम्
- <sup>22</sup> उद्वे जनीयो भवति
- 23 वागर्थदोऽपि
- 23. Charming words are invariably pleasing to one and all, whereas harsh words even accompanied with gifts of money cause excitement (and ill-feeling).

दुष्टवाक्ये दोषं दर्शयन्नाह—नित्यमिति । नित्यं सदा मनोपहारिण्या चित्ताहादकारिण्या वाचा प्रह्वादयेदानन्दयेद्, जगत् भुवनम् । कृर्वाक् परुषवागुद्धे जनीयो भवति, अर्थदोऽपि धनं प्रयच्छन्नपि ॥ २३ ॥

## हृदि विद्ध इवात्यर्थं यया सन्तप्यते जनः। पीडितोऽपि हि मेधावी न तां वाचमुदीरयेत्॥ २४।

24. Even under distressing circumstances a prudent person should not use harsh speech as that hurts the feelings for whom it is intended and makes him feel aggrieved.

क्रूरबाङ् निषेधार्थमाह—हृदीति । हृदिविद्ध इव ममेंदिघाटनप्राययाऽल्यर्थमितिशयेन यया वाचा सन्तप्यते जनस्तां वाचं पीड़ितोऽपि हि मेधावी बुद्धिमान् नोदोरयेत्र ब्रूयादित्यर्थः ॥ २४ ॥

# तीब्रान्युद्धे गकारीणि विस्रष्टान्यनयात्मकै:24। इन्तन्नि देहिनाम् मर्म शस्त्राणीव वचांसि च॥ २५।

- <sup>24</sup> विसृष्टान्यशमात्मकैः
- 25. Acutely exciting and intolerably stinging words pierce the heart as if by sharp weapons, (the Śāstras also confirm this).

कृरवाचां स्वरूपमभिधातुमाह—तीब्राणीति । दुःसहान्युद्धेगकारीणि सन्तापजननानि विद्यष्टा-न्युदीरितानि, अशमात्मभिरूपशमरहितैः कृन्तन्ति छिन्दन्ति देहिनां मर्म, शस्त्राणि च तत्समानगुणाणि वचांसि चेति ।। २५ ॥

# प्रियमेवाविधातव्यं नित्यं सत्सु द्विषत्सु च। शिखीव केकामधुरः प्रियवाक् कस्य न प्रियः॥ २६।

26. (Hence) pleasing words should be spoken both to friends and foes, for who does not enjoy sweet words like the sweet tune of the peacock  $(kek\bar{a})$ ?

प्रियवचसां गुणं दर्शयचाह—प्रियमिति । प्रियमेव श्रुतिमुखमेवाभिधातव्यं सत् मु मुहृत् मु नित्यं द्वित्रतमु द्विष्टे षु च । केकामधुरः शिखोव मयूर इव केकािकः कलखेर्मेधुरी रमणीयः । प्रियवाक् मिष्टमावी जनः कस्य न प्रियः, अपितु सर्वस्यापि प्रिय इत्यर्थः ॥ २६ ॥

# अलङ्कि,यन्ते शिखिनः केकया मदरक्तया । वाचा विपश्चितोऽत्यर्थः माधुर्यगुणयुक्तया ॥ २७ ।

27.  $Kek\bar{a}$  (melodious note) uttered in ecstasy decorates (alainkrivante) or enhances the charm of a peacock; so also does sweet and agreeable speech to a prudent person.

अलङ्कि यन्ते इति । शिखिनो मयूराः केकया कलस्वरवत्या मदरक्तया मयुरस्य मदाद् मधुरया । विपिश्चितौ विवेकिनः, वाचा वाण्या, अल्पर्थमितशयेन तथेवालङ्कि यन्ते माधुर्यगुणप्रचुरया । विपिश्चितां मधुरा वागेवालङ्कारो भवतीति भावः ॥ २७ ॥

## मदरक्तस्य हंसस्य कोकिलस्य शिखण्डिनः। हरन्ति न तथा वाचो यथा साधु विपश्चिताम्<sup>25</sup>॥ २८।

#### 25 विपश्चितः

28. Ecstatic and melodious notes (calls) of the swan, the cuckoo and the peacock fade away before the charming words of the intelligent man of culture.

मदेति । मदेन रक्तस्य रागबहलध्वने हें सस्य तथैव को किळस्य शिर्खाण्डनश्च हरन्ति न वाचः कुजितिगरः । चित्तमिति बाक्यशेषः । तथा तेन प्रकारेण यथा माधु शोभन प्रकारेण विपश्चितः । विवेकिनां सौम्यस्वराः हादयन्ति चित्तम् । एवं च विपश्चिता मधुरवचनेन भवितव्यामित्युपिदष्टं भविति ॥ १८ ॥

## गुणानुरागी स्थितिमान् श्रद्धधानो दयान्वितः । धनं धर्माय विस्तुजेत् प्रियां वाचमुदीरयेत्<sup>28</sup>॥ २६\*

<sup>&</sup>lt;sup>25a</sup> वाचमुदीरयन्

<sup>\*</sup>The śloka has been repeated as kroda of V.33 in the B.I. edition.

- 29. A cultured man, who gives due recognition to talented persons, and keeps to his own prescribed mode of life (*sthitimān* or redeemer of promises), who is respectful while offering gifts and is kind-hearted, may spend money for acquiring religious merits, but to be successful, he should add sweet and pleasing words thereto (i.e., express humility and not haughtiness).
- \* दानक्रममिश्वातुमाह —गुणेति । पालगुणेष्वतुरागवानित्यनेन गुणवद्श्य एव धनं विस्रजेष्ठा-न्यथा । स्थितिमान् यस्य यावत् प्रतिज्ञातं तदनितक्रमेण निर्वहणं स्थितिस्तयुक्तः । श्वद्धानो दानादनन्तं पुण्यमस्तौति श्रद्धान्वितः, दयान्वितो दीनानार्थेष्विप कारुण्यात् प्रवृत्तदानः, धनं धर्माय विस्रजेत् प्रियां वाचसुदोरयन् । उक्तं च "उद्वेजनीयो भवति कृत्वागर्थदोऽपि सन्" इति । दानं प्रियवाक् सहितमेव कर्तव्यमिति भावः ॥ २६ ॥

## ये प्रियाणि प्रभाषन्ते<sup>26</sup> प्रयच्छन्ति य सत्कृतिम् ।<sup>27</sup> श्रीवन्तोऽनिन्यचरिता<sup>28</sup> देवास्ते नरविग्रहा: ॥ ३० ।\*

<sup>26</sup> च भाषन्ते <sup>27</sup> च सत्कृतम् <sup>28</sup> श्रीमन्तोवन्यचरणा

30. The cultured man who uses sweet words while offering gifts or rendering hospitality, is respected as a god in human form.

अस्यैवार्थस्य प्रशंसामभिधातुमाह—ये इति । ये श्रीमन्तः प्रियाणि भाषन्ते प्रयच्छति च सत्कृतं सत्कारसहितं ते वन्यचरिता नरविष्रहाः पुरुषशरीरा देवा एवति ॥ ६० ॥

## शुचिरास्तिक्य पूतात्मा पूजयेद् देवताः सदा । देवतावद् गुरुजनमात्मवच सुदृज्जनम् ॥ ३१ ।

31. [Sadācāra or Sadīrtti (good conduct is made up of qualities like] purity (internal and external), honest belief in or conformism to religion (āstikya) and thus of sanctified soul, devotion to gods (personal or family deities), respectfulness for the elders, as the veritable gods, and cordiality with friends and relatives (suhṛjjanah), as if they spring from his own self.

गृहस्थाचारमिभधातुमाह — ग्रुचिरिति । बाह्याभ्यन्तरशौचयुक्ती, बाह्यं मृजलादिभिः, आभ्यन्तरं सर्वसत्त्वानुमहबुद्धमा । आस्तिक्यपूतातमा, आस्तिक्यम्—'अस्ति वेदोक्तं समस्तम्' इति मन्यते यः स आस्तिकः। तस्य भाव आस्तिक्यं तेन पूत आत्मा यस्य सः । पूज्येद्दे वता इष्टाः, सदा नित्यम् । देवतावद् गुरुजनं मातृपित्रुपाध्यायादिकं, आत्मवच सुद्दजनं बन्धुवर्गमात्मसमं कृत्वा पूज्येदिति ॥ ६१ ॥

<sup>\*</sup>The śloka has been repeated as kroda of V. 34 in the B.I. edition.

# प्रणिपातेन हि गुरुन् सतोऽनूचान चेष्टितै:। कुर्वीतामिमुखान् भूत्यै देवान् सुकृतकर्मणा॥ ३२।

32. (About application of *Sadvṛṭtis* it is laid down thus). Teachers and elders should be honoured by salutations with humility (*praṇipātena*, prostrating before them), the wise men by association with them during their discourses, and the gods (deities) by propitiating them with due ceremonies.

¹उक्तपूजनकममभिधातुमाह—प्रणिपातेनेति । गुरूनाचार्यान् प्रणिपातेन प्रणत्या, अभिमुखान् कुर्वीतेति सर्वत्र वर्तते । सतः सत्पुरुषान्, अनुचानचेष्टितैः सप्रश्र्येरनुष्टानैः । देवान देवताविशेषान, सुकृतकर्मणा पुण्येनानुष्टानेनाभिमुखान् भूत्यर्थं कुर्यात् । देवाः मुकृत कर्मणाऽभिमुखा भवन्ति न प्रणाममात्रेणेति भावः ॥ ३२ ॥

<sup>1</sup> प्रत्येकमाराधनमभिधातुमाह

## स्वभावेन<sup>29</sup> हरेन्मित्र' सङ्कावेन हि वान्धवान् । स्त्रीभृत्यान् प्रमदानाभ्यां दाक्षिण्येनेतरं जनम्<sup>30</sup> । ३३॥

- 29 सद्भावन हं रिनमत्रं सम्भ्रमेण
- <sup>30</sup> नेतराज्ञनान
- 33. Friends and wellwishers (*mitra*) may be won over by noble sentiments, kinsmen by showing due honour, wives and attendants by love and affection and all others by liberality.

स्वभावेनेति । स्वभावेन परमारमीयभावेन (परमार्थस्न हेन ) हरेदाराधयेत्, मित्रं मित्रतामुप-गतम् । सद्भावेन साधुभावेन वान्धवान आत्मवन्धुप्रसृतीन्, हरेत् । स्त्रीसृत्यान् भार्यानुजीविवर्गं प्रेमदानाभ्यां स्नेहेन दानेन च, नप्रेमदानरहितं, न दानं प्रेमवर्जितं स्त्रीसृत्यानाराधयेदिति । दाक्षिण्येन स्निग्धभावेन इत्रसृक्तव्यतिरिक्तं जनं हरेदिति ॥ ३३ ॥

> अनिन्दापरकृत्येषु<sup>30</sup> स्वधर्म परिपालनम् । कृपणेषु।दयालुत्वं सर्वत्र मधुरा गिरः॥ ३४ ।

## <sup>30</sup> वृत्तेपु

34. One should be steadfast in his own prescribed mode of life (*svadharma*) without indulging is slanderous criticism of other's actions, be kind to the poor and should speak sweet words in all circumstances.

एतदेव द्रद्वितुमाह—अनिन्देति । परकृत्येषु (परवृत्तेषु ) भिष्नदर्शनाद्यनुष्टानेषु, अनिन्दा निन्दा न कार्या । स्वधर्मपरिपालनं शास्त्रोक्तस्य स्वधर्मस्यानुष्टानम् । कृपणेषु दयालुःवं दीनानाथादिषु अनुकम्पापरत्वम् । सर्वत्र सर्विस्मिन्नने मधुरा एव गिरो नियमाद्वाच्या इति शेषः ॥ ६४ ॥

# प्राणैरप्युपकारित्वं मित्रायाव्यभिचारिणे । गृहागते परिष्वङ्गः शक्त्या दानं सहिष्णुता ॥ ३५ ।

35. He should further return an act of kindness even at the risk of his life, be faithful to friends, offer due hospitality to guests visiting his home, make charties proportionate to his means and exercise forbearance as far as practicable.

प्राणिरिति । प्राणिरप्युकारित्वं स्वप्राणदानेनाप्युपकारित्वं, मित्रायाव्यिभचारिणं अकपटाय युक्त-मिति शेषः । गृहागते जने परिष्वद्गः सर्वथा स्नेहः कार्यः "सर्वरयाम्भागतो गुरुः" हित वचनात् । शक्तया सामध्येन दानम् । सिह्ण्युता यदि गृहागतो वाक् पारुष्यादिकमिष करोति तत्रापि सिह्ण्युतैव कार्येति शेषः ॥ ३५ ॥

<sup>2</sup> सर्व्वत्राभ्यागतो गुरुः

वन्धुभिर्वन्धु <sup>31</sup>संयोगः स्वजने चरितानि च<sup>31</sup> । तिच्चत्तानुविधायित्विमिति वृत्तं महात्मनाम् ॥ ३६ । स्वसमृद्धिष्वनुत्सेकः परवृद्धिष्वमत्सरः । नान्योपतापि<sup>31</sup> वचनं मौनव्रतचरिष्णुता ॥ ३६ । ( क )\*

- <sup>31</sup> वन्ध्भिर्वद्धसंयोगः
- <sup>3 1</sup>8 सुजने चतुरश्रता

310 परोपतापि

- \*The sloka is not found in the B.I. edition.
- 36. Maintenance of close friendly relationship with friends and relatives and rendering agreeable services by the fourfold means (caturasrata, i.e., vāṅgmanahkāya karmādibhih, speech, mind, body and actions), are the noble features of good conduct.
- 36A. One should avoid boastfulness in one's own prosperity and malice for others', and be tolerant of others' unkind words by adopting silence (i.e., not resorting to quarrels fomenting development of ill feeling).

अपरख । वन्धुभिरिति । सुघटित सम्बन्धः, सुजने सत्पुरुषजने चतुरस्रता वाङ्मनः काय कर्मादिभिस्तदाराधनतत्परता, तिचत्तानुविधायितं सुजनिचत्तस्यानु तदनन्तरमेवानुष्टायित्वमित्येवप्रकारं यृत्तमनुष्टानं महारमनां महापुरुषाणामिति ॥ ३६ ॥

स्वेति । स्वसमृद्धिष्त्रन्युत्सेको दर्परहितत्वं, परवृद्धिष्त्रमत्सरोऽस्यारहितत्वं, परोपतापिवचने मौनवताचरणशीलन्ता कार्येति शेषः ॥ ३६ क ॥

## सनातने वर्त्मणि साधु तिष्ठता-मयं हि पन्था गृहमेधिनां मतः। अनेन गच्छन्नियतं महात्मना-

## मिमम् च लोकं परमं च विन्दति॥ ३७।

37. This is the way of life of an honest householder, (*grhamedhin*) and by following (by practising the *sadvṛttis* enumerated above) this noble traditional course, he surely achieves merits in this world and the next.

एतदनुष्टानफलमभिधातुमाह—सनातने इति । शाख्वते वर्त्मणि मार्गे साधु यथा भवति तथा तिष्टतामवस्थिति कुर्वतां, गृहमेधिनां गृहस्थानां, महात्मनां रामगुधिष्टिरादीनां मतः, उक्तलक्षणः पन्था अनुष्टानमागौँऽभिमत उपदिष्टो मन्यादिभिः। अनेन पथा गच्छन्नन्याँऽपि नियतं निश्चयेन, इहलोकं परमं च लोकं विन्दति लभत इत्यर्थः ॥ ३७ ॥

# इति पथि विनिवेशितात्मनो रिपुरपि गच्छति साधु मित्रताम् । तद्वनिपति मत्सराद्वने<sup>32</sup>

विनयगुणेन जगद् वशीभवेत् 328 ॥ ३८।

#### <sup>32</sup> तदवनिपतिरस्त मतगरी

32a वशं नयेत्

38. A king also by intently adopting this course (of *sadcytti*) conquers his enemies (including the immical sense organs, *ripurapi*, i.e., he becomes a *jitendriya*) and wins permanent triendship of the honest people. Such a ruler by virtue of his disciplined conduct achieves mastery of the world (becomes a *cakravartī* ruler).

सनातन वर्त्मानि तिष्ठतः स्वामिन उपकारान्तरं दर्शयचाह—इतौति । इति, एवंप्रकारे साधुसेवित पथि विनिवेशितात्मनो विजिगीपोः, रिपुरिप गच्छित साधु भिन्नताम्,। तदविनपितरन्तमत्सरो विक्षिप्त-दोषो विनयगुणेन जितेन्द्रियतया जगद् वशं नयेत् । न द्यं विविधमन्यद् वश्योपायनमस्ति यथा विनयगुण इति ॥ ६८ ॥

क्य च नरपितवर्गः सङ्ग्रहः क्य प्रजानां

मधुरयचनयोगालोकमाह्नादयी च । 33

मधुरयचनपाशैरानतो लालितः 34सन्

पदमपि हि न लोकः संस्थितेर्भेदमेति ॥ ३६ ।

इत्याचारव्यवस्थापन प्रकरणम्।

इति कामन्दकोये नीतिसारे आचारच्यवस्थापनं नाम तृतीयः सर्गः॥

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> लोकसभ्याददीत <sup>34</sup> पार्शरायतालानितः

39. Inspite of the apparent difference in status and position between the ruler and his subjects a ruler, whose actions are always blended with sweet words, receives honour and respect from his subjects. Thus captivating the hearts of his people by ties of sweet words (one of the principal sadvṛttis), a king never loses an inch of his position in the estimation of his subjects who remain ever loyal to him and does not revolt.

सदाचारस्थापनामध्ये मधुरवचनप्रशंसोक्तापि पुनरुच्यते गर्वमाधुर्ययोरेकत्रावस्थितेर्दु र्घटत्वात्, तथापि गर्वमपहाय वचसां माधुर्यमेव विधेयमिति दश्यकाह—क्वेति। नरपतीनामविणीतराजानां, गर्वोऽहंकारदर्पः क्व? सस्प्रहः प्रजानामर्जनं क्व? दुर्घटमित्यर्थः। तथापि मधुरवचनयोगाल्लोक-मभ्याददीत। लोकादाने सस्प्रहे राज्ञो राजत्वम्, अन्यथाऽभिगामिकगुणानां कुल्झौलादीनामेकविंशति-सस्व्वानामनर्थकत्वं स्यात्। मधुरवचनान्येव पाशस्तेनायतः आलानितः सुबद्धः सन् पदमपि न लोकः संस्थितेन्यायमार्गावस्थितेमेदं व्यभिचारमेति। न्याय्यदण्डः सामसहायः कार्यसाधको भवतीति भावः॥ ३६॥

इति कामन्दकीयनीतिसारटीकायासुपा व्यायनिरपेक्षानुसारिण्यां तृतीयः सर्गः ॥

## चतुर्थ सर्गः

#### ७। प्रकृतिसम्पत् प्रकरणम्

स्वाम्यमात्यश्च राष्ट्रं च दुर्गं कोशो बलं सुहृत्। परस्परोपकारीदं सप्ताङ्गं राज्यमुच्यते॥१। पकाङ्गेनापि चिकलमेतत् साधु न वर्तते। तस्य सामग्रामन्विच्छन् कुर्वीत सुपरीक्षणम्'॥२।

1 कुर्वीताशु परीक्षणम्

#### Sarga—IV

Prakaraņa: 7. Prakṛtisampat. (The importance of the State elements).

1-2. The king (Svāmī, lord), ministers, territory (the state), fortifications (durga or fortified areas), treasury, army (in full complements, caturanga), and allies (suhṛt) constitute the seven component elements or limbs of the State (saptāngam rājyam). These elements are interrelated and interdependent, so much so that if any of them is out of order the whole system (administrative organisation) breaks down. Hence careful attempts should be directed towards all round development of the elements collectively.

जितेन्द्रियस्य विद्याग्रद्धेः संयुक्तस्य वर्णाश्रमाचारस्थापनानःतरं राज्य प्रकृतीनां सप्तानामिष गुण-समूहकृतां सम्पदं द्शियतुं प्रकृतीरेव तावदाह—स्वामीति । स्वाम्यमात्यौ उक्तलक्षणौ, राष्ट्रं जनपदः, दुर्गं स्थानीयादि, कोशो रलसारादि, बलं चतुरङ्गं, मुहृद् मित्रं, परस्परोपकारीदिमिति स्वाम्यमात्यस्योत्-पादकत्वेनोपकारी, अमात्योपि स्वामिनो वुद्धग्रादिसाहाय्येन । तौ राष्ट्रस्य रक्षादिनोपकारकौ, राष्ट्र-कोशादिसम्पादनेन तयोः, दुर्गं रक्षादिविधानादिना तपाम् । तंऽपि संस्कारादि सम्पादनेन दुर्गस्य, कोशो वृत्त्युपकरणसम्पादनेन तेषां, वर्धनरक्षणतीर्थप्रतिपादनादिना तंऽपि कोशस्य, बलं चतुरङ्गं, असाध्य-साधनादिनोपकारि पूर्वोक्तानां, तंऽपि भरणादिना बलस्य, मित्रं साहाय्यादिनाऽनन्तरोक्तानां, तेऽपि तथेव च मिलस्य । इति परस्परोपकारोदं सप्ताङ्गं राज्यमुच्यते, ततो न्यूनाङ्गं न राज्यव्यपदेश इति ॥ १॥

तंदेव समर्थयज्ञाह—एकाङ्गेनागीति । एकेनाप्पङ्गेन विकलमेतत् साधु यथा भवति तथा न वर्तते रथवत् । रथो यथा चकाक्षाइवसारथियोक्त्रादीनामेकेनापि रहितो न वर्तते तद्वद राज्यम् । तस्मात् सामग्रत्रं सम्पूर्णतामन्विच्छन् कुर्वीताशु शीघ्रं परीक्षणमन्वेषणं कस्य के गुणाः समग्रा असमग्रा विति परीक्षामिष कुर्वीतेति भावः ॥ २ ॥

<sup>1</sup> तत्वरूपा गुणाभाषा व परीक्षा

## आत्मानमेव प्रथममिन्छेद् गुणसमन्वितम्। कुर्वीत गुणसंयुक्तस्ततः² शेपपरीक्षणम्॥ ३।

#### <sup>2</sup> गुणसम्पन्नस्ततः

3. The *svāmin* the first element of state (the king), should himself acquire royal qualities. Then only he will be able to determine the qualities of the other elements and work for their development.

स्वामिनाऽत्मगुणसम्पत्सम्पादनमेव प्रथमं विधेयमिति दर्शयन्नाह—आत्मानमिति । अमात्यादि प्रकृतिभ्यः प्रथमं स्वशरीरमेव गुणसम्निततं वश्यमाणगुणोपेतमिच्छेत् । वश्यमाणो गुणसमूह आत्म-सम्पदुक्ता, आभिगामिकाश्च गुणाः, एते समुदिता एकत्र स्वामिप्रकृतिरितीर्यते । न क्षत्रियकुमारशरीर-मात्रमेव । अत इदं घटते, सप्ताङ्गस्य लाभाय यतेतेति । राजान्वयः कुमार आत्मसम्पदुक्तगुणमयी या स्वामिप्रकृतिस्तया सह सप्ताङ्गराज्यस्य लाभाय यतेत यत्नं कुर्वीतेति । गुणसंयुक्त इति, लब्धात्म-लाभस्तदनन्तरं शेष परीक्षणमवशिष्ट प्रकृतीनां परीक्षणं निरूपणं कुर्योद गुणसम्पत्सम्पादनार्थमिति ॥ ३ ॥

In the  $t\bar{t}ka$  commentary of V. 5 is marked no. 3, hence the renumbering.

## साधुभूतलदेवत्वं दुष्करञ्चाकृतात्मिभः । आत्मसंस्कारसम्पन्नो राजा भवितुमर्हति॥ ४।

## <sup>3</sup> दुर्घार्यमकृतात्मभिः

4. A king, though recognised as God on earth, fails to maintain his state if he himself is devoid of self control. Whereas one possessing the quality of self restraint is considered fit for becoming a king.

एतदेन समर्थयन्नाह—साध्विति । शोभनतरं भूतलदेवत्वं परमैश्वर्य किन्तु दुर्धार्यं दुर्वहम्, अकृतात्मभिर्गुणेरसंस्कृतात्मभिः॥ ४॥

## लोकाधाराः श्रियो राज्ञां दुरापा दुष्परिग्रहाः। तिष्ठन्त्याय इवाधारे विशदात्मनि अस्स्कृते॥ ५।

#### <sup>38</sup> चिरमात्मनि

5. The receptacle of the prosperity of a king is his people (i.e., Royal prosperity rests on that of the subjects). It is difficult to attain, and more so to sustain, like water procurable with much efforts  $(dur\bar{a}p\bar{a}, from distant pools)$  but hardly it is acceptable for drinking unless kept in baked earthen jars  $(samskrte\ \bar{a}dh\bar{a}re)$ . So also royal prosperity flourishes if the receptacle (the state) rests steadily in the firm hands of a disciplined (samskrta) ruler.

आत्मसम्पदं<sup>2</sup> समर्थयन्नाह—लोकेति। राज्ञां श्रियः, आपः पानीयानीव दुरापाः, ता यथा दुःखेनातुकूत्ये महाहदे प्राप्यन्ते, दुष्परिप्रहा दूढ्तरसेत्वादिभिः परिग्रह्मान्ते, तथा श्रियोऽपि दुरापा दुष्परिप्रहाश्च। आप इव संस्कृते आधारे यथा चिरं तिष्टन्ति तथा विजीगिषोर्गुण संस्कृत आत्मिनि श्रियस्तिष्टन्ति नान्यथेति। आत्मसम्पदादिगुणरात्मा संस्कार्य इति॥५॥

## <sup>2</sup> सम्पदो सामग्रतं दर्शयन् आह

कुलं सत्त्वं वयः शीलं दाक्षिण्यं क्षिप्रकारिता।
अविसंवादिता सत्यं वृद्धसेवा कृतज्ञता॥ ६।
दैवसम्पन्नता वृद्धिरश्चद्रपरिवारिता ।
शक्यसामन्तता चैव तथा च द्रृढ्भिक्तता॥ ७।
दीर्घदर्शित्वमृत्साहः शुचिता स्थूल लक्ष्यता ॥ ८।
घुणैरेतैहपेतः सन् सुव्यक्तमभिगम्यते।
तथा च कुर्वीत यथा गच्छेल्लोकाभिगम्यताम्॥ ६।

#### <sup>4</sup> परिवारता <sup>48</sup> लक्षता

6-9. The qualities of a worthy ruler are the following—Nobility of his lineage, composure (in all circumstances, fair or foul), youthful vigour, good conduct, compassion, promptness (in executing royal business) consistency (in speech and action), truthfulness, rendering due service to the learned (vrddhasevā), gratefulness, faith in divine dispensations, intelligence, association with the large hearted (liberal) men (and not with men of narrow outlook), possession of strong feudatories (śakyasamanta, well able to assist the king in tackling the enemies), deep devotion (to spiritual and material affairs), farsightedness, energy, purity (internal and external), ambition (to effect expansion of territory and augmentation of wealth sthūlalakṣya), power of self-restraint and piety. Endowed with these qualities (sādhvābhigāmikā) a king enjoys the support of the honest people (they become his ardent followers).

आत्मा संस्क्रियते येराभिगामिकगुणैलानभिधानुमाह—गुर्लामित । कुरुमुभयगुर विशुद्धिराभि-जाल्मम् । शीलं सुस्वभावता । वया यौवनम् । गत्त्वं व्ययनंऽभ्युद्ये च यदिवकारि । (इति सत्त्व-मनुगृह्यते )। दाक्षिण्यं सर्वत्र सानुकम्पत्वम् । क्षिप्रकारिताऽदीर्घस्त्रत्त्वम् । अविसंवादिता वाक्छलेन विरुद्धसेवादरहितत्वं यथा—ते मुवर्णं दास्यामीति पोङ्गमापकपरिकात्पित मुवर्णाख्यप्रतिमानमितं मुवर्णं न ददाति, वाक्छलेन सुवर्णजातिमात्रं ददाति ताहृशो न यस्तस्य भावः । सत्यममृपावादः । वृद्धसेवा विद्याग्रद्धाराधनतत्परता । कृतज्ञता कृतस्य प्रत्युपकारतन्परता । । ।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> प्रत्युपकारज्ञातृत्वम्

दैवेति । दैवसम्पन्नता—यद्यदिच्छति तत्तद् सम्पद्यते यस्य स दैवसम्पन्नः, तस्य भावः । बुद्धि-रष्टगुणा प्रज्ञा । अख्रुद्र परिवारताऽख्रुद्र परिजनत्वम् । शक्यसामन्तता शक्या वशे कर्त्तुं सामन्ताः संसक्तमण्डलमर्यादाभूम्यनन्तरा अरयो यस्य तद्भावः । द्रृढ्भिक्तता स्थिरानुरागत्वं प्रतिपन्न-निर्व्युढ्दित्यर्थः ॥ ७ ॥

दीर्घेति । दीर्घदिशत्वं दीर्घ देशेन कालेत च व्यवहितं प्रज्ञाचक्षुषा चारचक्षुषा च द्रष्टुं शीलं यस्य तद्भावः । उत्साहः शौर्यादिगुणसंयुक्तत्वम् । शुचिता परदारादिनिरीहा । स्थूललक्ष्यता दित् सुः स्थूलमेव लक्ष्यं सङ्ख्यादिभिः करोति न कृशं स्वल्पमित्यर्थः । विनोतता विनयतत्परता । धार्मिकता धार्मिकत्वमेते गुणाः साधु सम्यगामिकाः साध्वाभिगामिकाः संश्रयनीयत्वकारकाः । बहुभिराश्रितो भवतीति भावः ॥ ८ ॥

एतदेव दर्शयितुमाह—गुणैरिति गुणैरेतैरनन्तरोक्तैरुपेतः सन् सुन्यक्तं निश्चयेन परिजनैरिभगम्यते, तथा च कुर्वीत यथा गच्छेल्लोकाभिगम्यताम्। लोकैरिभगतो राजा भवेन्नान्यथेति ॥ ६ ॥

## प्रक्यातवंशमक्रूरं लोकसंव्राहिणं शुचिम्। कुर्वीतात्महिताकांक्षी परिवारं महीपतिः॥ १०।

10. A ruler, in his own interest (i.e., the welfare of the state), should appoint men of renowned families, of unsullied character, able to attract attention of others, and pure (in thought and action), as his attendants or counsellors (parivāra).

आभिगामिकैर्गुणेरभिगतोऽपि परिवार एवं विधः कार्यो नान्यथेति दश्यन्नाह—प्रख्यातेति । प्रख्यातौ वंशः सोमस्यादिर्यरय तम् । अकूरमहिंसम् । लोकसंप्राहिणं सुजनत्वादपरलोकसंप्रहणशीलम् । शुचिमपुंश्वलम्, अस्तेनं च । एवंभूतं परिवारं कुर्यान्महीपतिरात्महिताकांक्षी । यस्तु विपरीतं करोति स नात्मनो हित इति ॥ १० ॥

## ठमस्तेहनश्च

# द्वुष्टोऽिप भोग्यतामेति परिचारगुण नृ पः। न करूर° परिचारस्तु व्यालाकान्त इच द्वुमः॥ ११।

## <sup>5</sup> ब्रूरोऽपि <sup>6</sup> न दुष्ट

11. A wicked king (i.e., devoid of qualities indicated above) may be resorted to if his counsellors are well qualified. But one with wicked or evil-minded counsellors (*krūra-parivāra*) is always shunned like a sandal tree infested with snakes.

गुणवद्—अगुण-परिवारे गुणं दोषं च दर्शयन्नाह—दुष्ट इति। दुष्टोऽपि नृपो गृप्प इव भोग्य-तामाश्रयतामेति, हंत्यतमे परिवारगुणेः, नृपो न दुष्ट परिवारस्तु गृप्प परिवार इव हंससमोऽपि। व्याजाकान्त आशीविषपरिवेष्टितश्चन्दनद्गम इव भोग्यतां नैति। तस्मात् सुपरिवारः स्यात्॥ ११॥

## निरुन्धानाः सतां मार्गः भक्षयन्ति महीपतिम् । दुष्टात्मानस्तु सचिवास्तस्मात् सुसचिवो भवेत् ॥ १२ ।

12. Barring access to the honest and wise (i.e., disallowing implementation of wise counsel) the wicked counsellors eat up (exhaust) the vital element, the royal treasury, or in other words, the king himself, *bhakṣayanti mahī patim*. Hence the ruler should be careful in appointing good (wise) counsellors (*susaciaa*).

एतदेव समर्थयन्नाह्—निरुन्धाना इति । यतां यत्पुरुषाणां विजिगीपुमभिगच्छतां मार्गं सेवान्तरहारैनिरुन्धाना आसेवमानाः प्रतिबन्धकरवेन । भक्षयन्ति महीपतिमिति, उत्पादक-सत्पुरुषश्च्यं महीपतेः समुद्यं कोशं भक्षयन्ति । समुद्यम्भणान्महीपतिरुपचाराद्वक्षितो भवति । दुष्टात्मानस्तु दुष्टाः सचिवा इति, अविशुद्धकर्मामात्या न योग्यास्तरमात् सुराचिवो विशुद्धचित्त कर्मानात्यो भवेदिति ॥ १२ ॥

- <sup>5</sup> अन्यसेवावसर
- <sup>6</sup> महीपति भक्षयन्ति कोशनाशात्तन्नाशयित । अतस्मुर्याचवस्तन्मार्गवत्ती अनुजीवी भवत्...

विभूतीः प्राप्य परमाः सतां सम्भोग्यतां वजेत्'। यासु सन्तो न तिष्ठन्ति ता वृथैव विभूतयः॥ १३। असद्भिरसतामेव भुज्यन्ते धनसम्पदः। फलं किम्पाकवृक्षस्य ध्वाङ्क्षा भक्षन्ति नेतरे॥ १४।

## <sup>7</sup> सन्भोग्यतामियात्, सम्भोगतां नयेत्

- 13. After securing material prosperity (bibhūti), it should be made available for enjoyment to the honest (law-abiding) people. Because prosperity is useless if the good people cannot participate in it.
- 14. Wealth and properties in the hands of the wicked bring no benefit to the king or the state, just as fruits of the  $kimp\bar{a}ka$  trees  $(m\bar{a}k\bar{a}la)$  are consumed by the crows  $(dhv\bar{a}nk\bar{s}ah)$  or  $k\bar{a}k\bar{a}h)$  only and none else.

सतां<sup>7</sup> मार्गनिरोधे कुसचिबकृते विभूतिवंफत्यं दश्यन्नाह—विभूतीरित । विभृतीर्विभवान् प्राप्य परमा उत्कृष्टाः । सतां सत्पुरुषाणां सम्भोग्यतां नयेत् । यासु विभृतिषु सन्तो न तिष्टन्त्युपभोक्तं ता वृथेव निष्फला विभूतय इति ॥ १३ ॥

साधुधने साधुसम्मोगं व्यतिरेकमुखेन दशंयन्नाह—अमर्द्धिरित । अमद्भिरमतामेव भुज्यन्ते धनसम्पदः । फलं हि पापवृक्षस्य किम्पाकवृक्षस्य महाकालवृक्षस्य [माकालफल इति भाषायां प्रसिद्धिः ] धा<del>व</del>्क्षाः काकाः भक्षन्ति नेतरे ॥ १४ ॥

<sup>7</sup> सन्मार्गनिरोधे दोषमाह—सम्भोग्यतां सन्पुरुपाधिष्टितताम् प्राप्येत्। अन्यथा निष्फला भवन्ति ॥ १३ । वाग्मीप्रगल्मः स्मृतिमानुद्गो बलवान् वशी।
नेता दण्डस्य निपुणः कृतशिल्पः सुविगृहः कि।। १५।
पराभियोगप्रसहो दृष्ट सर्व प्रितिक्रयः।
परिच्छद्वानुपेश्ली व सिन्धिवगृहतत्त्वविद्।। १६।
गृद्धमन्त्रप्रचारश्ची देशकालविभागविद्।
आदाता सम्यगर्थानां विनियोक्ता च पात्रविद्।। १७।
कोधलोभभयद्रोहस्तम्भचापल वर्जितः।
परोपतापपेशुन्य मात्सर्येष्यांनृतातिगः॥ १८।
वृद्धोपदेशसम्पन्नः शक्तो व मधुरदर्शनः।
गुणानुरागी व स्मितवागात्मसम्पत् प्रकीर्तिता।। १६।

<sup>8</sup> कृतविद्यः

<sup>88</sup> स्ववग्रहः

<sup>9</sup> सर्वद्रप्र

10 परच्छिद्रान्त्रपेक्षी, परिच्छिद्रानुपेक्षी

<sup>11</sup> प्रचारस्स्यात

12 श्रह्मो 12a मित

15-19. Qualities enumerated below constitute ātmasampat (or Svāmīsampat, the personal possessions) of a king:-eloquence and frugality of speech (as necessary for refutation of others' arguments), memory (or power of retention), stately physical form (or domineering personality), strength (mental and physical), self-restraint (power of self-control), power of leadership, skill in the application of danda (coercive measures), perfection in all arts and sciences kṛtaśilpa, kṛtavidyah), ability to win over the anti-social elements, steadiness during enemy action, knowledge of ultimate results or possible reactions (of all actions drstasarva pratikriya), promptness in detecting the weak points of enemies, acquaintance with the laws of peace and war (sandhizigraha tatzazid), observance of strict secrecy of decisions or counsels as well as actions (gūdhamantra-pracāra), ability to take advantages of place and time, collection of money (taxes) at standard rates (i.e., without imposing irregular levies) and utilisation of it in deserving cases (for the development of the state and its people), restraint of passions like anger, greed, fear, malice, obstinacy, and fickleness and avoidance of oppression (on others), spitefulness, avarice, jealousy and falsehood, respectfulness to counsel of the elders (the learned) agreeableness in speech and appearance, appreciation of merit (of the meritorious) and practice of using measured dialogue.

स्वामिप्रकृतिसम्बन्धिनामाभिगामिकगुणानां स्वरूपं गुणैरुत् कृष्टप्रामभिगच्छतां कर्मसचिवादीनां च प्रसङ्गात् स्वरूपमभिधाय प्रस्तुतामात्मसम्पदमभिधातुमाह्—वाग्मीति । वाग्मी प्रशस्तवाक्, प्राशस्त्यं च वाचां लिलतमधुरैरल्पैरेवाक्षरैर्वहृथंप्रतिपादनम् । प्रगल्भोऽपर्षद्वीरुः, सुरसदस्यपि विगृह्य वक्तीत्यर्थः । स्मृतिमान् श्रुतं दृष्टं वा वर्षशतेऽपि पृष्टो न विस्मरित । उदम्र उद्गतामः श्रुतं दृष्टं वा वर्षशतेऽपि पृष्टो न विस्मरित । उदम् उद्गतामः श्रुतं दृष्टं वा वर्षशतेऽपि पृष्टो न विस्मरित । उदम् उद्गतामः श्रुतं दृष्टं वा वर्षश्रितं । वर्षा जितेन्द्रियः, इन्द्रियविषये वशो विद्यतेऽर्येति । नेता दण्डस्य वभपिर-क्रिशादिकस्य प्रणेता सुविज्ञात प्रणयनाच्चतुरङ्गबलात्मकदण्डस्य प्रणयनाच्च । निपुणं यथा भवति तथा, कृतिशल्योऽभ्यस्तकलः, स्ववम्रहः सुखेनैवानीति प्रवृत्तोऽवगृह्यते । निषद्भात इति ॥ १५ ॥

किन्न पराभियोगेति । पराभियोगप्रसहः परेः शत्रुभिः कृतमभियोगं विष्रहं सहते साध्वसादेवो-पनतो न भवति, शत्रुकृतविष्रह सिहिष्णुः । सर्वदूष्ट प्रतिकिय इति सर्वापायेषु वृष्टाः <sup>10</sup> प्रतिक्रियाः प्रतीकारा येन स तथा । परिच्छद्रान्ववंशी शत्रुच्छिद्रान्वंपणशीलः <sup>11</sup> । सन्धिविष्रहतत्त्वविद् इति षाइ गुण्य प्रयोगवित्, <sup>12</sup> सन्धिविष्रहोपादानात् पद्गिष गुणा गृहीता भवन्ति ॥ १६ ॥

अपरम गृह ति । गृहमन्त्रप्रचारः गृहोऽतिगुप्तो मन्त्रः पनाङ्गः कर्मणामारम्भोपायः, पुरुषद्रव्य-सम्पत्, देशकालविभागः, विनिपात प्रतीकारः, कार्यसिद्धिश्चेत्येवं लक्षणो यस्य । तथा गृह प्रचारोऽन्येरविदित-संचारः परेपामसान्यः स्यात् । देशकाल-विभागविद् इति, देशः कोऽस्माकं युद्धाच्यसेनास्थानादेरनुकूलः कालश्च, शत्रोः प्रतिकृत्यः, इति विभागं जानाति यः सः । आदाता सम्यगर्थानां प्रजादिभ्यः शास्त्रोक्तन्यायेन, तथा विनियोक्ता च सहग्रयकरणेन । पात्रविद् इति, अर्थ-विनियोगे पुरुषार्थत्रयाभिसन्धिना । पात्राणि त्रिविधानि—धर्माभिसन्धिना बाह्मणतपस्वक्षपणकादयश्च, अर्थाभिसन्धिना मन्त्रिपुरोहितादयोऽर्थोत्पादकाः, कामाभिसन्धिना मनोरमाः स्त्रिय इत्येवं गुणवक्तया पात्राणि वेक्तीति ॥ १७ ॥

अपरश्च क्रोधित । क्रोधादि प्रतीतम् । परोपतापपैशुन्यमात्सर्येष्यान्तितानि प्रतीतानि । नान्यतिगच्छतीति परोपतापादिभिवियुक्त इत्यर्थः ॥ १८ ॥

किश्व । बृद्धोपदेशेति । अनवरतं बृद्धोपदेशेः सम्पन्नो बृद्धोपदेशजनितसम्पत्तियुक्तः । शक्त इति, उत्साहशक्तिभिः समर्थ इत्यर्थः । मधुरदर्शनो रमनीयाकृतित्वात् । गुणानुरागी गुणवत् मु कृतानुरागः । स्मितवागीपद्धासतोपलिश्वतवाक्, एवंपर्याय पश्चविंशतिगुण परिकल्पिताऽत्मसम्पत्तिः, तया सम्पद्यते विजिगीषोरात्मेति, आत्मसम्पत् प्रकर्षेण कीर्तिता पूर्वाचार्येशिति ॥ १६ ॥

- <sup>8</sup> मानविस्मरणशीलः । उदग्रः
- <sup>9</sup> तेऽववध्यत इति । 10 प्रतीकारद्रष्टा ।

# इत्यादिगुणसम्पन्ने लोकयात्राविदि स्थिरे । निर्वृत्तः पितरीवास्ते यत्र लोकः स पार्थिवः ॥ २० ।

<sup>20.</sup> Adorned with these qualities (of head and heart) and well aware of the nature of men and matters (lokayātrāvid) he who remedies all troubles of his subjects and governs them as a father unto them (pitarīvāste), is worthy of being a pārthiva or ruler of earth (the dominion).

आत्मसम्पदी माहात्म्यं दर्शयन्नाह—इत्यादिगुणेति । इत्यादिगुणसम्पन्ने । लीकयात्रा

लौकिको व्यवहारस्तं वंत्तीति स तस्मिन् लोकयात्राविदि। स्थिरेऽचपले। निर्वृतो निर्वाणः सकलोपतापविच्छेदात्। पितरीव जनक इव। आस्ते स्थिति करोति। पुत्र इव लोको जनपदो यत्र स पार्थिवः, नान्य इति॥ २०॥

## आत्मसम्पद्गुणैः सम्यक् संयुक्तं युक्तकारिणम्। महेन्द्रमिव राजानं प्राप्य लोकोऽभिवद्धं ते<sup>13</sup>॥ २१।

#### 13 लोको विवर्दत

21. The king, who always applies his accomplishments (ātmasam-padguṇa) in just and proper manner, gains, like Mahendra (the lord of the gods in heaven), prosperity in increasing proportions.

अमुमेवार्थं द्रदृयन्नाह—आत्मसम्पदिति । युक्तकारिणं विमृश्यकारिणं प्राप्य लोको जनपदो विशेषेण वर्धत इति ॥ २१ ॥

## शुश्रूषा श्रवणं चव गृहणं धारणं तथा । ऊहोऽपोहोऽर्थविज्ञानं तत्त्वज्ञानं च धीगुणाः ॥ २२ ।

22. Desire for learning (or spirit of inquiry śuśr $\bar{u}$ , $\bar{s}$ , listening to discourses, perception and retention in memory as well as deliberation of different theories by logical process ( $\bar{u}$ hah-apohah) and realisation of their inner import ( $tatvaj\tilde{n}\bar{a}na$ ), are intellectual faculties.

आभिगामिकगुणमध्ये पिठताया बुद्धे रुत्साहस्य च प्रत्येकं गुणान्तरमिभधातुं बुद्धे रष्टौ गुणानाह—गुश्रूषेति । गुश्रुषा अनमान्तरवासनया विद्यास गुरोः श्रोतुमिच्छा । तदनन्तरं श्रवणं चतुर्वगस्य करोति । श्रृतस्य प्रहणं श्रुतकमेणेव व्याख्यातस्यादानम् । धारणमवधारणं मनसि । विज्ञानमिति विविधं ज्ञानं सदसद् रूपम् । ऊहो वितर्कः, किमिदमेवंविधम्, अन्यथा वा, इति सन्देहः । विचार्य असतः श्रुतस्य परित्यागोऽपोहः । तत्त्वज्ञानं च तत्त्वाभिनिवेश इति, तत्त्वं परमार्थस्तत्राभिनिवेश-श्रित्तस्यावेशनम् । एवमेतेऽष्टारिप गुणा धियः । यथा च कौटित्यः—"गुश्रूषा श्रवणप्रहणपारणविज्ञानो-हाऽपोहतत्त्वाभिनिवेशाः प्रज्ञा—गुणाः" (कौ अर्थ ६-१-४)। इति ॥ २२ ॥

<sup>13</sup> विद्यागुरोः श्रवणं, गुरूक्तस्य ग्रहणं, धारणं गृहीतस्य, ऊहः सुतर्कः, अपोहः विप्रतिपत्तियुक्ता-नामर्थानां निर्णयः, विज्ञानं विविधं ज्ञानं, एते शास्त्रार्थं समधिगच्छन्ति ।

## दाक्ष्यं शैष्युं तथामर्षः शौर्यं चोत्साहरुक्षणम् । गुणौरेतैरुपेतः सन् राजा भवितुमर्हति ॥ २३ ।

- 23. Energy (utsāhaśakti) is composed of skilfulness, promptness, sustained animosity and valour (courage). A king becomes worthy of his position only by the possession of these qualities.
  - ्द्धत्साहगुणानभिधातुमाह—दाक्ष्यमिति । दाक्ष्यं कौशलम् । शेघ्रां क्षिप्रकारिता । अमर्षे ५५-

कारिणां \* कथमप्यविरमरणम् । शौर्यमभीरूतमम् । एतदुन्साहरुप्तणमित्यनेनोत्साहो रूक्ष्यत इति । गुणैराभिगामिकैरात्मसम्पदुक्तीतन्तरोक्तवुद्भू प्रत्साहगुणैरुपेतोऽन्त्रितो राजा भवितुमर्हति महाराजत्वयुक्तो भवतीत्वर्थः ॥ २३ ॥

#### 14 अपकारानां

त्यागः सत्यं च शौर्यं च त्रय एते महागुणाः। प्राप्नोति हि गुणान् सर्वानेतैर्युक्तो नराधिप<sup>14</sup>॥ २४।

#### 14 महीपतिः

24. Kindness (in offering necessary substances to one seeking asylum), firm adherence to truth and valour are the three great royal quarities (mahāguṇāh), that make the king worthy.

एतेषां मध्ये गुणत्रयस्य प्राधान्यं दर्शयन्नाह—त्याग इति । स्थुळळक्ष्यताळक्षणस्त्यागः (वदान्यता-ळक्षणः वा ) सत्यं शौर्यं च यथोक्तम् । एते त्रयो महागुणाः, महागुणफळमम्पादकत्वात् । एभिस्त्रिभिरेव गुणेर्युक्तः सर्वान् गुणान् प्राप्नोति । यत् सर्वेर्गुणेः वर्तव्यं तत् गुणत्रयमेव सम्पादय-तीत्यर्थः । तथा च "त्यागेन विक्रमादित्यस्तथा शौर्येण शहकः । सत्याद्युधिष्टरा राज्यं श्रूयते प्राप्तवानिति" ॥ २४ ॥

रवागेन विक्रमादित्यः शौर्येण श्र्द्रकः फलम् । सत्येन युधिष्ठिरो राज्यं प्राप्तवानिति श्रुयने ।

कुळीनाः शुचयः शूराः श्रुतवन्तोऽनूरागिनः। दण्डनीति 14 प्रयोक्तारः सचिवाः स्युर्महीपनेः॥ २५।

## <sup>148</sup> दण्डनीतेः

25. Sacivas or ministers of the king should be of noble lineage, of unblemished conduct, bold, learned, loyal and experts in application of the principles of political science.

स्वामिगुणसम्पद्मिभधाय, अमात्यगुणसम्पद्मिभधातुं त्रावत्कर्मामात्य मन्त्रिपर्पद्मात्यादीनां यथायम्भवं गुणानाह—कुळीना इति । कुळीनाः गुद्धौभयकुळ्यमृत्पन्नाः । ग्रुचय इति स्वभावन शौच-पराः । शूरा अभीरवः । श्रुतवन्तः, आन्वीक्षित्रयादि श्रुतं विद्यते येपां ते इति ज्ञातारः, अनुरागिणः स्वामिन्यनुरागवन्तः । दण्डनीतेः प्रयोक्तारः, अस्येव नीतिशास्त्रस्य प्रयोक्तारः । सचिवाः यह विचिन्वन्ति स्वामिना सहार्थानित्यमात्याः । स्युभवयुः । महीपतिर्विजिगीपोः । कौटित्येनतदुक्तम— "अभिजनप्रज्ञाशौच शौयन्तिराग-युक्तान् अमात्यान् कुर्वीतः" (कौ अर्थ १-८-२६ ) इति ॥ २५ ॥

उपधाः 15 शोधिताः सम्यग्गाहमानाः फलोदयम् । तस्य 16 सर्व' परीक्षेरन् सानुरागाः कृताकृतम् ॥ २६ ।

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> उपधाशोधिताः सम्यगीऽमानाः

<sup>16</sup> तेऽस्य सर्व

26. Such ministers whose loyalty is proved by relevant *upadhās* (tests) would be employed in examining carefully the results of all omissions and commissions of the king.

अमात्यादीनां शुचीनामप्युपधाशोधनं स्चयन्नाह—उपधित । उपधाशोधिता इति । चतस्र उपधाः—धर्मोपधा, अथोपधा, कामोपधा, भयोपधा चेति । तद्यथा—अधार्मिकोऽयं राजा साष्वेनं हत्वाऽन्यमुपपादयाम इति प्रत्याख्याने शुचिरिति धर्मोपधा । छुव्धोऽयं न ददाति, अतो वश्चनीय इति प्रत्याख्याने शुचिरित्यथोपधा । राजमहिषी त्वां कामयते कृतसमागमोपायेति प्रत्याख्याने शुचिरिति कामोपधा । एकोऽमात्यः सर्वानावाहयेत् तेनोद्वेगेन किल राजा तानवरुन्ध्यात् कापटिकरछात्रः १० पूर्व्वावरुद्धस्तेषामेकैकमात्यं भयदर्शनेन राजवधार्थमुपनयेत् तत्प्रत्याख्याने शुचिरिति भयोपधा । तत्र कौटिल्यमतम्—"न त्वेव कुर्यादात्मानं देवीं वा लक्ष्यमीरवरः । शौचहेतोरमात्यानामेतत्कौटिल्य दर्शनम् ॥" (१११०११०)

इत्येवसुपधाशोधिताः सम्यग् गाहमानाः फलोदयमस्येति स्वामिनः, सर्वं तन्त्रावापगतं <sup>13</sup> कार्यं परीक्षेरन् निरुपयेयुः। सानुरागाः कृतदानत्वादनुरागयुक्ताः। कृताकृतं किं कृतं किं वा न कृतिमिति॥२६॥

16 कापटिकश्चात्र । 17 तत्रोपगतं।

उपेत्य धीयते यस्मादुपधेति ततः स्मृता । उपाया<sup>17</sup> उपधा ह्रो यास्तयाऽमात्यान् परीक्षयेत् ॥ २७ । स्ववग्रहो जानपदः कुलशीलबलान्वितः । वाग्मी प्रगल्मश्चश्चप्मानुत्साही प्रतिपत्तिमान ॥ २८ । स्तम्भचापलहीनश्च मैतः क्रोशसहः शुचिः । सत्यसत्त्वधृतिस्थोर्यं <sup>178</sup> प्रभावारोग्य संयुतः ॥ २६ । कृतशिल्पश्च दक्षश्च प्रज्ञावान् धारणान्वितः । दृद्भित्तरकर्तां च वैराणां सचिवो भवेत् ॥ ३० ।

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> उपाय <sup>178</sup> प्रतिभारोग्य

<sup>27.</sup> Upadhā is a means to get people (passing through it) nearer to the king (upa+ctya) or join his service, hence it is so named. Thus upadhās are tests for examining the integrity of ministers.

<sup>28-30.</sup> The following qualities would make a good (worthy) minister (saciva or mantrī). Agreeable personality (capable of preventing the anti-social elements and of winning them over), native of the soil (not of foreign extraction), high-born and of good conduct, possessing a strong physique, eloquent but frugal in speech (according to circumstances), far-sighted and influential (in society due to his integrity of character), devoid of both obstinacy and fickleness.

of amicable disposition (to all), painstaking and honest (in thought and action), sucisfuldha by means of upadhā tests, truthful, firm or steadfast (in all circumstances, fair or foul), patient and domineering, healthy (free from disease), well-versed in arts and crafts and skilful (in their practical application), possessing intellect and power of comprehension, devotedly loyal (to the master) and capable of counteracting hostilities of enemies.

उपधाशन्दिनिर्वचनमभिधातुमाह<sup>18</sup>—उपेत्येति । उप समीपम्, एत्य धीयते ढौक्यते यस्मादुप-धेति ततः स्मृता । उपायः, उपजाप प्रयोग उपधा ज्ञेया तयाऽमात्यान परीक्षयेत् ॥ २७ ॥

सामान्यत अमात्यानां गुणसम्पदमिधाय मन्त्रिसम्पदमिधातुमाह—स्ववग्रह इति । उन्मार्ग-प्रश्नममात्यं येऽवगृह्णन्ति प्रभविष्णुतया विशृत्य निवास्यन्ति बन्धु प्रश्तयस्तैऽवग्रहाः । शोभनतरा अवग्रहाः यस्यासौ स्ववग्रहः शौभनतरश्रह्णलक इत्यर्थः । स तद्भयात् नावर्तव्ये प्रवर्तते । जानपद इति विजिगीपु-जनपदभवः, स्वजन्मभूमवात्मत्यात् तद्विरुद्धं न समाचर्रति । युलमाभिजात्यम् । शीलं सुस्वभावता ॥ बलं च कायवलं तेनान्वितः । वाग्मी प्रशस्तवाक्, प्राशस्त्यं च वाचां स्वल्पै-रक्षरैरितिमनोहरैरनल्पार्थं प्रतिपादनम् । प्रगल्भोऽपरिषद्भीरः । चक्षुष्मान् शास्त्रमेव चक्षुस्तदः युक्तः । उत्साही गुणलययुक्तेन उत्साहेनान्वितः । तथा च कौटित्यः—"शौर्यममर्षोशिप्रता दाक्ष्यं चोत्साह गुणाः" (कौ अर्थ ६ १।५ ) इति । प्रतिपत्तिरुत्पन्नप्रतिमा तथा युक्तः ॥ २८ ॥

अपरम्न स्तम्भेति । स्तम्भः स्तन्धता, चापलमप्रतिष्ठितत्वं, ताभ्यां होनः । मेत्रो मित्रहितः [ मिलावहितः वा ] स बहुमिलो भवतीति । ऋ शसहः क्षुत्पिपासादिक्केशान् सहत इति । शुचि-श्वतुरुपधाशुद्धः, सत्त्वं व्ययनेऽभ्युद्ये यदिकारि, सत्यममृषावादः, धृतिरिवपादित्वं, स्थ्यं स्थितरिवच्चलत्वम्, प्रभावः प्रभुता, आरोभ्यं नीरोगता, तेः संयुतः ॥ २६ ॥

किंघ । कृतिशित्पश्चेति । कृतिशित्पोऽभ्यस्त सकलकलाकलापः, दक्षः शीघकारी, प्रज्ञावानष्ट गुणबुद्धियुक्त, धारणमिवस्मरणं तदन्वितः, द्रृद्भिक्तरचलानुरागः, अकर्ता वराणामिति स्वामिकृतवराणामिप प्रशमियता सचिवो मन्त्री भवत् ॥ ३० ॥

18 उपधाशब्दस्य निरुक्तिमभिधातुमाह—

# स्मृतिस्तत्परतार्थे षु वितकों ज्ञाननिश्चय। दृढ्ता मन्त्रगुप्तिश्च मन्त्रिसम्पत् प्रकीर्तिता॥ ३१।

तथाऽन्यानिष मन्त्रिगुणानाह—स्मृतिरिति । स्मृतिर्धारणा, धारणान्वित इत्युक्तोऽिष गुणः पुनरुत्यते, आदरप्रदर्शनार्थम् । तत्परतार्थेषु अर्थेषु रलादिषु अतितातृपर्यम् । वितकी बुद्धिगुणमध्ये

<sup>31.</sup> Of the qualities constituting mantri sampat (as enumerated above), three are essential, viz., memory for the purpose of taking prompt and quick decisions in the context of past events, power of deliberation for correct judgment, and firmness (devotion) for maintaining secrecy of policy decisions.

पठितोऽपीह पुनरुच्यते, आदरार्थम् । ज्ञानं यथार्थरूपं, तिश्वश्वयः । द्रृढ्ता द्रृढ्मितिता, द्रृढ् भिक्तत्वेन प्रतिपादिताऽपि पुनरुच्यते, आदरार्थम् । मन्त्रगुप्तिः पश्चाङ्गमन्त्र गोपनम्, इति मन्त्रिसम्पत् प्रकीर्तिता, एभिर्मन्त्री १ सम्पदात इति ॥ ३१ ॥

<sup>10</sup> एभिर्मन्त्रैः

# त्रय्यां च दण्डनीत्यां च कुशलोऽस्य<sup>18</sup> पुरोहितः। अथर्वाविहितं कर्म<sup>18</sup> कुर्याच्छान्तिक पौष्टिकम्॥ ३२।

- <sup>18</sup> कुशल: स्यात्
- 19 नित्यं ; कुर्यात् नित्यशान्तिक पौष्टिकम्
- 32. The Royal Priest should be well versed in *Trayī* (the Vedas) and *Daṇḍanīti* (Science of polity). He should always be engaged in the performance of śāntika and pauṣṭika ceremonies (expiatory and benedictory rites) as prescribed in the Atharvaveda.

अमात्यविशेषमेवाधिकतरगुणं पुरोहितमभिधातुमाह—त्रथ्यामिति । मन्त्रिसम्पदुक्तगुणानामुपरि त्रथ्यामुक्तलक्षणायां दण्डनीत्यां चास्यामेव कुशलः प्रवीणः पुरोहितः स्थात् । अथवेकि न शान्तिक पौष्ठिकं कुर्यात् । तथा च कौटित्यः—''पुरोहितम् उदितोदितकुलशोलं साङ्गवेदे दैवे निमित्ते दण्डनीत्यां च अभिविनीतमापदां दैवमानुषीणाम् आथर्वभिः उपायैः प्रतिकर्तारं प्रकुर्वीत (कौ. अर्थ. १-६-६ इत्यादि ॥ ३२ ॥

# ताहुक् सांवत्सरोप्यस्य ज्योतिःशास्त्रार्थिचन्तकः। प्रश्नाभिधानकुशलो होरागणिततत्त्ववित्॥ ३३।

33. The Royal Astrologer should be an expert in making annual forecasts (of coming events as well as of seasonal changes, rainfall etc.), well-versed in the science of Astrology (theoretical and applied, i.e., one who can judge occult influences of stars and planets on human affairs), prompt and accurate in solving problems (referred to him) and proficient in the computation and interpretation of zodiacal signs, horāśāstra (Astronomy).

प्रसङ्गात् गणकगुणमभिधातुमाइ-ताद्गगिति । स्पष्टम् ॥ ३३ ॥

## साधुतैषाम्<sup>20</sup> अमात्यानां तद्विद्ये भ्यस्तु बुद्धिमान् । चक्षुप्मतश्च<sup>21</sup> शिल्पं च परीक्षेत गुणद्वयम् ॥ ३४।

#### <sup>20</sup> साधतेषाम <sup>21</sup> चक्षुष्मत्तां च

34. An intelligent monarch would test the merits of the amātyas (both *Dhīsacīvas* or counsellors and *Karmasacīvas* or executive officers), with the assistance of experts in respective fields, so also about the two

aspects of efficiency (theoretical and practical) viz., extent of knowledge or vision (cakṣuṣmattā) and acquaintance with practical methods in different arts and crafts (śilṛa kalā).

अमात्यगुणपरोक्षामिभधातुमाह—साधु इति । तेषामित्यनन्तरोक्तानां, सर्वेषाम कर्मामात्यबुद्ध मात्यादीनां, साधु यथा भवित तथा । तिद्वरोभ्य इति । सा एव विद्या परीक्षितुमारच्या येषां ते तिद्वद्याः, तैः सह स्वामी बुद्धिमानष्टगुण बुद्धियुक्तः । चक्षुष्मत्तां शास्त्रदर्शित्वं, शिल्मं चित्रादिकर्म, कौशलं कलायुक्तमिति द्वयं परीक्षेत ॥ ३४॥

स्वजनेभ्यो विजानीयात् फलस्थानानवग्रहम्<sup>22</sup>। परिकर्म स्त्रदाक्ष्यं<sup>23</sup> च विज्ञानं धारियण्णुताम्॥ ३५। गुणद्वयं<sup>24</sup> परीक्षेत प्रागल्भ्यं प्रतिभान् तथा। कथायोगेन<sup>25</sup> बुध्येत वाग्मित्वं सत्यवादिताम्॥ ३६।

<sup>22</sup> कुलं स्थानमवग्रहम्

<sup>23</sup> परिकर्मसु दाक्ष्यं च

24 गुणत्रयं

25 कथायोगेप

- 35. From their kinsmen (relatives should be obtained information about their family, place of origin (i.e., whether foreigner or not), and of the nature of their social standing. But about their (three-fold) qualities of skilfulness, special knowledge (or attainments) and power of comprehension, the king should assess their actual performance.
- 36. To ascertain their power of expression, and intellect (the two important qualities), as also eloquence and truthfulness, the king should hold discussions with them.

स्वजनेभ्य इति । परीक्ष्य गाँत्रजेभ्यो जाणीयात, कुळमाभिजात्यम, आसन्नतरेभ्यः स्थानं जन्म-जनपदं वा । नियामकं च बन्धुवर्गमेतद् गुणत्रयं तथा परिकर्ममु दुर्गादिकरेषु दाक्ष्यं कौशत्यं, विज्ञानं विविधं ज्ञानं, धारायिष्णुतामवधारणशीलताम् ॥ ३५ ॥

गुणत्रयमिति । एतच्च गुणत्रयं परीक्षेत, इति पूर्वेण सम्बन्धः । कथायोगेपु स्वामिना पृष्टेषु । प्रागल्भ्यं परिषदभीस्ता । प्रतिभा उत्पन्नमितिता । वाग्मित्वं बचनकौशलं सत्यवादिता च । एतद् गुणचतुष्ठयं कथायां जानीयात् ॥ ३६ ॥

## उत्साहं च प्रभावं च तथा क्लेशसहिष्णुताम् । धृर्ति चैवानुरागं च स्थैर्यं वा यदि<sup>26</sup> लक्षयेत् ॥ ३७ ।

## <sup>26</sup> चापदि लक्ष्ययेत्

37. Their energy, influence and endurance (in difficult situations), as well as their memory (retentive faculties) loyalty and steadiness (power of composure) can only be tested in times of trouble.

उत्साहिमिति । उत्साहं शौर्यादिगुणयुक्तत्वम । प्रभावं · · । क्रेशसिह्णुतां पीडासहत्वम् । धृतिमिवषण्यत्वम् । अनुरागं स्वामिक्रेशिबन्नस्याप्यविरक्तत्वम् । स्थैर्यमभङ्गुरत्वम् । इत्येतदिष सङ्गामाध्वदुभिक्षकोशक्षयादिकार्याव्रक्षयेत, जानीयादिति ॥ ३०॥

## भक्ति में तीं च शोचं च जानीयादु व्यवहारतः। संवासिभ्यो बलं सत्त्वमारोग्यं शीलमेव च ॥ ३८।

38. The measure of their devotion (to the lord) friendliness and purity (honesty) can be ascertained from their behaviour; and their physical strength, firmness of attitude, health condition and conduct by close association with them.

भक्तिमिति । भिक्तं स्वामिनि । मेत्रीं बहुमित्रतां, व्यवहारे कश्चिदपि शत्रूर्न भवतीति । शोचमर्थथर्मादिविषयमेतज्ञानीयात, व्यवहारतः । संवासिभ्य इति सम्यक् समं वासो यैस्तेभ्यः । बलं कायबलम् । सत्त्वं सुसन्धता । <sup>20</sup> आरोग्यं शीलमेवं जानीयात् ॥ ३८ ॥

<sup>20</sup> मुसङ्घता ; मुसन्धिता ; सत्त्वं सत्त्ववृत्तिता ।

# अस्तब्धतामचापत्यं वैराणाम् चापि<sup>27</sup> कर्तृताम् । प्रत्यक्षतो विजानीयाद् भद्रतां क्षुद्रतामपि ॥ ३६ ।

## 27 चाप्यकर्तृताम्

39. Their obstinacy or fickleness and their power of counteracting enemy designs (or forces) as well as their gentlemanliness (liberality of outlook) or narrowness should be known from direct knowledge (pratyakşa or knowledge derived first hand).

अस्तन्धतामिति । अस्तन्धतामचापत्यं वैराणां चाप्यकर्तृताम्<sup>21</sup> इति प्रतीतम् । स्वजनेभ्यो विजानीयादिति परोक्षस्य परोपदिष्ठत्वात् प्रत्यक्षतो विजानीयाद् भद्रतामित्यादि ॥ ३६ ॥

<sup>21</sup> ताश्चेतत् संवासिभ्यो जानीयात् । भद्रतामित्यादिप्रत्यक्षम् ॥

## कर्मानुमेयाः सर्वत्र परोक्षगुणवृत्तयः। तस्मांपरोक्षवृत्तीनां फलैः कर्म विभावयेत्<sup>28</sup>॥ ४०।

## <sup>28</sup> कर्मों पलक्षयेत्

40. Ministers may possess additional (secondary) qualities, not directly observed but reported by others (parokṣa). The merit of such reported qualities may be determined on the basis of results achieved.

एवं प्रमाणद्वयेन परोक्षामुक्तवा, अनुमानेनाप्यभिधातुमाह—कर्मानुमेया इति । परोक्षगुणवृत्तय इति । परोक्षा अप्रत्यक्षाः, गुणस्य रामणीयकत्वादिकस्य वृत्तयः । येनैवं केयूराद्याभरणं कृतं सोऽन्यदिप रमणीयं करोतीत्यनुमीयत इति कर्मानुमेयाः परोक्षगुणवृत्तयः । यत एवं तस्मात्परोक्षवृत्तीनां कर्मणां फर्लिनिष्पत्तिलक्षणेरिनिष्पत्तं कर्म (उपलक्ष्ययेत्)। विभावयेत, अनुमिन्वीत । तथा च कौटित्यः— "प्रत्यक्षपरोक्षानुमेया हि राजवृत्तिस्तत्र स्वयं दृष्टं प्रत्यक्षं, परोपदिष्टं परोक्षं, कर्मणा कृतेनाकृतावेक्षणमनुमेयम्" (कौ. अर्थ १।६।४—७) इति प्रमाणाश्रयेण सर्वं परीक्ष्यमिति भावः ॥ ४०॥

# सज्जमानमकार्ये पु निरुन्ध्यु मन्त्रिणो नृपम्। गुरूणामिव<sup>29</sup> चैतेषां श्रणुयाद्वचन' नृपः<sup>29</sup> ॥ ४१ ।

## 29 गुरूणामपि 29a १२णुयान्तृपतिर्वचः

41. A king should listen to the advice of such ministers, who prevent him from taking wrong actions (out of passions), as he would do to his preceptors (gurūnāmiva).

मन्त्रिणां स्वामिनच विश्वयमाह - यज्ञमानिमिति । अकार्येषु शास्त्रनिषिद्धस्वाद्व्यसनादिषु सज्जमानमासिक्तं गच्छन्तं, निरुन्ध्युः प्रतिषेवेयुः, आ स्मय मन्त्रिणो गृपमिति मन्त्रिणां कर्म गुरुणामित, इहलोक-परलोकदायी जनकाचार्यादीनामिवतेषां मन्त्रिणां श्र्ण्यात, श्रवणमत्रानुष्टानपर्यन्तं श्राह्मम् । पृथिवीपतिः स्वामी ॥ ४१ ॥

नरेश्वरे जगत् सर्वं निमीलित निमीलित । सूर्योद्ये यथाऽम्भोजं<sup>30</sup> तत्प्रबोधं प्रबुध्यते ॥ ४२ । तं<sup>31</sup> वोधयेज्ञगन्नाथं स<sup>31</sup> वृध्येत यथा तथा । धीसत्त्वोद्योगसम्पन्ने स्तत् कर्मसु समाहिते<sup>316</sup> ॥ ४३ । नृपस्य ते हि सुहृदस्त एव गुरवो मताः । य एनमुत्पथगतं वारयन्त्यनिवारिताः ॥ ४४ ।

<sup>30</sup> इवाम्भोजं <sup>31</sup> तदः <sup>31a</sup> संवृध्यंत <sup>31b</sup> स्तत्कार्यं तदुपाश्रितेः ; नेः कार्य तत्तनसमाश्रितेः ॥

- 42. Because with the acts of commission and omission of a king (unrestrained by ministers), the prosperity of his dominion collapses like the setting of the sun (enveloping the world with darkness). Again just as the lotus blossoms in all its glory at sunrise, so also the prosperity of the state and its people flourishes with the awakening of senses of the king by the chastening effect of the advice of the ministers.
- 43. It is for the ministers endowed with intellect, firm devotion and energy (dhīsattvodyoga) to explain and make the king understand the proper course of action (i.e., guide him and restrain him from straying from the right path).

44. Such ministers, who unfailingly guard the king from going astray (acting unrestrainedly), are considered as the best of friends, nay teachers of the king.

जगतो विनाशाभ्युदययोर्नरेश्वरविनाशाभ्युदयौ हेतु भवत इति दर्शयन्नाह—नरेश्वर इति । नरेश्वरे विजिगीषौ, निमीलति विनश्यति जगत् सर्व' मात्स्यन्यायात् क्षयं याति । स्यौदयेऽम्भोजिमव तत्प्रबोधे नरेश्वरस्याभ्युदये प्रबुध्यते <sup>28</sup> जागति, जगदित्यर्थः ॥ ४२ ॥

तद्वोधयेदिति । तस्माद् बोधयेत् व्युत्पादयेदमात्यादिर्जगन्नाथं भुवनेश्वरम् । स स्वामी बुद्ध्येत, यथा येन प्रकारेण, पश्चतन्त्र-कथादिभिराप बोधयेत् । धीसत्त्वोद्योगसम्पन्नीः पुरुदेस्तत् तत्कार्यं तन्त्रगतमाबापगतं वा । तदाश्रितैर्विशेषतः सेवकै करणभूतः ॥ ४३ ॥

मन्त्रिणां जगन्नाथबोधकानां प्रशंसामिभधातुमाह—न्दृपस्येति । न्दृपस्य जगन्नाथस्य, ते हि यसमाद् मन्त्रप्रादयः सुहृदो बान्धवाः, त एव गुरबोऽभ्यहिततरा आचार्या मताः शास्त्रकारमताः, एनं नृपं य उत्प्थगतं शास्त्रनिषिद्धमार्गप्रवृत्तं वारयन्ति, अनिवारिताः केनाप्यनिषिद्धाः ॥ ४४ ॥

#### <sup>22</sup> प्रबुध्यति विस्तारं याति ।

## सज्जमानमकार्ये षु सुहृदो वारयन्ति ये। सत्य' ते नैव<sup>32</sup> सुहृदो गुरवो गुरवो हि ते॥ ४५।

#### <sup>82</sup> सत्यं न ते हि

45. Friends or advisers who dissuade the king from taking unjustifiable actions are not mere friends, they may be ranked as the greatest of his teachers.

एतदेव द्रवृथितुमाह—सज्जमानिमिति । अकार्थेपु निषिद्धाचरणादिषु सज्जमानमकार्थेष्वासिक्तं यान्तमनाचारेषु, सुहृदोऽनुरक्तहृदयाः शुद्धहृदया वा बान्धवाः, वारयन्ति ये ते सत्यं सुहृदो न भवन्ति । सुरव आचार्याः । किं सामान्या गुरव इति ? न, गुरवो महान्त इति ॥ ४५ ॥

## कृतविद्योऽपि बल्लिना ब्यक्तं रागेण रज्यते । रागानुरक्तचित्तस्तु<sup>33</sup> किं न कुर्यादसाम्प्रतम् ॥ ४६ ।

### <sup>33</sup> रागोपरक्तिचत्तः सम्

46. However accomplished and strong, if one (the king) is under the influence of any of the passions, what wrong can he not commit out of his attachment to passions?

उत्तमो विनययुक्तः कथमकार्येषु सक्तो भवति ? इत्याशङ्क ग्राह—कृतविद्य इति । कृतविद्योऽपि बिल्नाऽतिबल्ज्वता, व्यक्तं स्पष्टतरं, रागेण विषयानुरागेण, रज्यते न्तन्मयो भवति । रागोपरक्तिचित्तः सन् कि नाम न कुर्यात् ? अपि तु सर्वमेव कुर्यात् । असाम्प्रतमित्ययुक्तं शास्त्रनिषद्धमिति ॥ ४६ ॥

## पश्यन्निव भवत्यन्धः सम्राड्रागोवृतस्तुसन् । सुदृद्धौ याश्चिकिन्सन्ति निर्मलैर्विनयाञ्जनैः ॥ ४७ ।

#### 34 पुमान् रावावृतेक्षणः

47. He is blind (to the real situation) inspite of possessing eyes. His vision is coloured (rāgāvṛta) by his passions (as in the case of one afflicted with jaundice), and he needs the treatment of his able advisers who apply the collyrium of purifying lessons of discipline (vinayānjana).

रागसामध्यं महाययामध्यं च दर्शयन्नाह पश्यन्नपीति । पुमान् पश्यन्नपि लोचनाभ्यां सूर्याद्यवलोके व सित् यपाप यथापि भवत्यन्धः । लोकह्याविरुद्धकार्याणामदर्शनात् तदिदमान्धं नीलीर्यक्षकान्ध्यसमानम् । रागावृतेक्षणो रागोपरक्तनयनः । सृद्धः सिनवा एव वेदाधिकित्सन्त्या- न्ध्यमपनयन्ति । निर्मलेराजिहारिमिर्विनगन्नेनेरिन्द्रियजगोपदेशाञ्जनेरिति ॥ ४७ ॥

#### <sup>2</sup> ' लोकग्रन्नपि

# रागमानमदान्धस्य स्बलतः शत्रुसङ्करे<sup>35</sup> । हस्तावलम्बो भवति सुहृत्सचिव चेष्टितम् ॥ ४८ ।

## <sup>35</sup> पृथिवीपनः

48. A ruler loses his monarchy due to his blindness caused by excessive attachment to passions of anger, arrogance and conceit. He may however maintain his hold only (as if by his hands) due to the efforts of his advisers and ministers.

तदेव दर्शयन्नाह—रागेति । रागमानमदैरन्धस्य, रागो विषयेष्वनुरक्तता । मान आत्म-सम्भावना । मदो योवनवसुशीर्यादिकृतः । तेरन्धस्य कार्यमपद्यतः स्खळतः शत्रुकृतापदि पततौ हस्तावलम्यो भवति । स्खलन्तो यथा हस्तावलम्येन धार्यन्ते तद्वत् सुद्दन्सच्विवचेष्टितं मन्त्रिचेष्टितम्, तेन स्वामी स्खलन् भार्यत इति ॥ ४८ ॥

# मदोद्धतस्य<sup>36</sup> नृपतेः सङ्कीर्णस्येव दन्तिनः। गच्छन्त्यन्यायवृत्तस्य नेतारः खलु वाच्यताम् ॥ ४६।

#### <sup>36</sup> मदोद्यृत्तस्य

49. If they (ministers and advisers) do not restrain the king from committing wrongs under the influence of passions like the rogue tuskers, they themselves become objects of censure.

ये तु स्वामिनः स्विलितान्युपेक्षन्ते तेषां दोषान् दश्यन्नाह— मदोद्धतस्येति । मदेनोद्धतस्योन्मार्ग-प्रवृत्तस्य, नृपतिर्विजिगीषोः । सङ्कीर्णस्येव दन्तिनः । न भद्रस्य, भद्रः स्वभावत एव विनीतो भवति । गच्छन्त्यन्यायप्रवृत्तस्य शास्त्रोक्तवृत्तरहितस्य । नेतारो मन्त्रप्रादयो ये नैव निवारयन्ति ते । वाच्यतां निन्यताम् । खलु निश्चयेन गच्छन्ति । स्वामी स्खलन् रथ्य इत्यपि<sup>2</sup> मन्त्रिगुणो द्रष्टव्यः । एवंच मन्त्रिगुणसम्पत् सम्पूर्ण भवतीति भावः ॥ ४६ ॥

24 अयमपि

## भूगुणैर्वर्द्ध ते राष्ट्र' तद्बृडिनृपबृद्धये । तस्माद् गुणवर्ती भूमिं भृत्ये भूपस्तु<sup>37</sup> कारयेत् ॥ ५० ।

- <sup>37</sup> नृपतिरावसेत् ; भूपतिराविशेत् ।
- 50. The quality of the land (fertility and soil resources) is the root of prosperity of the kingdom and with the progressive prosperity of the kingdom flourishes the strength of the king himself. Hence the king should take necessary steps to develop resources of fertile lands.

स्वामित्रकृतेरमात्यप्रकृतेश्च गुणसम्पदमिभधाय राष्ट्रश्कृतिरिभधिया । राष्ट्रं च द्विधाऽवस्थितं भूमिर्जनपद्म । तत्र भूमेरेव तावद् गुणसम्पन्नायाः सामर्थ्यं दर्शयन्नाह—भ्गुणिरिति । भ्गुणिर्वेक्ष्यमान-लक्षणिर्वर्धते राष्ट्रं जनपदः । तद् वृद्धिन् पवृद्धये, राष्ट्रवृद्ध्या कोशवृद्धिः, तयेव तस्य दण्डस्य वृद्धिः, तया मण्डलान्तरब्रहणान्त्यस्य वृद्धिरिति । तस्माद् गुणवर्ती भूमि भूत्ये भूपितराविशेदिति प्रतीतम् ॥ ५० ।

#### 24 अयमपि

शस्याकरवती पण्यखनिद्रव्य समन्विता । गोहिता भूरिसंस्तिला पुण्ये जनपदेवृता<sup>38</sup> ॥ ५१ । रम्या सकुक्षरवना वारिस्थल पथान्विता<sup>39</sup> । अदेवमातृका चेति शस्पते भूविभूतये<sup>398</sup> ॥ ५२ ।

## 38 र्यता 39 यथान्विता 39a भूरिभूत्ये

51-52. Land resources (bhūsampad or janapadasampad) may be enumerated as follows,—fertile (yielding abundant crops), productive of different types of commodities, rich with mines and mineral resources, suitable for cattle rearing, copiously watered or with abundant water resources, inhabited by righteous people, resplendent with charms of nature, abounding with elephant forests, possessing adequate communication links by water routes and land routes (conducive to trade), and not dependent on rains (adevamātṛkā) for cultivation (due to prevalance of irrigation system).

भूमिगुणानेवाभिधातुमाह—शस्याकरवतीति । शस्यानि अष्टादशापि धान्यानि पूर्वमध्यावरबीज वापानि । आकराः, सुवर्णायु तपित्तस्थानानि । पण्याणि कुङ्कमागुरुजीरकादीनि । खनयः, वज्रमणि-सुक्तायु तपित्तस्थानानि । द्रव्याणि शाकातिनिशादिदुर्गासु पयोगिसारश्क्षे वनानि तरिन्वता । गोहिता गवां क्षीरवृद्धि विधायिनी । भूरिसलिला प्रचुर जला । पुणैधार्मिकै-र्जनपदै वर्णाशिमिकिर्युता ॥ ५१ ॥

किन्न, रम्येति । रम्या रमणीया । सकुज्ञरवना हस्तिवनोपेता । वारिस्थलपथाभ्यां युक्ता, जलमार्गस्थलमार्गाभ्यां युक्ता । अदेवमातृका, देवः पर्जन्य एव मातृका यस्याः सा देवमातृका पर्जन्य सस्येत्यर्थः, तद्विपरीता अदेवमातृका । भूरिसल्लिल्तंन सरित्सरः सहस्रमङ्गुलत्वेनापर्जन्यसस्या इत्यर्थः । एवं प्रकारा शस्यते भूविभृत्ये भवतीत्यर्थः ॥ ५२ ॥

## सशर्करा<sup>40</sup> सपाषाणा साटवी नित्यतस्करा । रूक्षा सकण्टकवना सब्याला चेति भूरभूः ॥ ५३ ।

40 सशर्करोपपा : सर्वरोपरपाषाणा

53. A land becomes unworthy (for possession or uneconomic) if it is of rugged soil, strewn with gravels and stones, excessively fore-ted and full of thorny shrubs, arid and sandy, infested with thieves, wild animals and reptiles.

भूदोषानभिधातुमाह—शर्करेति । शर्कराः प्रस्तरशकळानि । ऊपरः क्षारमृत्तिका यत्र बीजादि न प्ररोहिति । पाषाणाः शिलासमृहाः, तैः सह वर्तत इति । अटवी तात्रथ्यादाटिकाः, तेर्युताः । नित्यतस्करा (चौरा) प्रतिरोधकादिभिविरहिता । स्था क्षिम्धत्वरहिता । सक्ष्यक्रवना कण्टक-वनान्विता । सव्याला व्याव्यसिहसर्पवती । भूः, अभूः सा भूरेव न भवति बहुदोपत्वात् ॥ ५६ ॥

## 25 साटवीगर्तयुक्ता

स्वाजीवयो भ भूगुणैर्युक्तः सारूपः वर्षताश्रयः । श्रुद्रकारुवणिक्ष्रायो महारम्भकृषीवलः ॥ ५४ । सानुरागो रिपुद्धे पी पीड़ाकरसहः पृथुः । नानादेश्यैः समाकीणी धार्मि कः पशुमान् धनी ॥ ५५ । दृद्धग् जनपदः शस्तोऽमूर्ख व व्यसनिनायकः । तं वर्द्ध येत् प्रयत्नेन तस्मात् सर्व प्रवर्द्ध ते भ ॥ ५६ ।

41 स्वाजीवो 42 सानुपः 43 शस्तो मृखं 44 प्रवर्तत

54-56. A land is considered to be the best which provides occupations to the inhabitants (of different professions and trades), rich with resources (agricultural and mineral resources); adequately watered (by natural perennial rivers and lakes); situated at the base of a hill (providing fodder for cattle and wood for fuel); inhabited by the śūdras (agricultural and industrial labour) artisans and craftsmen, and traders (engaged in their respective vocations); where extensive agricultural operations are undertaken (by the cultivators); where inhabitants are loyal, wrathful to enemies or free from vices (ripudveṣī); and who ungrudgingly bear the burden of taxation even when excess levies are imposed; which is

visited by foreigners (from different other kingdoms for trade or other purposes); where people are pious (who follow their respective modes of life as prescribed in the Dharmaśāstra); who possess enough livestock and wealth, and where popular leaders (nāyakah) are not foolish and sensuous or addicted to sensual pleasures. Such a land should be developed at all costs (with all possible efforts), as it becomes the root of all prosperity.

जनपदगुणानिभधातुमाह—स्वाजीन्य इति । स्वाजीन्यः सुखमाजीन्यते श्रेण्यादिभिः, विश्वितत्वात् । भूगुणेरनन्तरोक्ते युक्तं इति । भूमिभूमिनियिष्टोजनपदश्व राष्ट्रशब्देनात्र गृह्यते । सानूपः [सारुपः इति मूलप्रन्थे] सजलभूमियुतः इक्षुशाल्यादि (नानाशस्य) प्रभवत्वात् । पर्वताश्रय इति तृणकाष्टादि सोकर्यं सम्पादनात् । श्रूदकारुवणिकप्राय इति । विधेयत्वाद् यथेष्टभोग्यो भवति । महारम्भः, महान्तः कृष्याद्यारम्भाः कृषीवलानां कर्षकानां यत्र स तथा ॥ ५४ ॥

सानुराग इति । सानुरागः स्त्रामिनि । रिपुद्धे पी स्त्रामिशत्रौ द्धेषवान् । पीड़ाकरसह इति स्वचककृतां पीड़ामल्पकोशत्वाद्धिकभिष करमाततं सहत इति । प्रश्चित्तिर्ताणः । नानादेश्यैः समाकीणः सकलदेशजनैर्वाणिज्या (या) यातराकीणः पण्य प्राचुर्यकरत्वात् । धार्मिक इति धर्मस्य षष्टांश-दानेनोपकरोतीति । पशुमान् क्षीरवृतादिभिरूपकरोतीति । धनी धनित्वात् प्रतः दन्डकरादिभिनं पीड्यत इति ॥ ५५ ॥

अपरश्च, ईद्वगिति । अभिहितस्वरूपः । जनपदो राष्ट्रम् । शस्तः सद्भिः कृताशंसः । मूर्खा बुद्धिरहिताः । व्यसिननो विषयांसक्ताः । नायकाः प्रजासु मुख्या यस्य । सोऽतिसन्धानपरो न भवति, अतिसन्धातुं न शक्यते । तं ताद्वग्भूतं जनपदं वर्धयेद् वृद्धिं नयेत् प्रयत्ने न । तस्माज्जन-पदात्, सर्वे सर्वोद्गमिप राज्यम्, वर्धते वृद्धिं यातीति ॥ ५६ ॥

- <sup>20</sup> दिभिहितत्वात् ; दिहितत्वात् ; अरहितत्वात्
- <sup>९ ७</sup> धनसम्पन्नजनवान्

# पृथुसीम महाखातमुचप्राकारगोपुरम् । समावशेत्<sup>45</sup> पुरं शैलसिद्धन<sup>46</sup> वनाश्रयम् ॥ ५७।

## 45 समावसेत् <sup>46</sup> सरिन्मरु

57. Forts or fortified townships, which may be of four kinds according to location) viz., hill fort (built on a hill), watery fort (built on an island in the midst of a river or surrounded by low lands), desert fort, and forest fort, should be constructed (for the security of the kingdom). Each of them must be of-extensive area surrounded by a deep moat or ditch (mahākhātam) and well protected by high ramparts fitted with strong gateways (uccaprākāragopuram). These constitute the durgasampad).

राष्ट्रप्रंकृतेगु णसम्पदमभिधाय दुर्गप्रकृतिमभिधातुमाह—पृथुसीमेति । पृथुसीम विस्तोणं मुखभूमिः १ । महाखातमिति महान्ति खातानि परिखाः । तथा च कौटित्यः—"महा परिखाश्तिको
दण्डान्तराः कारयेत् चतुर्दश द्वादश दशेति दण्डान् निस्तीणीः" इति ॥ (कौ. अर्थ. २।३।४)।
उच्चप्राकारगोपुरमिति, प्राकारः, वप्रस्योपर्वक्षणार्थः । तथा च गुरुः—"वप्रस्योपरि प्राकारं विष्कम्भद्विगुणोत्सेश्रमष्टकं द्वादशहरतादूर्त्वमोज युग्मं वा आचतुर्विश्रतिहरतात्" (कौ. अर्थ. २।३।७) इत्यादि ।
एवं विधीचप्राकारो गोपुरं च प्रतोलीदारं यस्य तत् समावसेत् राजा । समुदायस्थानं स्थानीयम् ३०।
कौरुसरिन्मस्वनाश्रयमिति, पर्वतोदक्षम्ववनदुर्गाणामन्यतमदुर्गाणामन्यतमदुर्गाश्रयम् ॥ ५७॥

<sup>28</sup> बाहिरिकाभूमिः <sup>29</sup> उच्चवद्रोपलक्षणार्थम् <sup>30</sup> स्थानीयं रामुद्यस्थानम् ।

## जलवद् धान्यधनवद् दुर्गः कालसहं महत्। दुर्गहीनो नरपतिर्वाताभ्रावयवै समः॥ ५८।

58. A fort with sufficient provision for water and stocks of gram (foodstuff) would be able to withstand a seige or other enemy actions. Such a fort is considered really great (mahat, impregnable). A king without a fort is as helpless as clouds driven by a storm.

जलविति प्रचुरजलम् । धान्यधनविति । धान्यान्यष्टादशापि, धनं सुवर्णादिरस्न तत् सम्पन्नम् । हुर्गं कालसहं निचयसम्पन्नत्वात् । विस्तीर्णत्वान्महत् । दुर्गहीनो नरपितर्वाताभ्रावयवः समोऽलञ्धावस्थितिर्गवतीत्यर्थः ॥ ५८ ॥

# औदकं पार्वतं वार्क्षमैरिणं धान्वनन् तथा। प्रशस्तं शास्त्र<sup>47</sup>मतिभिर्द्गुर्गं दुर्गोपचिन्तकैः॥ ५६।

## 47 शस्तं प्रशस्तम

59. Thus the five types forts viz., audaķa (protected by flowing water). pārvata (hill fort), vārkṣam (forest forts), airiṇa (fort in an arid waterless area) and dhānvana (fort in a sandy desert area) are considered worthy (for purposes of security of the kingdom) by the wise men conversant with the science of fort constructions.

शैलसरिन्मस्वनदुर्गाश्रयमित्युक्तं तदेव व्याख्यातुमाह — औदक्ति। औदकं वा दुर्गं प्रचुर जलसम्पन्नम्, कौटित्येन द्विधोक्तम्, अन्तर्द्वीपं स्थलं वा निम्नावस्द्धम् । पार्वतं प्रास्तरं गुहा विति, एतदपि द्विधेवोक्तम् । वार्क्षं वृक्षेदं र्गं वृक्षवहुलत्वान् अतिगहनं, तदपि खज्ञनोदकं स्तम्बगहनं विति द्विधेवोक्तम् । एरिणमिति, इरिणं निर्जले देशे भवमिरिणम् । निस्तृणस्तम्बजलो देशे धन्वा तत्र भवं धान्वनमिति । अत्र नानयीद्वयो साम्यम् । एवं गुरोमनेनाष्ट दुर्गाणि । एतन्मते पत्नेव प्रशस्तानि । प्रशस्तमनुशिष्टं शास्त्रमितिभिद्वं र्गं दुर्गोपचिन्तकैराचार्यरिति ॥ ५६ ॥

# जलान्नायुवयन्त्राख्य' धीरयोधैरिविष्ठितम्। गुप्तिप्रवानमाचार्या दुगं समनुमेनिरे॥ ६०।

#### 48 शस्त्राह्य

60. In the opinion of the ācāryas (teachers of polity) a fort worth the name should have sufficient arrangement for water and provisions as well as abundant stocks of weapons and other implements for war, strong garrisons of heroic soldiers and adequate secret shelters (for the safety of the king and his entourage during enemy operations).

दुर्गगुणानिभधातुमाह — जलेति । जलं प्रचुरतममन्नं च । आयुधानि च धनुरादीनि । यन्त्राणि सर्वतो भद्रजामदग्न्यादीनि तेराङ्यं सम्पन्नम् । धीरयोधः शौर्यशित्यसम्पन्नः, [धेर्यशालियोद्धृ-पुरुषेः ] । सुष्टाधिष्टितं कृतरक्षम् । गुप्ति प्रधानं रक्षाप्रधानं, रक्षा च प्रधाना दुर्गस्य । आचार्याः कुक-सुरगुरुधभृतयः, समनुमेनिरं सम्यगनुमतिं दुर्गविषये कृतवन्तः ॥ ६० ॥

## सापसाराणि दुर्गाणि भुवः साह्रप<sup>4</sup> जाङ्गलाः । निवासाय प्रशस्यन्ते भूभुजां भूतिमिच्छताम् ॥ ६१ ।

#### 49 सानूप

61. A king desirous of prosperity should select for his residence such a fort as providing adequate secret outlets for removal of the royal entourage (in times of emergency) to shelters and having suitable water and land resources.

सायसाराणीति । तथा सापसाराणीति निरुद्धे दुगें यत्र पुत्र कलत्राद्यपसार्यते । तादृशानि दुर्गाणि, तथा सारूप (सानूप ) जाङ्गला भुनः, जलस्थलप्राया भूमयश्च निवासाय प्रशस्यन्ते । भूभुजां भूतिमिच्छतामिति प्रतीतम् ॥ ६१ ॥

बह्वादानोऽरुपनिःस्रावः ख्यातः पूजितदैवतः । ईप्सितद्रव्यसम्पूर्णो हृद्य आप्ते विश्विष्ठितः ॥ ६२ । मुक्ताकनक रत्नाद्यः पितृपैतामहोचितः । धर्मार्जितो व्ययसहः कोशः कोशक्षसम्मतः ॥ ६३ ।

## <sup>50</sup> स्वाप्ते

62-63. Kośa (Royal Treasury), according to experts in public finance (kośajña), should be endowed with multiple means of income (by way of revenue collection) and limited or restricted outlets for expenses (by observance of rules of econom<sub>f</sub>), which enjoys credit (in public estimation), where regular offerings are made to the deities (presiding deities of wealth and prosperity), which is full of desired

commodities (for trade, yielding profit) and which is supervised by trusted officials of proven character. It should be rich with accumulation of pearls, gold and precious jewels, inherited from ancestors as heirlooms as well as earned by righteous means (by normal course of revenue collection) and hence capable of bearing the burden of expenses (vyayasahah).

कोशप्रकृतेगुणसम्पदमभिधातुमाह—बह्वादान इति । बह्वादानः बह्वादानमायो यस्य, अल्प-निःस्नावोऽल्पव्यय इत्युभयं न्यायेनैवेति भावः । ख्यात इति निःशेषविषयव्यवहारार्हः । पूजितानि श्रीधनदादीनि दैवतानि यस्मिन, तत्पूजयाः क्षयो न भवतीति भावः । ईप्तित द्रव्य सम्पूर्ण इति सुवर्णादीप्सित धनसम्पन्नः । हृद्य इति मनोरमो महार्हालङ्कारसम्पन्नत्वात् । स्वाप्तंरिधिष्ठत इति सुष्ठुथौपशागुद्धत्वाद्यो आप्ता विश्वास्या (विश्वस्ता ) स्तेरिधिष्टितो रक्षितः ॥ ६२ ॥

मुक्तेति । मुक्ताकनकरत्नाज्य इति प्रतीतम् । पुनरुच्यते आदरदशेनार्थम् । पितृपैतामहोचित इति, पितुरपि पैतामह इति । न्यायोपाजितत्वादुचितो विजिगीधोर्धमाजितत्वात्, व्ययसह इति प्राचुर्याद् व्ययं सहते नैव क्षीयत इत्यर्थः । कोश एवं विधः कोशज्ञानां सम्मतोऽनुमतः ॥ ६३ ॥

## धर्महेतोस्तथाऽर्थाय<sup>5 1</sup> भृत्याणां भरणाय च । आपदर्थं च संरक्ष्यः कोशः कोशवता सदा ॥ ६४ ।

## <sup>51</sup> धम्मपूतो यथार्थाय

64. Kośa (the accumulation of wealth in the treasury) should be utilised for religious purposes (purposes approved by the śāstras), for purposes of increasing wealth (by investment in industries and trade) and for the maintenance of attendants and dependents as well as for making provision against emergencies.

कोशिविनियोगमिभधातुमाह—धर्महेतोरिति । कोशस्योपार्जनं धर्महेतोर्धर्मनिमित्तम् । तथा अर्थाय, अर्थनिमित्तम् । भृत्यानां भरणार्थम । आपदर्थं च रक्ष्यः । कोशः कोशवता सदिति प्रतीतम् ॥ ६४ ॥

पितृपैतामहो वश्यः संहतो दत्तवेतनः। विख्यातपौरुषौजित्यः उद्यक्तश्रस्तः कुशस्त्रेवृ तः॥ ६५। नानाप्रहरणोपेतो नानायुद्धविशारदः। नानायोध उत्समाकोणीं नीराजित हयद्विपः॥ ६६। प्रवासायास दुःलेषु युद्धेषु च रुतश्रमः। अद्बैष्यः क्षत्रियप्रायो दण्डो दण्डविदाम् मतः॥ ६७।

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> पौरुषो जन्यः <sup>53</sup> नानायौध

<sup>65-67.</sup> Experts in the science of polity hold that Danda (or bala,

army) would constitute dandasampad, a source of power and strength of the king, if it is endowed with the following qualities. The army should be composed of soldiers, loyal for generations (pitrpaitāmahovasyah i.e., not of foreign extraction), well-organised and regularly paid, renowned for valour and fighting power, skilful themselves and led by skilful commanders. The army should be fully equipped with different types of arms and weapons, manned by experts experienced in different kinds of warfare (operations of land army, of navy etc). The army consisting of different classes of soldiers (caturanga, footmen and others) and war horses and war elephants should be duly purified by Nirājana ceremonies (to instil divine grace in them necessary for victory). Further the soldiers should be accustomed to prolonged stay abroad (on military duty) and under difficult circumstances, who ungrudgingly put in hard labour during military actions with unflinching devotion (advaidhya i.e., without any dvaidhibhava or hesitation), and of ksatriya extraction (the warrior caste, the special feature of whom is loyalty and devotion).

श्लोकत्रयेण दण्डप्रकृतेर्गुणसम्पदमभिधातुमाह—पितृपैतामह इति । पित्रादिकमायातः । वश्य इति विधेयः । संहत इत्यविभिन्नः । दत्तवेतन इति कृतभरणः । विख्यातपौरुषौजित्यः इति, विख्यातं प्रसिद्धिं गतं पौरुषौजित्यं पुरुषस्य बलवत्वम् 'उर्ज' बलप्राणनयोरिति पाठात् । पौरुष बलवत्ता प्रख्याता यस्य स तथा । कुशलः सर्वायुधयुद्धकुशलः । कुशलिर्वृतः कुशलिर्वेवाधिष्ठातृभिः परिवृतोऽनुगतः ॥ ६५ ॥

नानेति । नानाप्रहरणोपेतो धनुःकुन्ताऽसिचक्रगदायायुध्युक्तः । नानायुद्धविशारद इति जलस्थलखनिकाकाशयुद्धादिपण्डितः । नानायोधसमाकीर्ण इति जलस्थलादियोधसङ्कीर्णः । नीराजितहय-द्विप इति । तथा अत्र कौटिल्यः—"नीराजनामाश्चयुजे कारयेश्वयमेऽहिन । यात्रादाववसाने वा व्याधौ वा शान्तिके रतः ॥" इति (कौ. अर्थ. २।३०।५१)॥ एवं नीराजिता हयद्विपा यत्रेति ॥ ६६ ॥

प्रवासिति । प्रवासायासदुःखेषु इत्यादि प्रतीतम् । अर्द्धेश्य इति परस्परं द्वैधीभावरहितः । क्षत्रियप्राय इति क्षत्रियाः स्वभावत एव महासत्वा भवन्तीति । दण्डश्चतुरङ्गबलं, स एवंविधो दण्ड-विदामाचार्याणां मतो मान्य इति ॥ ६७ ॥

> त्यागविज्ञानसत्त्वाढ्यं महापक्षं प्रियंवदम् । आयतिक्षममद्वैध्यं मित्रं कुर्जीत सत्कुरुम् ॥ ६८। समुत्पन्ने षु कृच्छ्रे षु दारुणेष्वप्यसंशयम् । दर्शयत्यच्छहृदयः ४ कृळीनश्चतुरश्चताम् ॥ ६६। पितृपैतामहं नित्यमद्वैध्यं हृदयानुगम् । महस्रुषुसमुत्थानं मित्रं मित्रार्थमिष्यते ॥ ७०।

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> दर्शयेत् स्वच्छहृदयः

<sup>68-70. (</sup>In enumerating Mitrasampad or ally as a source of power

to the king, it is said thus). An ally should be endowed with benevolence, knowledge of different sciences and of unwavering character. He should be well connected with illustrious families, agreeable in speech, free from malice and dependable even for the future (under changing circumstances). Alliance should be made with such a person of noble lineage, who would unhesitatingly stand by even under distressing conditions and devise ways and means by his own ingenuity and sincerity for the king. An ally related for generations would remain constant in friendship, without any vacillation, rather conforming to the heart (i.e., desires and designs) of the king, and would always be ready to work for the interests of the king promptly and with all his resources.

मित्रप्रकृतेर्गुणसम्पदमिभधातुमाह—त्यागेनि । त्याग इत्यञ्ज्ञ्यता । विज्ञानिमिति सर्वशास्त्र-प्रवीणता । सत्त्वमिति व्यसनेऽभ्युदये यदिवकारि । महापक्षमिति बहुबन्ध्वादिवर्गम् । प्रियंवद-मिति प्रियहितवादि । आयितिक्षमित्यागामिकालेऽव्यभिचारि साधु, अद्वैध्यं नेतिर शत्रौ चेति द्विधाभावरहितम् । मित्रमेवंविधं कुर्वीत । सत्कुलं सत्कुलोत्पन्नम् । सदित्युभयपक्षेऽपि व्यभिचारो नास्ति तत् कदाचिदपि न व्यभिचरतीति ॥ ६८ ॥

सत् कुलस्य गुणान् दशेयन्नाह—समुत्पन्ने ष्पिति । कृच्छे ष्वित्यापत् सु । दारंणष्वित्यप्रति-विधेयेषु । दशेयत्यच्छहृदयः सुजनो मित्रतां गतः । चतुरस्रतामेकरूपताम् ॥ ६६ ॥

पित्रिति । वितृपैतामहमिति कमायातम् । अद्वेष्यं शत्रुसङ्गत्या द्वेषीभावं न गच्छिति । हृदयानुगं हृदयहारिस्वभावादेव । महदिति शक्तित्रयोपचितम् । लघुसमुत्थानं विजिगीषुकार्यं प्रति शीघ्रमुत्तिष्ठति । एवंविधं मित्रं कार्यार्थमिण्यते विजिगीपुर्णति ॥ ७० ॥

## दूरादेवाभिगमनं स्पष्टार्थं व्हदयानुगा। वाक् सत्कृत्य प्रदानं च तिविधो मित्रसंग्रहः॥ ७१।

#### <sup>55</sup> स्पष्टार्था

71. To move forward in extending welcome, to speak clearly and agreeably (without any duplicity) and to offer cordial hospitality are the three ways of securing an ally.

त्रिभिः प्रकारैमित्राणि भवन्तीति दर्शयन्नाह—दूरादिति । मित्रे समागते दूरादेवाभिमुखं गमनम् । स्पष्टार्था हृदयानुगा वागिति, कपटवर्जितः स्पष्टार्थौ हृदयानुगश्च यस्याः सा तादृग्भूता वाक् प्रयोक्तव्येति शेषः । सन् कृत्य सन्कारं कृत्वा । प्रदानं देयवस्तृनामिति । त्रिविधो मित्रसङ्गृह इति, अनेनानन्तरोक्तेन त्रितयेन मित्राणि सङ्गृह्यन्ते मित्राणि भवन्तीत्यर्थः ॥ ५१ ॥

## धर्मार्थकामसंयोगो मित्राणां विविधं फलम् । व्ययस्मादेतत् वयं न स्यात् न तत् सेवेत पण्डितः॥ ७२ ।

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> धर्मकामार्थसंयोगो मित्रात् तु

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> यस्मिन्नेत त्रयं नास्ति तत्सेवेत न

72. A sincere friend is likely to promote and fulfil the threefold interests of *Dharma*, *Artha* and  $K\bar{a}ma$ . The wise (ruler) should not go in for any alliance if these three prospects are not foreseen.

मित्रात्फलमभिधातुमाह—धर्मेति । धर्मोऽर्थश्च कामश्च येन सहायेन संयुज्यते प्राप्यते मित्रेण, तिद्दं मिल्रात् त्रिविधं फल्लम् । यिस्मन्नेतत् त्रयं व्यस्तं समस्तं वा नास्ति न तत् सेवेत पण्डितो विवेकीति ॥ ७२ ॥

## आदौ तन्त्रयो बृहन्मध्या विस्तारिण्यः पदे पदे । यायिन्यो न निवर्तन्ते व सतां मैं ज्यः सरित्समाः ॥ ७३ ।

#### <sup>58</sup> निवर्तिन्य

73. The nature of a good friend is comparable to the course of the river, lean and shallow in its early stage (i.e., when the river comes down the hill side), deep and wide in the middle (while coursing through the plains) and widening at every stage, flowing unceasingly and unchecked.

मेत्रीस्वरुपमभिधातुमाह—आदाविति । सतां सत्पुरुषाणां । मैत्र्यो मित्रता । सरित्समा नदीसमाः, कथमित्याह—आदौ तन्व्यो जलप्रदेशस्यादावल्पवात् । वृहन्मध्याः, मध्यप्रदेशे बहु-जलरवात् । विस्तारिन्यः पदे पदे स्थाने स्थाने । यायिन्य इति निर्वहणशीलाः । न निर्वितन्यो न निवर्तनशीला भवन्ति । प्रतिपन्ननिर्वहणशीलस्वात् सताम्, एवंविधा मेत्री यत्र तदेव मित्रमिति ॥ ७३ ॥

## औरसं कृतसम्बद्धं ५० तथा ६० वंशकमागतम्। रक्षितं व्यसनेभ्यश्च मित्रं इयं चतुर्विधम्॥ ७४।

## <sup>59</sup> मेत्रसम्बद्धं ; तन्त्रख्म्बद्धं <sup>60</sup> देश

74. Friends may be of four classes: viz., aurasam (related by blood), maitrasambaddham (political compact for obvious reasons), deśakramāgatam (alliance in consideration of situation in the maṇḍala or interstatal circle) or vaṁśakramāgatam (a variant, an alliance subsisting for generations) and rakṣitam, alliance in return of (protection given during his danger or afflictions).

कारणेरिप मित्रभेदानिभधातुमाह—औरसिमिति । औरसिमिति सोदर्यं भूत्वा स्वभावत एव क्रिग्धं, सोदर्या अक्रिग्धाः शत्रवोऽपि द्रस्यन्ते, अतः क्रिग्धमौरसं मित्रं भवति । कृतसम्बन्धं सम्बन्ध-जिन्तं [तन्त्रसम्बन्धमिति, तन्त्रंमण्डलं तेन कृतसम्बन्धं ], भूम्येकानन्तरं मित्रमिति । तथा वंश-क्रमागतं पितृपैतामहमिति, रक्षितं व्यसनेभ्य आपद्भाः । मित्रमेवं चतुर्विधं कारणचतुष्ट्येन मित्रं भवतीति ॥ ९४ ॥

## शुचिता त्यागिता शोर्यं समानसुखदुःखता। अनुरागश्च दाक्ष्यं च सत्यता<sup>61</sup> च सुहृदुगुणाः॥ ७५।

#### 61 सत्यवाचः

75. The essential qualities of a friend are therefore, purity of conduct, spirit of sacrifice, valour, participation in weal and woe, devotion and sincerity, ingenuity and truthfulness or honesty of purpose.

भूयोऽपि मित्रगुणानभिधातुमाह - शुचितेति । शुचिताऽर्थव्यये । त्यागिता संव्यवहार-विषयेऽलुन्धत्वम् । शौर्यं विजिगोषोः <sup>31</sup> साहाय्यदानेऽभीरत्वम् । समानसुखदुःखता विजिगीषणा सह सुखी दुःखी वा । अनुरागश्च विजिगीषौ । दाक्ष्यं च विजिगीपुकार्याणां सम्पादने । सत्यता चामृषावादश्च । एते सुहृद्रगुणाः, एभिर्गुणेयु कः सुहृद्भवतीति ॥ ७५ ॥

<sup>31</sup> विजिगीषुणा सहायदाने ; विजिगीषुकार्याणां सम्मादने

## तदर्थे ह्यनुरागश्च<sup>62</sup> संक्षिप्त' मिवलक्षणम् । <sup>63</sup>यस्मिन्ने तन्न तन्मिव' तवात्मानं न निक्षिपेत् ॥ ७६ ।

## 62 तदथेंहान् रागश्च 63 यहिमन्नेतत्त् तन्मित्रं तत्रात्मानं विनिक्षिपेत् ॥

76. In brief, the special features of an ally are desire for promoting the interests of the king and expression of sincere love for him. In the absence of these features one should not throw himself in such a company.

विस्तरेण मित्रसम्पदमभिधाय संक्षेपेणाभिधातुमाह— तदर्था इति । तदर्था विजिगीपुनिमित्ता । ईहा यत्किश्चिदीहते तत् सर्व' विजिगीपु हितार्थमेवति । अनुरागश्च तिष्ठप्य एव वाङ्मनः कायकर्मभिरीप विजिगीषुहितकारित्वमित्यर्थः । एतत् संक्षिप्त' मित्रस्थणं, गुणद्वयमेव मित्रत्वं स्मित्रसर्थः । यस्मिन् मित्रे एतद् गुणद्वयं तदेव मित्रं तत्रात्मानं विनिक्षिपेत् तत्रात्मसमर्णं कर्तव्यमिति ॥ ७६ ॥

# इति स्म राज्यं सकलं समीरितं परा <sup>64</sup>प्रतिष्ठाऽस्य धनं ससाधनम्<sup>65</sup>।

## गृहीतमेतन्निपुणेन<sup>66</sup> मन्त्रिणा त्रिवर्गनिष्यत्तिमुपैति शाश्वतीम् । ७७ ।

## 64 पर 65 सुसाधनम् 66 गृहीतमेव त्रिगुणन

77. Thus have been explained the essential features of the kingdom in its full complements (seven constituent elements). It is well established by the strength of treasury and proper use of coercive power (sādhana)

under the supervision of efficient ministers, leading to the achievement of trivarga (dharma, artha and  $k\bar{a}ma$ ) by the king.

उपसंहरज्ञाह—इतीति । इत्येवमभिहित प्रकारेण । राज्यं सप्ताङ्गम् । सकलं समीरितं व्याख्यातम् । अस्य राज्यस्य परोतकृष्टा प्रतिष्टा स्थितिहेतुः । धनं कोशो द्रव्यचयः । साधन-मिति चतुरङ्गो दण्डस्तेन सह स्थितिहेतुः, अस्य राज्यस्येति सम्बन्धः । गृहीतं प्रतिगृहीतम् । एतद्-राज्यम् । निपुणेन मन्त्रिणा त्रिवर्गनिष्पत्तिसुपैति । शाख्वतीमविनक्वरमिति ॥ ७७ ॥

# यथाऽन्तरात्मा प्रकृती<sup>67</sup>रिघष्ठितश्चराचरं विश्वमिदं समश्तुते । तथा नरेन्द्रः प्रकृतीरिघष्ठितश्चराचरं विश्वमिदं समश्रुते ॥ ७८ ।

#### 67 प्रकृते

78. Just as the great soul of the universe (antarātmā) residing in the midst of elements of nature, lords over the whole world, so also the king endowed with the sevenfold elements (saptānga prakṛti) of state dominates over the earth (kingdom).

तथै वान्तरात्मसमवेत (प्रकृतिवत्) स्वामिनाऽधिष्ठितं राज्यं कार्यकारीति दर्शयन्नाह—यथेति । यथाऽन्तरात्मा परमात्मा । प्रकृतीरात्मव्यतिरिक्ताः शरीरप्रकृतीः । अधिष्ठितो व्याप्य स्थितः । चराचरं स्थावरजङ्गमम् । विश्वमिदं समश्रुते व्याप्रोति । तथा नरेन्द्रः प्रकृतीरमात्यादिकाः समिधिष्ठतः स्वीकृत्य विश्वं राष्ट्रं समञ्जुते भुनक्ति ॥ ७८ ॥

# प्रकृतिभिरिति सम्यगर्चितो°° जनपदमादरवांस्तु पालयेत्।

## जनपद परिपालनाश्चिरं

# स्पृशति ॰ नृपः परमं श्रियः पदम्॥ ७६।

## <sup>68</sup> सम्यगन्वितो <sup>69</sup> व्रजति

79. The kingdom, perfectly organised in all its (seven) elements, should be governed with affection by the king. Because by careful and just administration of the kingdom only can the king enjoy supreme prosperity.

प्रकृतिभिरिति । इत्युक्तगुणसम्पद्भिः प्रकृतिभिरमात्यादिकाभिः । सम्यगवितः (सम्यगन्वितः ) सम्पन्नः । जनपदं राष्ट्रम् । आदरवान् नीत्यादरेण् । पालयेद् वृद्धिं नयेत् । जनपद परिपालनात् परमसमृद्धकोशदण्डः परमं श्रियः पदं चिरं बहुकालं स्युक्तति, एकच्छत्रं पृथिवीपतित्वं प्राप्नोतीत्यर्थः ॥ ७६ ॥

# प्रकृतिगुणसमिन्वतः सुधीव जिति नृपः स्पृहणीयतां पराम् । भवति च स<sup>70</sup> रणेषु विद्विषाम् प्रबल इब श्वसनः<sup>71</sup> पयोमुचाम् ॥ ८० ।

इति कामन्दकीये नीतिसारे स्वाम्यमात्यजनपददुर्गकोशदण्डमित्राणि ( प्रकृतिसम्पन्नाम ) चतुर्थः सर्गः ॥

#### 

80. A king with the assistance of well qualified *prakṛtis* gains the highest esteem of the wise, and wins victory over his enemies in battles by scattering their forces as clouds are scattered by strong wind.

एतदेव समर्थयन्नाह—प्रकृतीति। प्रकृतिगुणसमन्वित इति प्रकृतिगुणेः (प्रकृतिसम्पत्) प्रकरणोक्तगुणेः कुलशीलादिभिर्रान्वतः सुधोः सुविज्ञः (सुप्रज्ञः ) वजित तृपः स्पृहणीयतामाश्रयणीयतां परासुत्कृष्टाम् । स्पृहनीयम् सिद्धराश्रितत्वात् । अनन्तरं च स तृपो रणेषु समरेषु विद्विषां शत्रूणां प्रबल इव प्रचण्ड इव, स्वसनो महावातः, पयोमुचा मेघानां, यथा प्रचण्ड पवनेन मेघाः खण्डशः क्रियन्ते तथा प्रकृतिगुणसमन्वितेन राजा शत्रव इति ॥ ८० ॥

इति प्रकृतिसम्पत्प्रकरणम् । इति कामन्दकीय नौतिसारटीकायामुपाध्याय निरपेक्षानुसारिण्यां प्रकृतिसम्पद्नाम चतुर्थः सर्गः ॥

#### पञ्चमः सर्गः

#### ८। स्वाम्यनु नी विवृत्तप्रकरणम्।

# इत्यर्थवृत्तिसम्पन्नाः कल्पोवृक्षोपमं नृपम्। अभिगम्य गुणैर्युक्तं सेवेयुरनुजीविनः ॥१।

¹ वृत्तस्थं वृत्तसम्पन्नाः

<sup>2</sup> सेवरन्ननुजीवनः

#### Sarga-V

Prakarana 8.

Swamyanujīwivṛttani (Relation between the Lord and his dependents)

1. A king devoted to his duties (i.e., royal duties of prajūpālana) and equipped with strong vrttis or prakṛtis (particularly kośa and daṇḍa or treasury and army), and who is generous like the Kalpa vṛkṣa (legendary celestial tree fulfilling all desires), may be resorted to by dependents.

अनन्तरं स्वामिनोऽनुजीविनां च गुणसम्मदुक्ता । प्राधान्यात् तेषां परस्परं वृत्तमनुष्टानं चाह वृत्तस्थिमिति । वृत्तस्यं वृत्तिसम्पन्नं । वृत्तमनुष्टानं विजिगीषुवृत्तं प्रथिवीपालनादिकं, तिसमितिष्टितीति वृत्तस्थस्तं स ह्यनुजीविष्वर्थी भवति । वृत्तिसम्पन्नमिति वृत्तिहेतुत्वात् कोशो वृत्तिस्तत्सम्पन्नः, अर्थ्यपि कोशरहितः किं दास्यतीति भावः । कल्पवृक्षोपमिमिति, ईप्सितफलदायिनं दानशक्तियुक्तमित्यर्थः । नृपं स्वामिनम् अभिगम्यगुणेराभिगामिकैः कुछशीलादिभिरनन्तरोक्तैर्युक्तं समन्वितं सेवरन् सेवकत्वनो-पतिष्टेरन्, अनुजीविनो मृत्याः ॥ १ ॥

# द्रन्य³प्रकृतिहीनोऽपि सेन्यते सद्गुणान्वितः⁴। भवत्याजीवनं तस्माच्छ्वाध्यं कालान्तरादपि॥२।

## 

2. Even without material properties (*dravya prakṛti* i.e., ministers, treasury etc.), a king possessing necessary qualities may be resorted to for the prospect of an honourable living in the future.

पक्षान्तरं दर्शयन्नाह—द्रव्यप्रकृतीति । द्रव्यप्रकृतिहीनोऽपि कोशप्रकृतिविहीनोऽपि सेव्यः स्वामी-सेव्यगुगान्वितः आभिगामिकगुगयुक्तः । कस्मादित्याह—भवत्याजीवनं भरणं श्लाघ्यं स्पृहणीयतरं कालान्तरादिष तस्मात् जोवनं भवत्येवति । साम्प्रतिकाभावऽपि गुणयुक्तत्वादुपजीवनं भवेदिति ॥ २ ॥

> अपि स्थाणुरिवासीत् शुष्यन् परिगतः क्षुधा । न त्वेवानात्मसम्पन्नादु वृत्तिमीहेन पण्डितः ॥ ३ ।

3. A conscientious person would rather remain inactive like a withering tree or suffer from acute hunger than accept service under a king devoid of royal qualities (anātmasampanna).

असेन्यस्वामिनमभिधातुमाह — अपीति । स्थानुश्छित्रशाखस्तरः, स इव शुष्यन् परिगतः श्रुधा आसीत तिष्ठेत् न त्वेव कदाचिदनारमयम्पन्नादनन्तराकारमसम्पद्गुणरहिताद् वृत्तिं जीवनमीहेन । पण्डितो विवेकीति ॥ ६ ॥

## अनात्मवान् नयद्वेषी वर्द्धयन्नरिसम्पदः। प्राप्यापि महदैश्वर्यः सह नेन विपद्यने ॥ ४।

#### <sup>6</sup> विनश्यति

4. Such a king by his unjust actions indirectly contributes to enhancement of enemy prosperity (arisampad) (i.e., by neglecting his own interests), and however much wealth he may acquire, he perishes along with it ultimately.

एतदेव दर्शयन्नाह —अनात्मवानिति । अनात्मवान् नयं द्वेष्टुं शीलं यस्य सः नयद्वेषी । वर्द्धयन्नरि-सम्पदः इत्यनात्मवत्तर्यवारीणां सम्पदो वर्द्धयति, म काकतालीयवत् प्राप्यापि महदैश्वर्यं, सह तेनेश्वर्येन अनुजीविना च मह विपदाने विनश्यति । अनोऽनात्मवान् न सेव्य इति भावः ॥ ४ ॥

## लब्धावकाशो निपुण आत्मवानविकारवान्<sup>7</sup>। स्थाने स्थैर्यमवाप्नोति मतिकर्मसु<sup>8</sup> निश्चितः॥ ५।

## <sup>7</sup> आरमवत्यविकारवान्

8 मन्त्री कर्मप ; वृद्धिसाध्येष

5. Having got an opportunity of service under a ruler of qualities, a skilful and unwavering person secures permanence of his position by rendering good counsel and firm and devoted service.

एतदेव समर्थयन्नाह् —लब्धावकाश इति । लब्धावकाशः प्राप्तसेवावसरः । निपुणं सुिल्लष्टं यथा भवति तथा । आत्मवित स्वामिनि । अविकारवानिति सर्वप्रकार (शरीरवंपादि ) विकाररिहतः । स्थाने सिचवादिपदे । स्थर्यं स्थिरत्वमवाप्नोतीति । मितकर्मपु वुद्धिसाध्येष्वनुष्टानेषु, निश्चितः कृत-निश्चय इति संक्षिप्तमिदमनुजीविवृत्तमिति ॥ ५ ॥

# आयत्यां च तदात्वे च यत् म्यादास्यादपेप(श)लं । तदेव तस्य° कुर्वीत न लोकद्विष्टमाचरेत् ॥ ६ ।

## <sup>9</sup> तत् क्रिश्यन्निप

6. In rendering service he should be careful that his actions are conducive to all concerned in the present as well as in future, but never against their interests even if it entails in his personal suffering.

अनुजीविना नोभयलोकविरुद्धं आजीवमिमलषणीयमिति दर्शयन्नाह—आयलामिति । श्रायलामागामिनि काले । तदात्वं वर्तमानकाले च । यदास्वादपेशलमारवादरमणीयं, तदाचरेदिति । अर्थाधिकारिविषयोऽयमुपदेशः । यद्यर्थाधिकारी तदा त्वर्थलोलुपो मक्षयित तत् तदात्वं, आस्वादपेशलं भवति । किं तु आयल्यां लेखदानकाले वधवनधादिभिः कटुकास्वादं भवति । यत् तु स्वाम्यनुमतं भक्षयते तदा आयल्यां तदात्वं चास्वादपेशलं भवति । तदेव क्रिऱ्यन्निप्, क्षुधयेति शेषः । कुर्वीत । अर्थाधिकारीत्यर्थादापद्यते । न लोकद्विष्टमिहलोकपरलोकविरुद्धमाचरेत् । स्वामिनमितसन्धायार्थमक्षणं थ लोकद्वयविरुद्धो भवतीत्यर्थः ॥ ६ ॥

<sup>1</sup> लोलुपा <sup>2</sup> लक्षणे

तिलाख्यम्यकसंश्वेषात् प्राप्तु वन्त्यिश्ववासताम् । रसो न भक्ष्यस्तद्गन्यः । सर्वे साङ्क्रामिका गुणाः ॥ ७ ॥ अपां प्रवाहो गाङ्गो वा । समुद्रं प्राप्य तद् रसः । भवत्य पेयस्तद् । विद्वान् नाश्रयेदशुभाष्मकम् ॥ ८ ।

<sup>10</sup> वासनाम्

11 भक्षास्तद्गन्धाः

12 गाङ्गोऽपि

<sup>13</sup> भवत्यवस्यं तद्

7-8. Sesamum seeds kept with *Campaka* flowers acquire the latter's fragrance, but those who consume garlic (*rasona*) acquire its bad smell. So men are also susceptible to contagion. The water of the Ganges flowing into the sea invariably acquires the latter's (salty) taste. That is why no conscientious person would seek the company of an unrighteous man.

कोशवान् कत्पत्रक्षोपमोऽप्यग्रभात्मको म्लेच्छादिर्ण सेव्य इति दशयन्नाह्—तिलाश्चेति। तिलाः शस्यविशेषाः, चम्पकपुष्पसंश्वेषात् तिलमध्यन्यस्तनागचम्पकसम्पर्कात्, तदिधवासतां (वासनां) तद्गन्यित्वं प्राप्तुवन्ति । ततथ पौड़िनेषु तिर्रेषु चम्पकतेलं भवतीति संसर्गजोऽयं गुणः। रसोनभक्षाः पुरुषास्तद्गन्धाः रसोनगन्धा एव भवन्त्ययं संसर्गजो दोषः। एवं च सर्वे गुणा इति पुरुषधर्माः साङ्क्रामिकाः सङ्क मणशीलाः। तस्मादिवशुद्धः सङ्गः परित्याज्य इति ॥ ७ ॥

एतदेव समर्थयन्नाह — अपामिति । अपां जलानां, प्रवाहः ओघः, गाङ्गोऽपि अमृतमयोऽपि, सभुद्रं क्षारं, प्राप्य गत्वा, तद्रसः क्षारः, भवत्यवश्यं निःसन्देहम् । तत् तस्माद् विद्वान् पण्डितो विवेकी अग्रुभारमकमकुलीनं म्हेच्छादिकं नाश्रयेद् न सेदेत, तत्सङ्गात् तत्सम एव भवतीति ॥ ८ ॥

## क्किश्यन्नपि हि मेथावी शुद्धं जीवनमाचरेत्। तेनेह श्राध्यतामेति लोकेम्यश्च न हीयते॥ ह।

<sup>9.</sup> A wise man, even if beset with difficulties, will pursue a pure (honest) living, as thereby he will gain respect in the society which will never decline (in this world and the next).

एतदेव द्रद्वितुमाह—क्रिस्यन्नपीति । क्रिस्यन्नपि दौर्गत्येन युमुक्षादिभिः वर्टेशं गच्छन्नपि । मेधावी बुद्धिमान् । ग्रुद्धं न्याय्यम् । जीवनं जीविकाम् । आचरेदातिष्ट्रोत् । श्रुद्धता च जीवनस्थात्म-सम्पन्नत्वात् स्वामिनो यथोक्तसेवाधर्मादिधिगतत्वम् । नेनेहलोके श्लाध्यतां स्पृहणीयतामिति प्राप्नोति । लोकेस्यश्चे हपरलोकबन्धुलोकेस्यश्च न हीयते न प्रच्यवते ॥ ६ ॥

# अभिलन्यं 14 स्थिरं पुण्यं ख्यातं सिद्धे 14 निषेवितम् । सेवेत सिद्धिमन्विच्छन् स्नाध्यं विन्ध्यमिवेश्वरम् ॥ १० ।

#### <sup>14</sup> अभिलक्ष्यं <sup>148</sup> सद्भिः

10. A man securing a successful career (for himself) should serve the lord, who like the great Vindhya mountain, possesses a towering personality (visible from a distance), firmness (of decisions), and purity (of conduct), and who is widely renowned (for his qualities), and who is always resorted to by the honest people.

सेन्यस्वामिस्वरूपमभिधातुमाह—अभिल्ष्य(६य)मिति विन्ध्यमिवेश्वरं सेवत इति सम्बन्धः । अभिल्ष्य(६य)मुन्नतिमत्त्वाद् दूरादेवाभिल्क्यने विन्ध्यः पर्वतः । ईश्वरोऽिष बहुनां मध्ये त्यागशौर्यादिभिरवातकोतित्वादेवाभिल्क्यने । स्थिरमिति, विन्ध्य पर्वतोऽप्यविचल्रत्वात् स्थिरः । ईश्वरोऽिष स्थितं चल्रतीति । पुण्यमिति पवित्रः । विन्ध्य इव ईश्वरोऽिष पुण्ययोगान् महावुल्लोत्पन्नत्वंन पुण्यः । ख्यातिमिति विन्ध्यो जगद्विदितः, ईश्वरोऽिष महाविजिगीपुर्वन ख्यातः । सिद्धिनिपेवितम् इति स्त्रपुरुषेनिषेवतं सिद्धिमिच्छुभिः । ईश्वरोऽिष सर्वार्थिसिद्धिमिच्छुभिरिति विन्ध्ययमानमीश्वरं सेवति । सिद्धिमिन्वच्छिनिति विन्ध्यमयमानमीश्वरं सेवति । सिद्धिमिन्वच्छिनिति विन्ध्यस्यमानमीश्वरं सेवति । सिद्धिमिन्वच्छिनिति विन्ध्यस्यमानमीश्वरं सेवति । सिद्धिमिन्वच्छिनिति विन्ध्यस्यम् स्रिद्धमिन्वच्छिनिति । स्त्राध्यं स्पृह्णीयं विन्ध्यमिवंश्वरं चिति ॥ १० ॥

<sup>8</sup> इति सद्भिः साधुजनक्षत्राभ्यां सेवितम् ।

# दुरापमपि लोकेऽस्मिन् यद्यद् वस्त्वभिवाञ्छति । तत्तदाप्नोति मेथावी तस्मात् कार्यः समुद्यमः॥ ११ ।

11. Though it is difficult indeed to obtain fulfilment of all desires in this world, still a prudent person achieves them by sheer intelligent and energetic actions (efforts).

अभिमतगुणः स्वामी न प्राप्यत इत्याशङ्कग्राह—दुरापमिति । दुरापं दुष्प्रापमिप, अस्मिन्जगित, उद्यमी पुरुषो यद्यद्वस्तु धर्मार्थकाममोक्षादिकमिप, अभिनाञ्छिति अभिलपित, मेधावी प्राज्ञः तत्तदाप्नोति । तस्मात् कार्यः समुद्यमः, आभिगामिक गुणोपेत स्वामिप्राप्त्यर्थं समुद्योगः ॥ ११ ॥

## भारिराधयिषुः सम्यगनुजीवी महीपतिम् । विद्याविन यशिल्पाद्यैरात्मानमुपपादयेत्॥ १२ ।

<sup>12.</sup> A true servant (dependent) intending to serve the king can do

it only through his learning (knowledge of the Sāstras), disciplined conduct and acquaintance of arts and crafts.

स्वामिगुणानिभधाय, अनुजीविगुणानिभधातुमाह—आरिराधियतुरिति, आराधियतुमिच्छुः। सम्यगिति निरूपचरितत्वेन। अनुजीवी सेवको महीपतिम्। सेवान्तरे, विद्याभिरान्वीक्षिक्यादिभिः विनयेन्द्रियजयेन। शिल्पैः सक्रल कलाविज्ञानैः। आदिग्रहणादन्येरिप नृपाराधनगुणैः, आत्मानसुप-पादयेद् सम्पन्नं कुर्यादिति॥ १२॥

कुलविद्याश्रुतीदार्यशील 1° विक्रमधैर्यवान 1° । वपुस्सन्त्वबलारोग्यस्थैर्यशीचदयान्वितः 17 ॥ १३। पैशुन्यद्रोहसम्भेदशाष्ट्यलीच्यानृतातिगः । स्तम्भचापलहीनश्च सेवनं कर्तुमहेति ॥ १४।

## <sup>15</sup> शिल्प <sup>16</sup> शौर्य <sup>17</sup> शीलशौचसमन्वितः

13-14. The qualities that make a dependent worthy of his position are as follows: noble lineage, learning, proficiency in the Vedas, liberality, knowledge of arts, courageousness, endurance, physical fitness, unflinching devotion, strength of body and mind, good health, firmness of mind, purity (tested by *upadhās*) and benevolence. He should be free from meanness, malice (spitefulness), nature of sowing dissensions, deceitfulness, avarice, rigidity or fickleness.

श्लोकद्वयेनेतदेव स्पष्टयन्नाह्—कुलविद्ये ति । कुलमाभिजात्यम् । विद्यानामनन्तरोक्तानां श्रुतम् । श्रुतं च सम्यग् ज्ञानपर्यन्तमत्र प्राह्यम् । औदार्यमञ्ज्ञ्यत्वम् । शिल्पं कलाकौशलम् । विक्रमो विविधं प्रतिपक्षाक्रमणम्, धेर्यमभोक्त्वम्, कश्चिद्धीरोऽप्यविकान्तो भवतीति भेदः, एभिरन्वितः । वपुः शरीरं तन्च यथोक्तप्रमाणं प्राह्यम् । सत्त्वं व्यसनेऽम्युदये यद्विकारि । बलं महाप्राणता । आरोग्यं रोगाभावः नीरोगता । स्थेर्यं प्रतिष्ठितत्वम् । शौचमुपधाशुद्धः । दया कारुण्यम् कौर्याभावः । एभिरन्वितः संयुक्तः ॥ १३ ॥

पैश्र्न्यं पिशुनभावः, खलता । द्रोहो विश्वासघातित्वम् । सम्भदं संहतभेदनशीलता शाध्यं वश्चकत्वम् । लौत्यं आहारादिलोल्यत्वम् । अन्तमसत्यम् । तान्यत्येति, अतिगच्छिति तैः रहित इत्यर्थः । स्तम्भः स्तन्धता, प्रश्रयरहितत्त्वमित्यर्थः । चापलमप्रतिष्टितत्वम्, ताभ्यां हीनः । चकारादुक्त गुणेर्युक्तो यः सेवको दोषैरेभिहीनः सः, सेवनं कर्तुमर्हति सेवाफलयोगात् । इतरस्तु नार्हति विफल-प्रयासत्वात् ॥ १४ ॥

दक्षताभद्रता दाढ्यं भान्तिः क्लेशसिहिष्णुता । सन्तोषः शीलमुत्साहो मण्डयत्यनु वश्जोविनम् ॥ १५।

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> आपतकेश <sup>188</sup> मण्डयन्त्यन्

15. But the most essential qualities considered to be ornaments of the dependent are skilfulness, amiableness, firmness, forbearance, endurance (in straitened circumstances), sense of satisfaction, good conduct and energy or ever-readiness to exertions.

अलङ्कारभूतान् सेवकगुणानभिधातुमाह—दक्षतेति । दक्षता कौशलम्, आग्रुकारिखं च । भद्रता भद्रकारित्वम् दाट्यं स्थिररनेहता । क्षान्तिः क्षमा । वर्ध्यः छुनुष्टश्वदातातपादिज्ञयः, तत् सिह्णुता । सन्तोषोऽविपादिता । शीलं सत्स्वभावः । उत्साहः शौर्यममपौ दाद्यं चेति कौटित्य-कृतलक्षणः । एतं गुणा मण्डयन्त्यनुजीविनम् । गुणानामेतं प्रधानभृता यदतः सम्पादनीया इति भावः ॥ १५ ॥

## अर्थ शौचपरो नित्यं गुणैरेतैः । समन्वितः । भूतये भूतिसम्पन्नं साधुविश्वासयेन्नुपम् ॥ १६ ।

## <sup>19</sup> गुणरेभिः

16. A dependent, whose integrity in money matters is proved by arthopadhā test, and who possesses necessary qualities (as enumerated above), should in his own interest first of all earn confidence (about himself) of the prospererous lord.

प्रधानतरं गुणं दर्शयन्नाह—अर्थेति । "अर्थार्थी जीवलोकोऽयम्" इति अर्थशौनं—दुष्करम् । न चानेन विना विश्वासः स्यादित्यर्थशौन्यरो नित्यम् । अनन्तरोक्तगुण्युंको भूत्ये भूतिसम्पन्नं प्रभुशक्तिकोशप्रकृतिकम् । साधु यथा भवति तथा । विश्वासयेत्, आत्मिन विश्वस्तं कुर्यात्, विश्वस्तं सेवाफलं सम्पद्यत इति भावः ॥ १६ ॥

<sup>3</sup> प्रचुर कोष प्रमृतिकं

## प्रविश्य<sup>20</sup> सम्यगुचिते स्थाने तिष्ठन् स*र्थ*पवान्<sup>21</sup>। यथाकालमुपासीत राजानं विनय।न्वितः॥ १७।

#### 

17. Having been formally admitted into the court, a dependent who must be properly attired should take his allotted seat and wait for his turn to pay respect to the king with due humility.

अनुजीविश्तते सेवाधर्मविषयमिभधातुमाद्ध—प्रविश्यति । प्रविश्य प्रियहितहारेण राजसभाम् । सम्यगिति प्रतीहारनिर्दिष्टे स्थाने । तिष्टन् वक्ष्यमानन्यायेन । सुवेपवानिति निर्मलानुद्धतनेपथ्यवान । यथाकालमुपासनाकालानितिक्रमेण, उपासीत सेवेत राजानं विनयान्वितः प्रश्रयवानिति ॥ १७ ॥

## परस्थानासनं क्रीर्यमीद्धत्यं मत्सरं त्यजेत्। विगृह्य कथनं चैव<sup>22</sup> न कुर्याज्ज्यायसा सह॥ १८।

#### 22 कथनं चापि

18. He should avoid (occupying) places and seats allotted to others as well as expressions of deceitfulness, haughtiness and malice, nor should he speak disrespectfully opposing the superiors (in the court).

तत्र सभायां यत्कर्तव्यं तदभिधातुमाह - परस्थानिति । परस्य अन्यसेवकस्य । स्थानं प्रदेशम् । आसनं विष्टरादि, कौर्यं कूरभावम् । औद्धर्यं असामान्यवेशत्वम् (असभ्यवेशत्वम् )। मत्सरं विद्याशौर्याद्यसहनं, त्यजेदनुजीवी । विगृह्य ज्यायसाऽधिकेन सह विरोधं कृत्वा कथनं (विरोधपूर्विका कथां) न कुर्यात् । यस्माज्ज्यायान् विगृहीतः सन् सेवाविघातं करोति ॥ १८ ॥

विप्रलम्भं च मायां च दम्भं स्तेयं च<sup>23</sup> वर्जयेत्। पुत्रे भ्यश्च नमस्कुर्याद्द वल्लभेभ्यश्च<sup>24</sup> भूपतेः॥ १६। न नर्मसचिवैः सार्द्धः किश्चिद्प्य<sup>248</sup>प्रियः वदेत्। ते हि मर्माण्यभिन्नन्ति<sup>25</sup> प्रहासेनापि<sup>26</sup> संसदि॥ २०।

23 स्तेयं दम्भश्च

<sup>24</sup> भूपतेभ्यश्च

<sup>248</sup> क्वचिद्

25 तेऽस्य मर्माण्यपि घ्रति

- <sup>26</sup> प्रहासेनेव ; विग्रहेणेव
- 19. Deception, trickery, arrogance and cupidity should also be avoided by a dependent. He should be respectful to the royal princes and king's favourites.
- 20, Uncharitable remarks should not be flung at the intimate friends and companions (like jesters etc.) of the king, lest such men pierce the heart of the dependent concerned (expose his weaknesses) in the very court (publicly) by their sarcastic remarks.

किश्च, विप्रलम्भमिति । विप्रलम्भं वश्चनम् । मायां रूपपरिवर्तनम् । दम्भं कूटदीनारादिव्यवहारम् । स्तेयं तृणादेरिप चौर्यं यज्ज्ञात्वा न विश्वसिति । इति विप्रतारणादिकं वर्जयेत् । पुत्रेभ्यः स्वामिपुत्रेभ्यः नमस्कुर्याद् बह्नभेभ्यश्च (प्रियपार्श्वचरेभ्यश्च ) भूपतेः, ते हि प्रश्रयेणाराधिताः स्वामिनमनुकूलं कुर्वन्तीति भावः ॥ १६ ॥

अगरश्च, न नर्नेति । नर्मसचित्रा विद्वषकादयः सचिवाः, भैः सह स्वामी नर्मालापान् करोति । तैः सह न किश्चिदप्यप्रियं वदेद् । हि यतस्ते नर्मसचिवाः संसद्ये व सभायामेव, विग्रहेण विरोधेन हेतुना, मर्माण्यपि गोप्याणि छिद्राण्यपि झन्ति उद्घाटयन्ति प्रहासेनैवेति ॥ २०॥

## भर्तुरन्वासने तिष्ठन् दृष्टिन्नान्यव विक्षिपेत्<sup>27</sup>। कुर्यात्किमयमित्यस्प<sup>28</sup> तिष्ठेचास्यं विलोकयन्॥ २१।

- 27 भर्तुरन्वासितो(प्रो)वा द्वष्टिं मुहुर्नान्यत्र निक्षिपेत्।
- <sup>28</sup> त्र्यान्न किश्चिदन्योनं ; त्रृयात् किमयमित्येव
- 21. While sitting near the lord the dependent should not for a moment even allow his eyes to look at any thing but his (lord's) countenance, in order to observe reactions reflected on it and listen carefully to whatever he says.

भर्तुरिति । भर्तुः स्वानिनः । अन्वासने आसनसमीपस्थाने । तिप्टन् स्थितः । दृष्टिं नान्यत्र संक्षिपेत् कुर्पात् किमयं स्वामी किं ब्रूयात् किं वदेत् , इति तदाकर्णनार्थं सृहुरास्यं विलोकयंस्तिष्टेत् । सावधानताश्रदर्शनार्थमिति ॥ २१ ॥

# कोऽत्रेत्यहमिति ब्रूयात् सम्यगाज्ञापयेति च । आज्ञां चावितथो² कुर्याद् यथाशक्त्यऽविलम्वितम् ॥ २२ ।

- <sup>29</sup> चावितथां ; चापि तथा
- 22. Whenever the king says 'who is there', the dependent should promptly respond 'I am here, kindly command me, my lord', and carry out the order properly and promptly (to the best of his abilities).
- क इति । स्वामिनाऽदिष्टे 'कोऽत्र' इति, 'अहम अत्र तिष्ठामि' इति ब्रूयात् । 'सम्यक् आज्ञापय' इति च ब्रूयात् । आज्ञां शासनं दत्तां विश्व सुर्यात्, एवं करोमीति सत्यसम्पादनेन यथाशक्ति शक्त्यनतिक्रमेण, अविलम्बितमतिकालहीनम् सत्वरमिति ॥ २२ ॥
  - 🕯 अवितथा अमरयरहिता कुर्यात्

# उच्चैः प्रहसनं कासं<sup>30</sup> ष्ठीवनं कुत्सनन्<sup>31</sup> तथा । जुम्भनं गात्रभङ्गं च पर्वास्फोटं<sup>32</sup> च वर्जयेत् ॥ २३ ।

30 प्रकथनं हासं 31 कुत्सितं तथा 32 पर्वस्फोटं च

23. (In the presence of the lord) the dependent should shun speaking loudly or breaking out in loud laughter, coughing and spitting, sitting in an ugly posture, yawning, stretching of lumbs (to shake off idleness) and making sounds by twisting fingers.

भूयो वर्जणीयमाह—उच्चेरिति । सत्मु उपहामकारणपु, उच्चेरत्यर्थ प्रहसनमट्टहासं, कासमप्युच्चेः, ष्टीवनं श्लोधमोक्षं, कुत्सितम् अपि, अपानदर्शनादिकं तथा जृम्भणं गात्रभक्षं पर्वस्फोटं च वर्जयेदिति प्रतीतम् ॥ २६ ॥

<sup>5</sup> कुत्सितं कुक्ष्यपानवनादिकम्

## प्रविश्य सानुरागस्य<sup>33</sup> चित्तं चित्तश्चसम्मतः। समर्थं यंश्च तत्**पक्षं साधुभाषेण भाषितः**<sup>34</sup>॥ २४।

## <sup>33</sup> चानुरागेण <sup>34</sup> भाषेत भाषितम् ; भाषिते।

24. Gaining the affection (confidence) of the lord, a dependent should behave in conformity with other royal confidents and speak in elegant terms upholding the master's views.

भाषणावसरे यद्गिलिषतव्यं तदुपदेष्टुमाह—प्रविश्येति । सानुरागस्य स्वामिनश्चित्तं प्रविश्य, अपरेपामिप चित्तज्ञानां सम्मनः स्वामिचित्तज्ञत्वेन । समर्थयंश्च तत्पक्षमिति स्वामिपक्षं संस्थापयन् साधुभाषेण भाषितः आलापे सित ॥ २४ ॥

## तन्नियोगेन वा ब्रूयादर्थ' सुपरिनिश्चितम्। सुखप्रवृद्ध अगोष्टीषु विचादे अध्यविनां मतम्॥ २५।

## <sup>35</sup> सुखप्रवन्धगोष्टौषु <sup>35</sup> वादे वा

25. When directed by lord to give his opinion on any debatable point raised in the assembly convened for his (lord's) pleasure, the dependent should speak clearly explaining the issue in unequivocal terms pointing out the views of expert debaters.

पक्षान्तरमभिधातुमाह—तिन्वयोगेनेति । स्वामिनियोगेन त्रूयादर्थं वाक्यस्य । सुपरिनिश्चितं सुनिर्णीतं कृत्वेति शेषः । सुखप्रवृद्धगोष्टीषु, सुखार्थं प्रवृद्धा या गोष्ट्यः परिपदः तासु त्रूयात् । वादे वा शास्त्रोक्तलक्षणं वादिनामिष मनीषिणामिष (अन्येषामिष )यन्मतं अभिप्रायं तद् त्रूयात् ॥ २५ ॥

## विजानन्नपि न ब्रूयाद् भर्तुः क्षिप्तोत्तरं उठि वचः । प्रवीणोऽपि हि मेधावी वजयेद्भिमानिताम् ॥ २६ ।

#### 35b क्षिप्तबोत्तर

26. No sensible dependent (employee), however well informed, should give prompt and curt replies (ksiptottarain or ksiptottarain) to his master (so as to negative the master's views). However experienced, he should avoid display of ego (abhimānitā) on that account.

अभाषणींमभिधातुमाह—विजानन्नपीति । विशेषेण जानन्निप भर्तुः क्षिप्त्वोत्तरः वचो येन भर्ता निरुत्तरो भवति तन्न ब्रूयात् । प्रवीणोऽपि हि भाषणे कुश्चालोऽपि मेधानी प्राज्ञोऽपि वजयेत् स्वामि-विषयेऽभिमानिताम् । अभिमानान्न स्वामी निरुत्तरः कार्ये इति भावः ।। २६ ॥

<sup>6</sup> स्वामिनो मनोधारणं कार्यमिति शेषः ॥

## यद्प्युड्वै <sup>30</sup> विजानीयान् नीचैस्तदपि कीर्तयेत्। कर्मणा तस्य <sup>37</sup>वैशिष्ट्य' कथयेद् विनयान्वितः॥ २७।

## 36 उच्चेर्यदपि जानीयान् 37 कर्मणस्तस्य

27. Inspite of possessing the best of knowledge an employee should express it humbly (as if his knowledge is meagre) in the presence of the master. He should demonstrate his special knowledge by his actions (not by speech) and in moderate language.

विद्याशिल्पविषये यन्नत्र्यात् तदिभिधातुमाह- यदाप्युच्चैरिति । उच्चैरितिशयेन यदिप विजानीयात् तदिप नीचैः कीर्तयेत, किश्चिदत्र जानामीति त्र्यात् । कर्मणा सुक्रियया तस्य वैशिष्ट्यं श्रैष्ट्यं कथयेद्श्येत्, न वाचा । तत्रापि विनयान्वितः प्रश्रययुक्तः सन् । ज्ञानमगर्वमिष्यत, आत्मगर्वौ न युक्तः इति भावः ॥ २७ ॥

# आपद्युन्मार्गगमने कार्य<sup>38</sup>कालात्ययेषु च । अपृष्टोऽपि हितान्वेषी ब्रूयात् कल्याणभाषितम्॥ २८।

#### 38 कार्ये

28. In times of emergency (miniment danger) or when the king deviates from the path of morality (or is inclined to take irregular measures), or when any action is likely to fall through due to lapse of time, an employee desirous of the welfare of the master, though unasked should speak out (tender his well merited opinion), but with due politeness.

अपृष्टस्यापि कारणविशेषात् भाषणमभिधातुमाह्—आपदीति । आपदि परप्रयुक्त तीक्षणादि प्रारच्धायाम् । उन्मार्गगमने स्वामिनः शास्त्रविरुद्धाचरणं । कार्याल्यं स्वामिनः कार्यं विनश्वरं द्रष्ट्वा कालाल्यं च, अनुगुणकालातिकमे । अपृष्टोऽपि स्वामिहितान्वंषी व्यात्, आपदि विक्रिया-प्रतीकारार्थम् । तत्रापि कल्याणभाषितं मङ्गल्यं वचनीयमिति ॥ २८ ॥

## प्रिय' तथ्य' च पथ्य' च वदेद्धर्मार्थमेव<sup>39</sup> च । अश्रद्धे यमसत्य' च<sup>39</sup> परोक्षं कटु चोत्स्केत् ॥ २६ ।

## 39 धर्म्यार्थ्यमेव 398 अश्रद्धयेयमसभ्यं च

29. In order to derive spiritual and material benefits of the master, an employee should speak in sweet (polite) words while relating true facts (tathyam) and give his advice (suggestion) as salutary as a special diet (pathyam) to a patient, avoiding incredible, indecent, bitter and unauthenticated (parokṣam) remarks.

किंग्न, प्रियमिति । प्रियं अभीष्टं भूत्वा यत् पथ्यं हितमित्यर्थः । तथ्यं सत्यं भवत् । व्र्याद्धम्प्रार्थमेव च यद्धमित, अर्थात, चानपेतम् । अश्रद्धेयं श्रद्धातुं अयोग्यम् (यन्न शक्यते ), असभ्यमश्चीलादि । यत् परोक्षं यदश्रद्धेयमिति सम्बन्धः । कट् श्रृतिकट् (कर्णकट् ) चोत्र्यंतेत् न वृयादित्यर्थः ॥ २६ ॥

## परार्थ' देशकालक्षो देशे काले च साध्येत्। स्वार्थ' च स्वार्थकुशलः कुशलेनानुकारिणा॥<sup>40</sup> ३०।

## <sup>40</sup> कुशलेनार्थकारिणा

30. An employee conversant with advantages of just time and place, may suitably (considering proper opportunities of time and place) try to promote other's interests (in gaining recognition from the lord), but for his own interests he should move carefully and intelligently (by reading the mind and mood of the master).

परार्थिमिति। प्रविदय सानुरागस्य चित्तं चित्तज्ञसम्भतः इत्यपेक्ष्य, परार्थं स्वामिनं विज्ञाप्य साधयेदित्यर्थः। देशकालज्ञ इति<sup>प</sup>, यिसमन देशे स्थितः स्वामी कार्यः करोति यिसमेश्च काले, तौ जानातीति तज्ज्ञोऽनुजीवी। तल्ल देशे काले चार्थं साधयेत्। स्वार्थमात्मीयकार्यं कुशलेनान्येन स्वार्थ-कुशलोऽनुजीवी साधयेत्, न स्वयम्। अर्थकारिणाऽत्महितेन। प्रत्यक्षं प्रार्थनाभङ्गे वैलक्षण्यं मा भवत्विति॥३०॥

<sup>7</sup> वक्तव्यकालरोषराहित्यसम्ये कान्तदेशज्ञानवाननुजीवी

गुद्य' कर्म' च<sup>41</sup> मन्त्र' च न भर्तुः सम्प्रकाशयेत्। विद्विष्टिं च विनाशं च<sup>42</sup> मनसापि न चिन्तयेत्॥ ३१।

- 41 गुह्यकर्म च
- 42 विद्विष्टमिप नाशं च ; विद्विष्ट त्वं विनाशं च
- 31. A sincere attendant must not divulge the secret policies and decisions (guhyakarman ca mantran ca) of the king nor should he ever harbour in his mind any evil design of maligning the king or causing his death.

गुह्याप्रकाशनमाह—गुह्यमिति । गुह्यं गोपनीयं कर्म शत्रुविषयेऽभिचारादिकम्, अन्यद्वाऽप्रकाश्यं मन्त्रस्र भर्तुसम्बन्धिनं न प्रकाशयेत् । तथा "मन्त्रम् उच्छिदा न विभेदयेत्" इति कोटित्यः । तथा च विद्विष्टं भर्तुराज्यश्रंशादिकं, विनाशं मरणादि, मनसा हृदयेन, न चिन्तयेत् । वचनेन तु नैवेत्यर्थादिति ॥ ३१ ॥

स्त्रीभिस्तद्दर्शिभिः पापैवैंरिदूतैन्निराकृतैः । एकार्थवर्यां साहित्यं अधिक संसर्गं च विवर्जयेत्॥ ३२।

- <sup>43</sup> दूतैनिराकृतैः
- 438 एकार्थचर्या संघातं ; सवासं
- 32. Association with the women (of the harem) and their supervisors (matrons or female guards) as well as with habitual sinners (of immoral conduct), messengers from hostile chiefs and those turned out (dismissed

from service) by the master, should not only be shunned, but also meeting or discoursing with them should be avoided.

स्त्रीभिरिति । स्त्रीभिः स्वामिभोग्याभिः, तद्द्गिभिः शम्भली प्रमृतिभिः संसर्गं विवर्जयेत् । कामोपधाशुद्धो न भवतीति शङ्कानिवृत्त्यर्थम् । पापैः पातिकभिः, कृतस्वामिविरोधिभिः, तत्सङ्गागत पातकशङ्कानिवृत्त्यर्थम् । वेरिदृतिः शत्रुप्रेषितिः, अहितगत्यागमशङ्कानिवृत्त्यर्थम् । निराकृतेदौषात् स्वामिना कार्यादुत्सारितेः । एभिरिभिहितैः सह, एकार्थचर्यामेकमर्थमुद्दित्य सहचर्यां गमनम्, साहित्यं संघातं सर्वदा मिल्क्त्वाऽवस्थानम्, संसर्गं सङ्गति च विवर्जयेत, शङ्कानिवृत्त्यर्थमिति ॥ ३२ ॥

## वेष(श)भाषानुकरणं न कुर्यात् पृथिवीपतेः। सम्पन्नोऽपि हि मेथावी स्पर्देत न च तद्गुणैः॥ ३३।

33. Dress and demeanour or the speaking style of the monarch should not be imitated by a sensible employee. However well qualified he may be, he should not arrogate himself with the king's form and features.

वेषेति । पृथिवीपतेर्यौ वेषो (वंशो) नेपथ्यादिः, या च भाषा स्वामिना व्युत्पादिता वाक् तदनुकरणं न कुर्यात् । मया स्पर्धत इति शङ्कानियृत्त्यर्थम् । तथा सम्पन्नोऽपि गुणेरनुजीवी मेधावी-प्राज्ञोऽपि सन् स्मर्धेत अ च तद्गुणैः, द्वेष्योऽन्यथा भवतीति ॥ ३३ ॥

<sup>8</sup> अभ्युत्पादिता ; अन्युत्पादिता

# रागापरागौ जानीयादु भर्तुः कुरालक्तर्म कृत्। इङ्गिताकारलिङ्गाम्यामिङ्गिताकार तत्त्ववित्॥ ३४।

34. An intelligent employee, capable of reading the mood of the master (whether pleased or displeased) expressed through gestures, appearances and movements (of the body), should act accordingly like an expert in interpreting such gestures, appearances and movements of his master.

रागेति । भर्तुः स्वामिनः, रागोऽनुरक्तता, अपरागो विरक्तता । तौ जानीयादनुजीवी कुशल-कर्मकृत्, अन्येरिप कुशलैर्यदकृतं तत् कर्म करोति यः । न हि कर्मकरणाभावं रागापरागौ हातुं शक्येते । काभ्यां जानीयात्, इत्याह—इङ्गिताकारिलङ्गाभ्यामित्यादि । "ईङ्गितम् अन्यथा—वृक्तिः, आकृतिप्रहणम् आकारः" इति कौटिल्यः । इङ्ग्यते ज्ञायते हृदयस्थोऽथौ येन तिदङ्गितमित्यथौ युज्यते । सर्वे गत्यर्था ज्ञानार्था इति वचनात् । तच अन्यथावृक्तिः पूर्ववृक्तायाः क्रियाया अन्यथात्वमिति । आकृतराकृत्यन्तरस्य प्रहणं, पूर्ववृक्तायाः प्रसन्नादिकायाः आकृतराकृत्यन्तरस्य प्रहणमाकारः । क्रियाया अन्यथाः त्वमिङ्गितं, कर्तुरन्यथात्वं चाकार इति समुदायार्थः । तयोर्लिङ्गानि चिह्नानि ताभ्याम् । इङ्गिताकार-तक्त्वविद्व्यनुजीवी ॥ ३४ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> मिति । प्रहः आकारः

दूष्ट्रा प्रसन्नो भवति वाक्यं गृह्णाति चादरात्। दिशत्यासनमभ्यासे 4 कुशलं परिपृच्छति ॥ ३५। विविक्तदर्शनस्थाने रहस्ये च न शङ्कते। तदर्था ततकतामुच्चै 46राकर्णयति सङ्थाम् 47॥ ३६।

44 मध्याञे

45 दशने स्थाने

46 ततकृतां चोच्चे 47 सत्कयाम, संकथाम

35-36. The king, (favourably disposed with the employee) expresses delight to meet him, accepts his views with sympathy, offers him a seat close to his own and enquires about his welfare. He would also not hesitate to meet him in the secret place (viviktadarśana, inner chamber) for an exclusive interview and entrust him secret duties (rahasya). He would for this purpose (i.e., prior to giving the employee secret commissions) listen to the reports of high officials about the merit of the performances of the employee with attention and sympathy.

रागलिङ्गानि<sup>10</sup> इङ्गिताकाराभ्यामभिधातुमाह—दृष्ट्रिति । दृष्ट्रा प्रसन्नो भवति इति आकार-लिङ्गम् । वाक्यं गृह्णाति आदरात् इति इङ्गितलिङ्गम् । पूर्वयृत्ते वाक्यग्रहणेऽन्यथावृत्तिग्रहणमेव ॥ ३५ ॥

1º इङ्गिताकारज्ञानार्थं तावतप्रीतेर्लक्षणान्याह—द्रष्ट्रा प्रसन्नो हारययुक्तवदनो राजा भवति चेदयं मिय प्रीतियुक्तो वर्तते इति ज्ञेयम् । एवमेवाप्रे ऽप्युद्धां यावत् प्रीतिलक्षणम् । वावये प्रसङ्गादुक्ते सित आदरात् हितवक्तेति विस्वस्तः सन् तथा गृहाति स्वीकरोति। परिषद् गते सति आसनमास्य-तेऽस्मिन्निति स्थिति स्थानमभ्याशे निकटे दिशति ददाति ॥ ३५ ॥

विविक्त ति । विविक्तदर्शन स्थाने एकान्तदर्शने ताद्रशस्थाने च, रहस्ये गोपनीये च कार्ये न शङ्कते विश्वासयोगात् । तदर्थामनुजीविगुणग्रहणपक्षपाताम् । तत्कृतामनुजीविकृताम् । सङ्कथामिष्टैः सह उच्चेराकर्णयति नावज्ञां करोतीत्येददपीक्षितम् ॥ ३६ ॥

## श्राघते श्राघनीयेषु श्राध्यमानं च नन्दति। कथान्तरेषु स्मरति प्रहृष्टः कीर्तयेदु गुणान् ॥ ३७।

<sup>37.</sup> Hearing others' encomiums on the employee's work the master applauds such people and congratulates the employee concerned too. He would also remember such an employee in course of his discussions (with others) and refer to his qualities in elegant terms to express his full satisfaction.

श्राघते इति । श्राघनीयेष्वन्येषु कीर्त्यमानेषु स्वामी श्राघतेऽनुजीविनम् । श्राघ्यमानमन्यैर्नन्दित अभिनन्दति । कथान्तरेषु अन्यैः कियमाणेषु ईद्रश एवासाविति स्मरति । याद्रशोऽयं ताद्रशो नान्य इति प्रहृष्टः कीर्तयेद् गुणान् तद्गुणानिति ॥ ३७ ॥

## सहते पथ्यमप्युक्त' व निन्दामनुमन्यते । करोति वाक्य' तत् तत्प्रोक्तन् तद्वचो व बहु मन्यते ॥ ३८ ।

48 पथ्यमुक्तः सन् 48 वाक्यं तस्यीव तहच ; तद्भक्तं तहचो

38. The master (gladly) tolerates the words of such an employee even if it is unpalatable and does not take it amiss (i.e., insulting). On the other hand he implements the latter's advice by giving it due regard.

सहत इति । सहते समर्थयति ( मर्षयति ) । पथ्यं हितमुक्तः सन् । तत्कृतां न निन्दा-मप्यनुमन्यते । त्वमनात्मवान् विजिगीषुर्गिहैत इत्यादिकं निन्दात्वेन नानुमन्यते । करीति वाक्यमनु-जीविना प्रोक्तं, तद्वचोऽनुजीविवचनं बहु मन्यते श्लाघत इत्यर्थः ॥ ३८ ॥

> \*[ वृद्धौ प्रसन्नो<sup>49</sup>\* भवति व्यसने परितप्यते । ] उपकारेषु माध्यस्थ्यं दर्शये त्यद्भु तेप्वपि<sup>496</sup> । तत्कृतं कर्म चान्येन कृतमित्यभिधीयते<sup>50</sup> ॥ ३६ । विपक्षमुत्थापयित विनाशं चाप्युपेक्षते । कार्ये संवर्द्धयत्याशां फले च कुरुतेऽत्यथा ॥ ४० ।

498 प्रतीतो

490 तेषु च

<sup>50</sup> कृत्यमित्यभिभाषते

- \* This line is omitted in the B. I. Text.
- 39. A king when displeased with any employee, would be indifferent to him inspite of his having rendered meritorious services (in the past), taking him to be too old and incapable of bearing the strain (of royal duties). Even actions performed by him would be ascribed to others.
- 40. On the other hand the master would incite his rivals against him and take no notice of his danger (ruin). In Lead of encouraging the employee with reward on his performance of some work assigned to him, the master acts otherwise (does not fulfil his promise) on successful completion of it.

वृद्धाविति । अनुरक्तस्य स्वामिनो लक्षणमुक्ता विरक्तस्याभिधातुमाह उपकारेष्विति । उपकारेषु अद्भुतेष्विप, अनुजीविना कृतेषु विरक्तत्वात् माध्यस्थ्यमेव दर्शयित नानुरागम् । तत्कृतं कर्म चान्येन कृतमभिभाषते तौष्टिकमदातुम् ॥ ३६ ॥

विपक्षमिति । विपक्षमनुजीविनं शत्रुभूतमुरथापयति उद्देजयति (उत्तेजयति ) तदिनाशाय । विनाशे च विपक्षादिभिः क्रियमाणमुपेक्षते । 'विनश्यताम् अयम्' इति । कार्ये च तत्साध्ये समुपस्थितं, संवर्धयस्याशां यथा-'निष्यत्तौ त्वदारिद्रामोक्षं करोमि' इत्याशां संवर्द्धयति, फले च कार्ये स्वं सम्पन्ने करतेऽन्यथा 'त्वया नैतत् साधितम् इति ॥ ४० ॥

यद्वाक्यं मधुरं किञ्चित् तद्य्यर्थे न निष्कुरम् । आचरत्यात्मशंसासु<sup>51</sup> परिवादं च केवलम् ॥ ४१ । अकोपोऽपि सकोपाभः प्रसन्नश्चापि निष्फलः । वदत्यकस्माद्<sup>52</sup> वजति रुक्षं च मुहुरी क्षते<sup>53</sup> ॥ ४२ ।

ः[ विज्ञाप्यमानो वृत्तर्थः सहसोत्थाय गच्छति । ]

- <sup>51</sup> आचरत्यात्मसंसत्सु ; शंसस्तु
- <sup>52</sup> हसत्यकस्माद्

- <sup>53</sup> समुदीक्षते
- \* This line is omitted in the B. I. Text.

41-42. However sweet words are used by the master those are of unkind import for the employee. He is always made to be an object of censure (parivādam) in the court (by the king himself), even when he praises the lord, who feigns to be angry, though not actually so. His show of pleasure also does not bear fruit (becomes useless for, it is not followed by due reward).

In the midst of a statement by the employee on an undertaking and its result, the master suddenly breaks out in laughter (to deride the speaker), and pacing his steps towards him with frowning looks suddenly moves out of the chamber.

यद्वाक्यमिति । स्वामी अनुजीविविषये यत्किश्चिद् वाक्यं मधुरमि प्रयुंक्ते तदप्यथेंन निष्धुरम्, यथा—'भद्र! त्वया प्रियहितैषिणा विपक्ष उपेक्षितो ममेव समग्रं यशो दातुम्', इति मधुरं भाषते, तदर्थतस्तु विपक्षपक्षपाती भवानिति समर्थितं भवति । तथाऽचरत्यात्मशंसासु, अनुजीविना कृतासु परिवादं निन्दादिकं केवलमावरित ॥ ४१ ॥

अकोपोऽपीति । कोपरिहतोऽपि तर्द्शने सकोप इवाभाति मा किमप्ययं प्रार्थयित्विति । प्रसन्नः कैतवेन निष्फलो भवति । रक्षं च सुहुरीक्षते प्रसादानुरूपाकरणात्, अकस्मात् व्रजति कस्मादयं मर्ष्टृष्ठि पथेऽविष्ठित इति ॥ ४२ ॥

> आघट्टयति मन्त्राणि ब्रूवन् हास्सं प्रपद्यते । सम्भावयति दोषेण बृत्तिच्छेदं करोति च ॥ ४३। साधूक्तमपि तद्वाक्यं समर्थयति चान्यथा। अपर्वणि कथाभङ्गं करोति विरसीभवन् ॥ ४४।

<sup>54</sup> आघट्टयति मर्माणि गुणैर्न बहु मन्यते ; गुणान् न बहुमन्यते ।

<sup>55</sup> यद्वाक्यम् रहस्येष्यवशङ्कते ; हासस्थानं न मन्यसे

<sup>43.</sup> The master would not care to recognise the good qualities of

such an employee, rather he would make cutting remarks against him deriding his actions and for imaginary accusation dispense with his services (*vṛtticchedam karoti*).

44. However just observations such an employee may make, the master would not pay any heed to them, but would rather accept the contrary opinion and unusually (unceremoniously) stop him in the midst of his speech by expressing dissatisfaction.

आघट्टयतीति । मर्माणि दुश्वरितानि, आ-समन्तात् घट्टयति स्पृशन्नेव विक्त । गुणान् न बहु मन्यते, हासस्थानमनुजीवि-प्रस्तावितं न मन्यते न हसतीत्यर्थः । दुष्टत्वमात्मनो गोपायितुं तथा सम्भावयति अविद्यमानेनापि दोषेण । वृत्तिच्छेदं करोति चेति ॥ ४३ ॥

सावृक्तमिति। यद्वाक्यं अनुजीविवाक्यं सावृक्तमि अन्यथा समर्थयति असाध्विति योजयित। अपर्वणि अयथास्थान एव कथाभङ्गं करोतीति तृष्णीभावमापदाते। विरसी भवन असन्तोषमिभ-गच्छिन्नित्यर्थः॥ ४४॥

## उपास्यमानः शयने अस्तरुश्येण तिष्ठति । बलेन बोध्यमानोऽपि अस्तरुश्च विचेष्टते ॥ ४५ ।

## <sup>56</sup> विजने <sup>57</sup> सुप्तन्याजेन <sup>58</sup> यत्ने नारा म्यमानो ऽपि

45. The master lying on bed, would feign to be asleep, if entreated for a favour by the servant attending him, and even if awakened by the efforts of the latter, would continue to be under the influence of sleep.

उपास्यमान इति । उपास्यमानः प्रायेण सुप्तरुक्षयेण तिष्टति । सेवाऽस्य व्यर्थाऽस्तिति । यत्ने नाराध्यमानोऽपि सुप्तवच विचेष्टते 'न जानामि कदा त्वमागतोऽपि' इति सुप्त इव वक्ति । तत् सेवां निष्फर्ला कर्तुमिति ॥ ४५ ॥

# इत्यादि°° ह्यनुरक्तस्य विरक्तस्य च लक्षणम । रकादु बृत्तिं समीहेत विरक्तस्य°° विवर्जयेत् ॥ ४६ ।

# <sup>69</sup> इत्येवमनु <sup>60</sup> विरक्तं च ; विरक्तिं च परित्यजेत्

46. These are the features of a master pleased or displeased with his dependents. Hence one should seek for service under a master, generous by nature and avoid the ungenerous.

इत्यादीति । इत्युक्तमादौ कृत्वा अन्यद्गि अनुरक्त-विरक्तलक्षणं विद्यते, तद्गि लोकतो प्राह्मम् । ततश्च रक्तात् स्वामिनो वृत्तिं समीहेतानुजीवी । विरक्तं च परित्यजेन, निष्फलस्वादनर्थहेतुत्वाच ॥ ४६ ॥

> निर्गुणं द्यति भर्तारमापत्सु न परित्यजेत्। ततः परतरो नास्ति य आपत्सूपतिष्ठति १ ॥ ४७।

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> ह्यपि ; वापि

47. A servant should by no means forsake his master, however lacking in qualities (*nirguṇain*), when he is afflicted with danger (troubles). There is nothing more meritorious for a servant to stand by his master during an emergency (āpatsu).

अस्यापवादमिभधातुमाह—निर्गुणमिति । श्लोकार्थः सुगमः । ततश्च कृतज्ञतयाऽस्य बहूपकरो-तीति भावः ॥ ४७ ॥

> सुस्थवृत्तेषु°ै सत्त्वाढ्या नैव° यान्त्यभिलक्ष्यताम् । विपत्सु धर्म धुर्याणां° तेषां नामातिरिच्यते ॥ ४८ । श्लाघ्या चानन्दनीया च° महतामुपकारिता । काले कल्याणमाधत्ते स्वल्पापि सुमहोदयम् ॥ ४६ ।

63 स्वस्थवृत्तेषु

<sup>64</sup> नोपयान्त्यभि

- <sup>65</sup> विरोधे कर्मधुर्याणां ; धर्मतुर्यानां <sup>66</sup> चानन्दनी चैव ; श्लाध्येवानन्दनी
- 48. In normal times the firmness of devotion of a servant does not receive due recognition (for it is not duly noticed), but in times of danger names of such loyal servants are highly commended.
- 49. Any service for the benefit of a great (generous) soul is always a matter of pride and pleasure for the servant. Because an insignificant act of goodness may in proper time bring about prosperity for the performer.

आपत्सूपकारस्य गुणं दर्शयितुमाह—स्वस्थवृत्तेष्विति । स्वस्थवृत्तानि आपदामभावे, निराकुरुनि यानि वृत्तानि तेषु, अनाकुछेषु प्रभुषु । सत्त्वाद्ध्याः सत्त्वसम्पन्नाः, अनुजीविगुणाः । अभिरुक्ष्यतां नेव यान्ति, न प्रकाशन्ते । किन्तु विपतसु, (विरोधे) च समुपिस्थिते धर्मधुर्याणां तेषां सत्त्वानुजीविनां नामाभिधानमितिरिच्यते, अतिरिक्तं जनेरिभिधीयते । यथाऽनेनानुजीविनां विपतसु विपक्षविरोधी स्वामी रिक्षत इति शेपानुजीविमध्ये तस्य नामातिरिच्यते, शीर्येणातिरिक्तं भवतीर्यर्थः ॥ ४८ ॥

एतदेव समर्थयन्नाह—श्राघ्येति । महतां स्वाम्यादीनाम् । उपकारिता आपत्सु परित्राणादिका । काले कालप्रस्तावे । कल्याणमभ्युदयम् । आधत्ते करोति । स्वल्पापि सुमहोदयम्, मद्दाभ्युदयसम्पन्न-मित्यर्थः । तस्मान्महतां स्वामिनामुपकारः कर्तव्य एवति ॥ ४६ ॥

> अकार्ये<sup>७७</sup> प्रतिषेधश्च कार्ये चैवानुवर्तनम्। सङ्क्षेपादिति सद्भृतः वन्धुमित्रानुजीविनाम्।। ५०।

<sup>67</sup> अकार्यात्

<sup>50.</sup> In brief, to dissuade the king from acting-contrary to legal injunctions and to pursuade him to act in conformity with them are the essential duties of friends, well-wishers and dependents.

केवलमनुजीविश्वतमिभधाय बन्धु मित्र साधारणमिभधातुमाह—अकार्ये इति । अकार्ये शास्त्र-निषिद्धाचरणे । प्रतिषेधो निवारणम् । कार्ये धर्मार्थफले, अनुवर्तनम् कियतामेतदित्यनुष्टानम् । संक्षेपात् समासतः सत् शौभनं बृत्तम् अनुष्ठानं बन्धुमित्रानुजीविनां इति सद्धृतं, एतत् शोभनं चित्तम् ॥ ५० ॥

> पानस्त्रीय तगोष्ठीषु राजानमभितश्चराः। बोधयेयुः प्रमाद्यन्तमुपायैंर्ज्ञाड्कित्रदिभिः "। ५१। राजान' येऽत्यपेक्षन्ते ६० सज्जमान' विवरम सु ७०। ते गच्छन्त्यकृतात्मानः सह तेन पराभवम् ॥ ५२ ।

68 नालिकादिभिः

<sup>69</sup> ये ह्यूपेक्षन्त <sup>70</sup> विकर्मपु

- 51. Personal attendants or companions of the king should convince him of the evil effects of addiction to women, drinking and gambling (by means of suitable illustrations), failing which (i.e., if the king is not dissuaded from those addictions), they should try other expedients like the use of nālika (sāma etc).
- 52. Attendants who neglect in preventing the king, lacking in self restraint, from taking illegal actions perish along with the master.

प्रसङ्गतो बन्धुगित्रवृत्तमुद्दिष्टमपि मूयोऽप्यनुजीविनां वृत्तमिभधातुमाह—पानेति । पानस्त्रीद्यूत-गोष्ठीषु, पानगोष्ठी यथाऽह कौटित्यः-'मद्यकामं योगपान रहेजयेयुः' इति। 'परस्त्रीकामम्, आर्या व्यञ्जनाभिः अमेष्याभिः शून्यागारेषु उद्वेजयेयुः' इति । 'द्यृतकामं कापटिकैः पुरुषः उद्वेजयेयुः' इति । राज-पुत्रावस्थायामभिहिता एते उपाया यथासम्भवं बृद्धस्यापि योज्या इति । एवं राजानं स्वामिनमभितश्वराः चतुर्दिश्चस्थिताः अनुजीविनः बोधयेयुः प्रबोधयेयुराख्यानकादिभिः । ततः प्रमादान्तं राजप्रणिधौ निस्द्धेगं ( निरुद्योगं ) नालिकादिभिरुपाये सामादिभिरिति ॥ ५१ ॥

अनुजीविनां स्वामिबोधने प्रमादं दोषमाह—राजानिर्मात । राजानं येऽनुजीविन उपेक्षन्ते न निवारयन्ति, सज्जमानं आसक्तिं गच्छन्तं, विवर्त्मसु ( विकर्ममु ) विरुद्धाचरणेषु, तेऽनुजीविनः, गच्छन्त्य-कृतात्मानः, असंस्तृतात्मानः<sup>11</sup> सह तेन स्वामिना परामवं नाशमिति<sup>18</sup> ॥ ५२ ॥

- <sup>11</sup> असंस्कृतात्मानः
- 12 तथा च कौटिल्यः-नालिकाप्रवोधन अभिनयेयुरिति

जयाज्ञापय जीवेति नाथ देवेति रा चादरात्। आज्ञामस्य <sup>72</sup> प्रतीक्षन्तो <sup>724</sup> भृत्याः कुर्युरुपासनम् ॥ ५३ । भर्तुश्चित्तानुवृत्तित्वं उ सद्घृत्तमनुजीविनाम् । रक्षांस्यपि हि गृह्यन्ते नित्यं छन्दानुवर्तिभिः॥ ५४।

71 देवेति नाथ जीवेति

<sup>72</sup> आज्ञां चास्य

<sup>728</sup> प्रतीच्छन्ती

73 भर्तश्चितानुवर्तित्वं

- 53. "Victory unto My Lord!" "I am at Your Majesty's command!" "May Your Excellency live long" and such other honorific expressions should always be used by attendants as marks of respect for the master. They should thus worship him while awaiting royal commands.
- 54. The foremost duty of a dependent is to implement the desires (cittānuvrttitvain) of the master. Because Rākṣasas or men of devilish disposition are also won over by the obedient followers (chandānuvartibhih).

राजोपासनाक्रममिधातुमाह—जयेति । दर्शने 'जय जीव महाराज' इत्यादि वचनम् । स्वामिसमाह्वानेषु जीव, देव, नाथ, आज्ञापय इति कार्यावसरे वक्तव्यम् <sup>18</sup> । एवमाज्ञामस्य स्वामिनः प्रतीक्षन्तो (प्रतीच्छन्तो ) मृत्याः कुर्यु स्पासनां सेवाम् इत्यर्थः ॥ ५३ ॥

संक्षिप्तगुणानभिधातुमाह 14 — भर्तु रिति । भर्तुः स्वामिनः, चित्तानुवर्तित्वं नाम सद्भृत्तम्, अनुजीविनां सेवकानामेतत् च शोभनं वृत्तम् । यस्मात् रक्षांस्यिष हि क्रूतकर्मकारीण्यिष हि, गृह्यन्ते वशीकियन्ते । नित्यं छन्दानुवर्तिभः सेवकैः, मनुष्यास्तु गृह्यन्त एवेल्यर्थः । छन्दानुवर्तनं वशीकरणमिति वचनात् ॥ ५४ ॥

18 देव नाथेति आदरे वक्तव्यम् । 14 संक्षिप्त सेवाधर्ममभिधातुमाह—

धीसत्त्वोद्योगयुक्तानां किं दुरापं महात्मनाम् । छन्दानुवर्तिनां लोके कः परः प्रियवादिनाम ॥ ५५ । अलसस्याल्पतोवस्य<sup>74</sup> निर्विद्यस्याकृतात्मनः । प्रदानकाले भवति मातापि हि पराङ्मुखी ॥ ५६ ।

#### 74 दोषस्य

- 55. What is unattainable (durāpain) on the earth to persons possessing intellect, firmness and industriousness, and who is superior to one who is agreeable in speech and acts in conformity with the master's desires?
- 56. Even the mother is reluctant to help a son who is idle, unambitious (easily satisfied, *alpatoşa*), illiterate and of unrestrained conduct, (what to speak of others then).

परिचत्तवृत्तयो दुर्शाद्या भवन्तीत्याशङ्कग्राह—धीति । धीरित्यष्टगुणा प्रज्ञा, तद्यथा 'शुश्रुषाश्रवण-श्रहणधारणविज्ञानोहापोहतत्त्वाभिनिवेशाः प्रज्ञागुणाः' इति । सत्त्वं व्यसनेऽभ्युद्ये यदिवकारि । उद्योग उद्यमः । 'उद्योगिनं पुरुषसिंहमुपैति लक्ष्मीः' इति वचनात् । एवं गुणत्रययुक्तानां महात्म-नामात्मसम्पदुपैतानां, किं दुरापं किं नाम दुष्प्रापम् ? अपितु सर्वमेव प्राप्यमेव । एवं च स्वामि-चित्तमुक्तगुणैमहात्मभिर्श्रहीतुं शक्यत एव । तथा छन्दानुवर्तिनामिच्छानुविधायिनां लोके प्रियवादिनां कः परः ? न कश्चिदपि परो भवति । सर्वौ लोकः स्वजन एव भवति ।- तस्मादनुजीविना धीसत्त्वोद्योग-युक्ते न भाव्यमिति भावः ॥ ५५ ॥ उक्तगुणहीनस्तु न कुतिश्चित् किश्चिदासादयतीतिदर्शयन्नाह—अल्प्रस्येति । अल्प्सस्य निरुद्यमस्य । अल्पतोषस्याल्पसन्तुष्टस्य । निर्विद्यस्य मूर्वस्य । अकृतात्मानोऽजितेन्द्रियस्य पुंसः । आस्तां तावदन्यः, प्रदानकाले दानावसरे । मातापि हि पराङ्सुखी खिन्नचित्ता । तस्मादुक्तगुणेनानुजीविना भवितव्यमिति भावः ॥ ५६ ॥

ये श्रूरा येऽपि विद्वांसो ये च सेवाविपश्चितः। तेषामेव विकाशिन्यो भोग्या नृपतिसम्पदः॥ ५७। अप्रियोऽपि हि पथ्यः स्यादिति वृद्धानुशासनम्। वृद्धानुशासने तिष्ठन् प्रियतामधिगच्छिति १६।। ५८।

#### <sup>75</sup> प्रियतामुपगच्छति

- 57. Such dependents who are brave, learned and devotedly loyal enjoy the increasing wealth of the king.
- 58. According to the injunctions of the elders (the wise), an employee not enjoying the favour of the master should go on proffering wholesome advice to him. For, by following this wise injunction he may regain the favour of the master.

गुणवतामनुजीविनामुपभोग्या तृपसम्पदो भवन्ति नेतरेषामिति दर्शयन्नाह—य इति । येहनु-जीविनः शौर्यसम्पन्नाः, ये च विद्वांसः सेवाविपश्चितः सेवाधर्मपण्डिताः । तेषां विकाशिन्यो भोगानुगुणा नृपसम्पदो भवन्ति ॥ ५७ ॥

अप्रिय इति । अप्रिययोऽपि प्रियव्यसनाद्यालापानमकृतत्वेन यद्याप्यप्रियः स्वामिनस्तथापि पथ्यः स्यात् । पथ्येषूभयलोकहितेषु कार्येषु प्रेरणादुपचारादनुजीवी पथ्य उच्यत इति । बृद्धानुशासने पथ्य-कार्येषु प्रेरणे तिष्ठेश्वनुजीवी पश्चात् प्रियतामुपगच्छतीति ॥ ५८ ॥

# आजीव्यः सर्वभूतानां राजा पर्जन्यवद्युवि<sup>76</sup>। निराजीव्यं त्यजन्त्येनं शुष्कवृक्षमिवाण्डजाः<sup>77</sup>॥ ५६।

## 76 पर्जन्यवद् मवत् <sup>77</sup> शुक्तं सर इवाण्डजाः

59. The king is the source of subsistence of all people, just as rainbearing clouds are to the earth. But the king who is incapable of providing the means of subsistence is forsaken by all as a dried-up tree or lake is avoided by birds.

एवमनुजीविवृत्तमिभधाय स्वामिवृत्तमिभधातुमाह—कमधार्य स्वामिवृत्तस्यानुजीविवृत्तापेक्षया स्वामिना भरण कल्पना कर्तव्येति । वृत्तिसम्पन्नोऽपि यदाता स्यात् तदा न सेव्यते । तद्धमाह—आजीव्य इति । आजीव्य अनुजीवनीयः (उपजीवनीयः) सर्वभूतानां सर्वप्राणिनाम् दानाश्रय रक्षणादिभिः, राजा प्रजापतिः पर्जन्य इव जीमृत इव स्थात् । निराजीव्यमाजीविकारहितम् । वृत्त्य-भावादेनं राजानं त्यजन्ति, मुचन्ति, आजीविनः । ग्रुष्कं निर्जलं (रमाभावात् ), सरस्तहागिमव, अन्हजाः

पक्षिणो हंसादयः । तस्माद् राज्ञा दानशीलेन भवितन्यमिति । स्वामीवृत्तिसम्पन्नोऽप्यदाता चेत् न सेन्यत इत्यर्थः ॥ ५६ ॥

कुलं वृत्तं च शौर्यं च<sup>78</sup> सर्वमेतन् न गण्यते।
दुवृ त्ते ऽप्यकुलीनेऽपि<sup>78</sup> जनो दातिर रज्यते॥ ६०।
लक्ष्मीरेवान्वयो लोके न लक्ष्म्याः परतोऽन्वयः।
यस्मिन् कोशो वलं चैव तस्मिलोकोऽनुगच्छिति॥ ६१।
उत्थिता एव पूज्यन्ते जनाः कार्यार्थिभिन्नं रैः।
शत्रु वत् पतितं कोऽनुवन्दते मानवं पुनः॥ ६२।

- 60. People do not consider the nobility of lineage, high qualities, learning or valour of a king as sufficient. They are drawn to him who is generous, whether ignoble or noble.
- 61. Lakshmī or prosperity bespeaks of a man's good fortune and high lineage (i.e., his actual lineage, whatever it may be, becomes insignificant, if he is prosperous), and nothing is more illustrious than that (blessings of Lakshmī). A king, possessing a solvent treasury and a strong army, is resorted to by all inen.
- 62. A prosperous (ruler) is always respected by people seeking means of subsistence. For, who cares to do homage to one fallen from grace like vanquished enemies?

एतदेव समर्थयन्नाह—कुळिमिति । कुळं सोमस्र्यवंशप्रभवम् । कृतं रामयुधिष्ठिरवत् सदनुष्ठानम् । श्रुतं सर्वशास्त्रपारङ्गमत्वम् । शौर्यं परग्रुरामसमानम् । सर्वमेतन्न गण्यते आश्रयणीयत्वे रेख्ये नारोप्यते । एभिर्गुणरेव स्वामी नाश्रयणीयोभवतीत्यर्थः । दुर्वृत्तेऽपि, अकुळीनेऽपि स्वामिनि जनो दातिर रज्यते । 'त्यागः गुणशताधिकः मतः' इति वचनात् ॥ ६० ॥

प्रसङ्गात् सधनप्रशंसा श्लोकद्वयेनाह—लक्ष्मीरेवेति । उत्थिता एवेति । स्पष्टं ॥ ६१ ॥ ६२ ॥

अर्थार्थी जीवलोकोऽयं ज्वलन्तमुपसर्पति । श्लीणश्लीरां निराजीन्यां व्यवस्त्यजित मातरम् ॥ ६३ । अहापयन् नृपः कालं भृत्यानामनुजीविनाम् व्यवस्त्येण वृत्तिं समनुकल्पयेत् ॥ ६४ । काले स्थाने च पात्रे च न हि वृत्तिं विलोपयेत् । पतदुवृत्ति विलोपेन राजा भवित गर्हितः ॥ ६५ ।

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> कुलं वृत्तं श्रुंतं शौर्य

<sup>79</sup> दुर्वृत्ते वा सुवृत्तेवा ; दुर्वृत्ते वा कुलीने वा

<sup>&</sup>lt;sup>808</sup> भृत्यानामनुवर्तिनाम्

- 63. All beings in this world strive for means of subsistence and they flourish by obtaining the same from one who is prosperous. A calf forsakes the mother-cow when she is dry and is unable to sustain it.
- 64. From time to time (or at regular intervals) the servants and dependents should be paid by the king due remuneration proportionate to the services rendered by them.
- 65. The king should not discontinue fixed payments to deserving persons in proper time and place. Such discontinuation of fixed payments (vṛtti vilopa) brings disgrace (garhitah) to the king.

भूयोऽपि स्पष्टयन्नाह—अर्थार्थीति । अथौ जीविकोपकरणम् । अर्थार्थी जीविकोपकरण-प्रार्थीयता, जीवलोको जीववर्गः ज्वलन्तं दानशक्तया प्रज्वलन्तं पार्थिवमुपसर्पति समोपं गच्छति, एवमर्थार्थी परिजनोऽप्युपसर्पति । क्षीणक्षीरां दुग्धहीनां (गतपयसम् ) अतएव नीराजीव्यां वत्सकस्तर्णकः गतपिरचय सन् मातरं त्यजि । तस्मात् स्वामिना त्यागिना भवितव्यमिति भावः ॥ ६३ ॥

सृत्यभरणमभिधातुमाह—अहापयिनिति । अहापयन् तृषः कालं दानकालयापनमञ्जर्वन, भृत्यानां भरणाहीणाम् । अनुवर्तिनां इच्छानुविधायिनामनुजीविनाम् । कर्मणामानुरूप्येण, उत्तम-मध्यमाधमरूपेणौचित्येन, वृत्ति जीविकाम, समनुकल्पयेत् दद्यादित्यर्थः ॥ ६४ ॥

वृत्तिविलोपे दोषं दर्शयन्नाह—काल इति । यस्मिन् काले यस्य दातव्यं, स्थाने च कोशगृहजन-पददेवालयादिके । पात्रे च गुणसम्पन्ने यहातव्यं तस्य ताद्वशीं वृत्ति न लोपयेत् । हि यस्मात, एतस्या पूर्वरूपाया वृत्तेविलोपेन राजा भवति गहितो निन्दितः । निन्द्यश्च नाभिगम्यत इति भावः ॥ ६५ ॥

> अपात्रवर्षणं जातु न कुर्यात् सिंहगर्हितम्। अपात्रवर्षणादन्यत् किं स्यात्<sup>81</sup> कोशक्षयादृते॥ ६६। कुळं विद्यां श्रुतं शोर्यं सोशील्यं भूतपूर्वताम्। वयोऽवस्थां च सम्ब्रेक्ष्य आदियत महात्मवान्<sup>82</sup>॥ ६७।

- <sup>81</sup> अपात्रवर्षणात् कि स्यादन्यत्
- <sup>82</sup> संवीक्ष्य स्वाद्रियेत महामनाः
- 66. Gift to unworthy persons (apatra varṣaṇaṁ), contrary to the views of the wise, should not be resorted to, as it entails in nothing but waste of money (exhaustion of treasury, kośakṣaya).
- 67. In selecting persons worthy of favour the king should carefully ascertain their ancestry, learning, proficiency in the Vedas, courage, good conduct, antecedents (bhūtapūrvatām), age and personal circumstances.

अपात्रे दाननिषेधमभिधातुमाह—अपात्र इति । पुरुषार्थत्रयोत्पित्तस्थानानि क्षेत्राणीव पात्राण्य-भिधीयन्ते । यत्र कनकवर्षणेन धर्म उत्पद्यतेऽथौ वा कामो वा तानि पात्राणि । यत्र न पुरुषार्थौत्-पित्तान्यपात्राणि । अपात्रवर्षणमिति असत्पात्रे धनदानं जातुं कदाचिदपि न कुर्यात् । यतस्तत् सिंद्रगिहितं सिंद्रिनिन्दितम् निष्फलत्वात्। तथा च अपात्रवर्षणात् किमन्यत् स्यात्? कोषक्षयाद्वते केवलं कोशक्षयं एव स्याद् भाण्डारहीनत्वम्। यथार्थमिष दानं गुणवत्स्वेव कृतं यशसे भवति। न सर्वावस्थासु। श्राघनकेषु श्राघाषि गुणविद्धः कृता यशसे धर्माय च भवतीति।। ६६।।

पात्रस्वरूपसूचनापूर्वकं तत्सङ्ग्रहार्थमाह—कुलमिति । कुलं शुद्धोभयपक्षताम्, विद्याश्रुतं आन्वीक्षि-क्यादिश्रवणम्, शौर्यं अभीरुत्वम्, सौशील्यं सुशीलताम्, भूतपूर्वतां पितृपैतामहायातताम्, वयोऽवस्थां यौवनावस्थाम्, सम्प्रेक्ष्य (संवीक्ष्य) निरूप्य, स्वादियेत सुन्दरं पात्रं संगृहीयादित्यर्थः । महात्मवान् विजिगीषुरिति ॥ ६० ॥

कुळीनान् नावमन्येत सम्यग्वृत्तान् मनस्विनः । त्तजन्त्येतेऽवमन्तारं <sup>३३</sup> घ्रन्ति वा मानहेतुना <sup>३४</sup> ॥ ६८ । गुणैरुदारैः संयुक्तान् प्रोन्नयेन्मध्यमाधमान् । महत्वं <sup>३५</sup> प्राप्नु वन्तस्ते वर्द्धयन्ति नरेश्वरम् ॥ ६९

<sup>83</sup> त्यजन्ते हि भर्तारं

84 मानहेतवः

<sup>85</sup> महत्त

- 68. No disrespect should be shown to employees who are high born, wise and devoted to their respective duties. As, in that case, (for the sake of their prestige) they may forsake the sovereign (who insults them) or may cause his death even.
- 69. Necessary steps should be taken to promote employees of middle and lower cadres endowed with high qualities, to higher positions. Entrusted with greater responsibilities they would strive for increasing the prosperity of the monarch.

पात्रभूतानामनादरे दोषं दर्शयन्नाह — कुळीनानिति । कुळीनान् महाकुळप्रस्तान्, नावमन्येत । सम्यगृबृत्तान् सदाचारान्, मनस्त्रिनः प्रज्ञायुक्तान् बुद्धिसमेतान् । यस्मात् अवमन्तारं एते जनाः मान-हेतुना त्यजन्ति परिहरन्ति, प्रन्ति च निपातयन्ति च । तस्मान्माननीयान्नावमन्येत ॥ ६८ ॥

मध्यमाधमानां गुणस्कुरणमभिधातुमाह—गुणिरिति । गुणैहदारैहत्तमैः शौर्यादिभिः संयुक्तान्, अनुजीविनः प्रोन्नयेत् प्रकर्षेण उन्नतिं नयेत्। मध्यमाधमानिष स्वतोऽवश्यमुन्नतियोग्या न भवन्ति । कुत इत्याह, महत्तां महतीं उन्नतिं प्राप्नु वन्तस्ते नरेश्वरं स्वामिनं वर्द्धयन्ति वृद्धि नयन्ति, कृतज्ञतयाऽर्थ-सामर्थ्यात् ॥ ६६ ॥

उत्तमाभिजनोपेतान् न नीचैः सह वर्द्ध येत्। कृशोऽपि हि विवेकक्को याति संश्रयणीयताम् ॥ ७० । निरालोके हि लोकेऽस्मिन् नासते तत्र पण्डिताः । जातस्य हि मणेर्यत्र काचेन समता मता ॥ ७१ ।

<sup>70.</sup> Higher grade employees of respectable status should not be brought at par with the promoted lower cadres. A conscientious ruler,

however weak, by following this principle, is resorted to by persons seeking refuge.

The wise in the society do not keep company with the foolish 71. people (those who are ignorant of real state of things). To think of equality among them is to consider precious gems at par with ordinary pieces of glass (or crystals).

स्वामिना विवेक्रयुक्तेन भवितव्यमित्यभिधातुमाह—उत्तमेति। उत्तमं सर्व्वाधिकं अभिजनं कौलीन्यं तेनोपेतान् महाकुलीनान् । तान् न नीचैः सह संवर्द्धयेत् , नियोगेनाभियोजयेदित्यर्थः । तथा च कौटिल्यः 'नीचैरुपहताः ऋद्धवर्गे पतन्ति' इति । एतचाविवेकित्वम् । विवेवयुत्तमाभिजनीपेतासु-त्तमैरेव सह संवर्द्धयेत्, नियोगेन नियोजयेत्। अत्र गुणं दर्शयन्नाह—ष्टृशोऽपि हि क्षीणोऽपि हि विवेकज्ञः, याति संश्रयणीयताम् । बह्वाश्रयत्वं राजत्वं याति ॥ ७० ॥

अविवेकित्वस्य दोषं दशंयन्नाह—निरालोके इति । निरालोके हेयोपादेयोपदेशक विवेकश्चरंग, तत्रास्मिन् प्रसिद्धे लोके जगित, पण्डिता नासते, विविकिनो नावितष्टन्ते । यत्र जात्यस्य हि मणेर्वजादे काचेन निकृष्टमणिना समता समानता मताभिमतेत्यर्थः ॥ ५१ ॥

> विश्वास्यन्ति महात्मानी यत्न कल्पतराविव । स स्नाध्य' जीवति श्रीमान् सत्यम्भोगफलाः <sup>६०</sup> श्रियः ॥ ७२ । लक्ष्या लक्ष्मीवतां लोके विकाशिन्या च<sup>86</sup> किन्तया। वन्धुमित्र सुदृद्धिश्च विश्र्वधं या न भुज्यते ॥ ७३ ।

86 स श्राध्यो भवति श्रीमान सत्सम्भोग फलाः ; सत्संयोग 86 विकासिन्यापि किं तया।

72. The king, under whose domain his righteous dependents feel secure as under the shade of the heavenly tree kalpataru, is indeed praiseworthy, because prosperity thrives only in association with honest dependents.

73. The increasing prosperity of a wealthy king is useless unless

it is sufficiently shared by his friends and well-wishers.

यथा विवेकिसुहृद्यौचित्याद्विनियोग इष्यते तथा सत्पात्रेषु प्रतिपत्तिश्चं ति दर्शयन्नाह— कल्पतराविव, यत्र श्रीमति स्वामिनि, महात्मानः सकलगुणशालिनः समीहित विश्राम्यन्तीति । सम्पादकाश्वानुजीविनः, विश्राम्यन्ति अवस्थितिं कुर्वन्ति, स श्रीमान् स्वामी श्राध्यं स्पृहणीयं यथा भर्वात तथा, स जीवति । यतः सत्सम्भोगफलाः थ्रियः गुणवद्भीग्याः, श्रियां फलमेतदेव यत् मद्भिः सम्भुज्यन्त इति । तथा च कौटिल्यः 'अलब्धलाभार्था लब्धपरिरक्षणी रक्षितीववर्द्धनी वृद्धस्य तीर्थब्ययप्रतिपादनी च इति (कौ. अर्थः १।४।३ ) ॥ ७२ ॥

एतदेव इढ्यितुमाह—लक्ष्म्या इति। 15 लक्ष्म्या विभृत्या। लक्ष्मीवतां श्रीमतां राज्ञां। विकाशिन्यापि विस्तारिण्यापि, तया लक्ष्म्या निष्फलया विभ्त्या, किं फलं, या विभृतिः, बन्धुभिः सुद्धक्रिमित्रैविश्रन्धं यथेष्टं यथा तथा न भुज्यते इति ॥ ७३ ॥

<sup>15</sup> लक्ष्म्या सम्पत्त्याऽविकामिन्या विकासरहितया किम् ? न किश्चत्। बान्धवैः विस्तब्धं स्फूटं न भुज्यते ॥

## आपद्दारेषु ( आयद्वारेषु ) सर्वेषु कुर्यादाप्तान् परीक्षितान् । आददीत धनं तेभ्यो<sup>87</sup> भास्वानस्त्रे <sup>88</sup>रिवोदकम् ॥ ७४ ।

### 87 तेस्त् <sup>88</sup> भास्वानुस्र

74. The monarch should appoint trusted officials after due tests (arthopadhā) as superintendents of sources of income (āyadvāreṣu, Departments of revenue collection etc.) and through them collect taxes from the subjects like the sun, who draws moisture up through his rays (i.e., imperceptibly, without resorting to oppressive levies).

अन्यक्षप्रचारं अभिधातुमाह —आयद्वारेष्विति । आयद्वारेषु कोशागममार्गेषु, सर्वेषु वश्यमाणेष्विप, आप्तान् अध्यक्षान् परीक्षितान् उपधाशोधितान्, कुर्यात् । तैस्तु आप्तैः पुनः, करणभूतैः, भास्वान् आदित्यः, उस्त्रैः किरणैः, उदकमिव, धनमाददीत ॥ ४४ ॥

अभ्यस्तकर्मणस्तज्ज्ञान् शुचीन् सुज्ञानसम्मतान् <sup>६०</sup>। कुर्यादुद्योगसम्पन्नानध्यक्षान् सर्वकर्मसु ॥ ७५। यो यहस्तु विजानाति तं तत्र विनियोजये त्। अशेषविषयप्राप्ताविन्द्रियार्थं इवेन्द्रियम् <sup>९०</sup>॥ ७६।

### 89 शुद्धार्थसङ्गतान् , 90 विन्द्रियार्थेष्विवेन्द्रियाम् ।

75. Energetic officials as are experienced and well acquainted with different aspects of particular branches of (administrative) work, who are of tested ability (by means of *upadhās*) and are capable of coordinating the services of their subordinates, should be made heads of all administrative departments (*adhyakṣas*).

76. But utmost care should be taken in appointing to different offices (positions) such men as possess special knowledge for particular branches of administration, just as different sense organs perform specific functions.

किश्च, अभ्यस्तेति । अभ्यस्तकर्मः अभ्यस्तं कम्भं येस्तान्, शिक्षित कर्मनिचयान्, तज्ज्ञान् कर्मविदः, श्चचीन् उपधाशुद्धान्, सुज्ञानसङ्गतान् निवन्धलेखकायु पयुक्तपुरुषसिहतान्, उद्योगसम्पन्नाम् अप्रमादितः, सर्वकर्माध्यक्षान्, कुर्यात्, स्वामीत्यर्थः ॥ ५५ ॥

अपरम्न, य इति । योऽध्यक्षौ, यद्वस्तु यत् कर्मादिकं आनाति तं तत्रेव विनियोजयेत् । अशेषविषयप्राप्तौ शब्दस्पर्शरूपरसगन्धास्तत्प्राप्तग्रुष्टं, इन्द्रियाथं इन्द्रियविषयं, इन्द्रियमिव यस्येऽन्द्रियस्य योऽर्थः । तद् यथा—शब्दविषयं प्राप्तुं अवणेन्द्रियं युद्धीत । शेषेः शब्दो नैव प्राप्यते । तथा स्पर्शं प्राप्तुं त्विगिन्द्रियं, रूपं प्राप्तुं चक्षुः, गन्धं प्राप्तुं घ्राणम् । निर्हं अन्यविषयोऽन्येन प्राप्तुं शवयते । तस्माद् यो यज्जानाति तत्र तिषयोजयेदिति ॥ ७६ ॥

### कोष्ठागारेऽभियुक्तः स्यात् तदायत्त हि जीवितम्। नात्यायं व्ययं कुर्यात् प्रत्यवेक्षेत चान्वहम्॥ ७७।

77. The store house (koṣṭhāgāra or the grain store, a part of the treasury), being a vital organ of the state, its chief sustainer, the king should see that the officer in charge (adhyakṣa) does not include in making excess realisations (from the subjects, for that will amount to extortion and loss of incentive for the producers) or incur excess expenditure (i.e., in excess of income, as in that case there will be no balance left, ultimately resulting in exhaustion of treasury). The monarch should personally inspect the transactions of the store house every day.

किञ्च कोष्ठागार इति । तथा कोष्टमुदरम् । तत् पूरणार्थं धान्यायुपचारात् कोष्टं, तत् स्थापनार्थं आगारं कोष्टागारम् । तत्राभियुक्तस्तत्परः स्यात्, विजिगोपुरित्यर्थः, तद्भरणं वृद्धिं तद्रक्षणं च कुर्यादित्यर्थः । हि यस्मात, जीवितं तदायत्तं । रतादिभिविनाऽपि जीव्यते, कोष्टागारेण विना क्षण-मिप न जीव्यते । अतएव रामेणोक्तम्—"सर्वरत्नप्रधानस्य कोष्टस्य कुञालं गृहम् । नात्यायं हि व्ययं कुर्यादनत्यायं हि वर्तनाम् ॥" नात्यायं नाधिकं व्ययं कुर्यात्, व्यय आयादिधक इत्यर्थः । तं न कुर्यात्, तावायव्ययौ प्रत्यवेक्षेत तत्रान्वहं, स्त्रयं विजिगीपुरध्यक्षान्तरकरण निषेधार्थमिति ॥ ७७ ॥

कृषिर्वणिक्पथो दुर्ग' सेतुः कुज्ञरवन्धनम् । खन्याकरधनादान' श्रुन्यानां च निवेशनम् ॥ ७८ । अप्रवर्गमिमं साधु स्वच्छवृत्तो १२ विवर्द्धयेत् । जीवनार्थमिहाजीव्यैः कर्तव्यः करणाधिकैः १३ ॥ ७६ ।

78-79. Agriculture, trade routes (vanik patha), fortifications, (towns), dams and reservoirs (for irrigation), enclosures for elephant (elephant forests), mines, mine fields, forests and reclamation of uninhabited settlements (śūnya niveśa) are the eight sources of income (astavarga) which a king should maintain in proper condition and develop, thereby promoting the means of livelihood for the people engaged in different trades and professions through considerate officials.

अनन्तरोहिष्टानि आयद्वाराण्यभिधातुमाह—कृषिरिति । कृषिः सा द्विविधा, कुसीदेन कृता राजकुटुम्बिकृता च । विणकपथी द्विविधः, स्थलपथी जलपथरचेति । दुर्गः राजधान्यामुत्पत्तः, परिखावेष्टितं सेनादिसन्निवेशनस्थानम् । सेतुः आलिः, शाल्यादिवापार्थं तङ्गागिदिजलाधार प्रतिबन्धः सेतुरभिधीयते । तदुत्पन्ने ख्रुशाल्यादि च । कुङ्गरबन्धनं हस्तिधारणस्थानमायद्वारं महामृत्यहस्तिनो-लाभात् । खनिः रलादि खननात् रलोत्पत्तिस्थानम् । आकरः सुवर्णादीनामासमन्तात् करणात्

<sup>91</sup> खन्याकरो वनादानं 92 स्वस्थवृत्तं

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> कारयेत् करणान्वितः

सुवर्णादिधातुजनकं तत्र मृत्पाषाणरत्नधातुसंस्कारात् सुवर्णरूप्यादि लोहान्युत्पद्यन्ते । वनादानं कुप्यं सारदार्वादीनां वृक्षाणामादानात् । सून्यानां च प्रामादीनाम् निवेशनम् । एतदष्टममायद्वारमिति ॥ ७८ ॥

किन्न, अष्टवर्गमिति । पूर्वोक्तमष्टकमायद्वारमिति सम्बन्धः । तत् साधु विवर्द्धयेत् विशेषेण वृद्धिं नयेत् । किमर्थं कैरित्याह, जीवनार्थं वृत्तप्रथं राष्ट्रस्य । इहाजीव्यरिति । आजीव्यत इत्याजीव्याः, भूयोप्युपजीवित्ं शक्यते येः, तैः कारयेत् करणाधिपरिध्यक्षैरिति ॥ ७६ ॥

# तथा यया प्रवर्तेत<sup>94</sup> वृत्त्या श्लीणोऽपि पार्थिवः। तस्यां तस्यान्न संरोधं कुर्यात् पण्योपजीविनाम्॥ ८०।

#### 84 यया ययेह वर्धेत

80. A ruler, even if weak, should promote the interests of the trading class (panyopajīvinām), (particularly of the importers of commodities), and not cause obstructions (samrodham) to the free flow of it (by imposing embargo or tariff).

अपरख, तथेति । तथा यया यया वृत्त्या कृष्या पाशुपाल्येन वाणिज्यया वा वर्तेत । स्वयं राजा क्षीणोपि तस्यां वृत्तौ न संरोधं द्रव्यग्रहणेन प्रतिबन्धं कुर्यात् प्रवर्तयेदेव । विशेषेण तु पण्योपजीविनां न संरोधं कुर्यादिति ॥ ८० ॥

## यथारक्षेच्च निपुणं शस्यं कण्टिकशाखया<sup>95</sup> । फलाय लगुड़ः कार्यस्तदुचदु भोग्यमिदं<sup>96</sup> जगत् ॥ ८१ ।

### <sup>95</sup> सुसंरक्षेत निपुणः सस्यं कण्टकशाखया

#### º कार्यो दस्युभोग्यमिदं

81. Just as a field with standing crop is secured (from depredation by animals) by planting thorny shrubs all around and by application of cudgel for the protection of the harvest, so the kingdom is also secured by proper safeguards and application of punishments to wrongdoers and mischiefmakers in order to derive its benefits. (Unprotected it is usurped by robbers or enemies).

जगतो भोगोपदेशं दातुमाह—यथेति । यथा, कश्चित, शस्यं प्रस्कं धान्यं, कण्टिकिशाखयाः सर्वतः परिवार्यकृतया निपुणं यथा तथा पश्वायुपदवात् रक्षति पालयित । फलाय लगुडः कार्यः, फलार्थं यथा लगुडः करोति, अवटादौ वा स्थापयित—चौरादिनिषेधार्थम् । तद्वत् तेनेव प्रकारेण भोग्यमिदं जगत्। पश्चा श्रा शस्यस्वरूपं कण्टिकिशाखासमानदण्डप्रणयनेन पश्चादिसमानायुक्तकेभ्यो रक्षेत्। दण्डेन आयुक्त विपक्षाटिविकतस्करेभ्यो रिक्षतं सम्मौग्यं भवतीर्थः ॥ ८१ ॥

<sup>16</sup> तथा एतज्जगत् चौरादिकण्टकेभ्यो रक्षितं लगुड़ समानेन प्राम्यवृतिस्थापितं सत् सुखमोग्यं भवतीति भावः ॥ आयुक्तकेभ्यश्चोरेभ्यः परेभ्यो राजवल्लभात्। पृथिवीपतिलोभाश्च प्रजानां पश्चधा भयम्॥ ८२। पश्चप्रकारमप्येतदपोद्यं नृपतेर्भयम्<sup>९७</sup>। आददीत धन<sup>९९६</sup> काले त्रिवर्गपरिवृद्धये॥ ८३।

### <sup>97</sup> रृपतिर्भयम्

<sup>98</sup> फलं

82-83. (Oppressive) state officials, thieves, enemies, king's friends or relatives and the lust of the king himself are the five sources of fear to the subjects. The king, by removing the five-fold fears reaps full benefits (revenue from the subjects) in time so as to secure the merits of trivarga (Dharma, Artha and  $K\bar{a}ma$ ).

एतदेव समर्थयन्नाह—आयुक्तेभ्य इति । आयुक्तेभ्यः अध्यक्षकादिभ्यः ; तथा चौरेभ्यः स्वपरमण्डलस्थेभ्यः ; परेभ्यः शत्रुभ्यः, राजवल्लभात् देवी कुमारादेः, पृथिवीपति लोभात् । प्रजानां पश्चभा भयम् । तद् यथा न भवति तथा विधेयमिति ॥ ८२ ॥

पश्चप्रकारमिति । इत्येतत् अनन्तरोक्तं पश्चप्रकारं भयम् । अपोष्ट्य भीतिमपनीय, नृपतिः स्वयम्, आददीत धनं (फलं) धान्यहिरण्यादिकम्, काले, आदानयोग्ये । त्रिवर्गपरिवृद्धये धर्मार्थकाम-वृद्धप्रथम् ॥ ८३ ॥

> यथा गोः पाल्यते काले दुद्यते च तथा प्रजा। सिच्यते चीयते चैव लता पुष्प फलार्थिना°°॥ ८४।

<sup>99</sup> पुष्पप्रदा यथा ; मालार्थिना

84. Just as the cow maintained properly yields milk in time and the creeper sprinkled with water yields flowers, so also the subjects (yield revenue in time when their interests are promoted by the ruler).

द्रष्टान्तप्रदर्शनेन प्रजापालनसुपजीवनसभिधातुमाह—यथा गौरिति । यथा गौः पाल्यते काले, पिण्याकतृण-जलादिना (लवणादिना )। काले दुद्यते च, तथा प्रजापि । कालिवशेषे प्रजानां धान्य पशुहिरण्यायनुप्रहेण पाल्यते । कालान्तरे च भाग (पङ्भाग ) करीदानादिना दोहः सम्पयते । तथा द्वितीयो द्रष्टान्तः—यथा पुष्पप्रदा लता, पुष्पमालाधिना मालाकारेण, सिच्यते पुष्पते, उपचीयते च, तद्वदियं प्रजा पाल्यते उपचीयते गैं चेति ॥ ८४ ॥

### <sup>17</sup> उचीयते

आस्रावयेदुपचितान् साधु दुष्टवणानिव 100 । आयुक्तास्ते च वर्तेरन् वह्नाविव 101 महीपती ॥ ८५ । स्वल्पमप्यपपुर्वन्ति ये पापाः पृथिवीपती । ते वह्नाविव द्ह्यन्ते पतङ्गा मूद्वेतसः ॥ ८६ ।

<sup>100</sup> दुष्प्रवणाणिव

- 85. Just as a swollen abscess is operated upon (by the surgeon) and bled out (of the infected blood), the corrupt royal officers accumulating wealth are punished in the same manner by the king. Hence such officers are afraid of coming near the king, who resembles a blazing fire (that may burn any body approaching it carelessly).
- 86. Those who commit sins (wrongs) against the subjects in the slightest degree are burnt by the royal wrath like the foolish insects in the burning flame (i.e., the corrupt officials are surely punished by the king).

आयुक्तककृत प्रजापीड़ननिवारणार्थमाह—आसावयेदिति । उपचितान्, प्रजापीड़या प्रशृद्धान् वृद्धिं गतास्तान् अध्यक्षान्, साधु यथा तथा आसावयेत् दण्डप्रणयनेनापहृतधनान् कुर्यात् । दुष्टवणानिव, यथा दुष्टवणाः साविताः सुखाय भवन्ति, तथा तादृशा अध्यक्षाः आयुक्तकाः । ते च वर्तेरन्, वहाविव (अमाविव ) महीपतौ । यथा विह्नः किं करिष्यत्ययमिति लिङ्गितौ दहति, परित्यक्तः, पाकादिसाधको न भवित, तथा महीपतिरिप । युक्त्या सेवितः फलदो भवित नान्यथेति भावः ॥ ८५ ॥

स्वल्पमपीति । ये पापाः पृथिवीपतौ स्वल्पं स्तोकमप्यपकुर्वन्ति, ते वहाविव दह्यन्ते पतङ्गाः, मुढ्•ं द्रव्यलोभादिनासच्चेतो येषां ते चपकोपात् ॥ ८६ ॥

संबर्ध येत् सदा कोशमाप्ते स्तज्ज्ञे रिधिष्ठितम्।
काले चास्य व्ययं 102 कुर्यात् विवर्गपरिवृद्धये 102 ॥ ८७।
धर्मार्थ क्षीणकोशस्य कृशत्वमिष शोभते।
सुरैः पीतावशेषस्य शरिद्धमहचेरिय ॥ ८८।

<sup>102</sup> व्ययः कार्यस्त्रिवर्ग

1028 प्रतिपत्तये

- 87. The king should always, strive for augmenting his treasury (financial resources) by placing his trusted and experienced officials in charge of it. He will then be in a position to spend (money) in the pursuit of *trivarga*.
- 88. If the king becomes weak (in financial resources kṣiṇakośa) by spending for religious purposes, still he will continue to enjoy love and respect of the people like the autumnal moon, the digits of which are drunk off by the gods.

नृपतेः कोशविषयकमनुष्ठानमाह—संवर्द्धयेत्यादि । आर्तः विश्वारये, तज्ज्ञैः कोशवृद्धग्रुपायज्ञैः अधिष्ठितं परिचालितम्, कोशं सदा संवर्द्धयेत् । काले च कालविशेषे, युद्धधर्मादेौ व्ययावसरे त्रिवर्ग-परिबृद्धये त्रिवर्ग प्रतिपत्तये धर्मार्थकाम प्राप्तय व्ययं कुर्यात् ॥ ८७ ॥

धर्मार्थन्ययप्रशंसामाह—धर्मार्थमिति । धर्मेण धर्मार्थं क्षीणकोशस्य निर्धनस्य राज्ञः कृशत्वमिप शोभते । यथा सुरैः देवैः पीतावशेषस्य शरिद्धमरूचेश्वन्द्रमस इव कृशत्वं यथा शोभते तथा वपस्याप ॥ ८८ ॥ बृहस्पतेरविश्वास इति शास्त्रार्थनिश्चयः।

103अविश्वासी तथा च स्यादु यथा च व्यवहारवान्॥ ८६।

104विश्वासयेद विश्वस्तान् विश्वस्तान् 1048 नातिविश्वसेत्।

यस्मिन् विश्वासमायाति विभूतेः पात्रवेव सः॥ ६०।

- 103 विश्वासी च तथा च स्याद् यथा संव्यवहारवान्
- <sup>104</sup> विश्वासयेदविश्वस्तं , न विश्वसेदविश्वस्तं <sup>104</sup> विश्वस्तं ; विश्वस्तं
- 89. 'Suspicion' is the motto (for the king), it is laid down by Bihaspati (the preceptor of the Gods), in his science of polity. Still confidence may have to be placed on well-behaved (efficient) officers (lest too much suspicion takes away their initiative).
- 90. The king should instil confidence in the mind of the officer lacking in self-confidence (i.e., hesitating to take initiative in any matter), but should not place too much trust on him who already enjoys his confidence. One who is trusted by the king earns prosperity.

संक्षिप्तमर्थशास्त्रीपदेशमभिधातुमाह—बृहस्पतेरिति । बृहस्पतेः, शास्त्रस्य निर्णयः क इत्याह । अविश्वासः इति, कस्यश्वदाप्ततरस्यापि न विश्वसेत, चित्तानित्यत्वात् । तथा च कौटित्यः— "चित्ता-नित्यत्वात् मनुष्याणाम् । अश्वसधर्माणः हि मनुष्याः कर्मसु नियुक्ताः विकुर्वते" इति । ततन्नविश्वास इति बृहस्पतिमतम् । अविश्वासधर्मिणां हि मनुष्याणां सर्वथा संव्यवहाराभावः प्राप्नोति । यथा संव्यवहारवान् भवति । अविश्वासथ तथा कर्तव्य इति भावः ॥८६ ॥

विश्वासयेदिति । दण्डोपनयनात् भीतान् अविश्वस्तान् अभ्यक्षान् विश्वासयेत् । स्वयं च विश्वस्तान, अपि नातिविश्वसेत् । लेशतो विश्वसेदिति । यस्मिन् अभ्यक्षे खामी विश्वासमायाति विभूतेः पात्रमेव सः, इत्यनुजीविनामयमुपदेशः । यथा स्वामी विश्वासमेति तथा विभयमिति ॥ ६० ।

# प्रादुर्भवन्त्यर्थसमं यस्माचित्तान्यनुक्षणम् । तस्मात््योगीव सततं तानि पश्येत् समाहितः ॥ ६१ ।

91. Achievement of success or otherwise in any undertaking affects the mind of an officer (i.e., he may be elated with joy or depressed). Hence he should always attentively watch his mental reactions with the detachment of a *yogī* (an ascetic).

अविश्वासी संव्यवहारार्थश्च भवित तदुपदेष्ट्रमाह—प्रादुर्भवन्तीति । प्रादुर्भवन्तुत्पद्यन्ते । अर्थसमं समर्थैः कायः सहैव चित्तान्यन्यथान्यथा भविति । यदि कार्यं मित्रत्वादिकमुत्पद्यते तदा चित्त-मिष क्षिग्धं स्यात् । यदि शात्रवादिकं कार्यमुत्पद्यते तदा चित्तमिष शत्रुभावि भविति । कार्यं मित्रारिकारकमित्यनुक्षणं प्रतिमुहूर्तं तस्माद् योगीव समाहित एकाप्रमनास्तानि पश्येत् प्रतीकारार्थम् । एवं अविश्वासश्च संव्यवहारश्च प्रवर्तत इति ॥ ६१ ॥

## उद्योगादनिबृत्तस्य सुसहायस्य धीमतः। छायेवानुगता तस्य नित्यं श्री: सहचारिणी ॥ ११ क ॥ \*

91A. A ruler who never lacks initiative in taking proper actions (i.e., ever-energetic) and who is always attended by intelligent and reliable counsellors, invariably attains prosperity  $(Sr\bar{\imath})$  that always keeps close to him like his own shadow  $(ch\bar{a}ycva .... sahac\bar{a}rin\bar{\imath})$ .

सुसमाहितत्वमेव प्रवर्तयन्नाह—उद्योगादिति । उद्योगाद् व्यवसायादिनश्चास्य सन्ततीद्योगिनः, सुसहायस्य धीमतः, इति प्रतीतम् । ये च स्वकीयच्छायेवानुगताः तेषान् नित्यं श्रीः सहचारिणी, अविच्छिन्नेति ॥ ६१ क ॥

\* The śloka is marked kroda in the Tīkā.

# <sup>105</sup>अनुगत परितोषितानुजीवी मधुरवच<sup>106</sup>श्चरितानुरक्तलोकः। सुनिपुणपरमाप्तसकतन्त्रो<sup>1068</sup>

भवति नृपः सुचिरं<sup>107</sup> प्रदीप्तरिश्मः ॥ ६२ ।

105 स्वनुगत

108 मधुरवचा

<sup>1068</sup> शक्यतन्त्रो

107 भवति चिरं नृपति

इति स्वाम्यनुजीविवृत्तं नामाष्टमं प्रकरणम्।

### इति कामन्दकीये नीतिसारे स्वाम्यनुजीविष्टुत्तं नाम पञ्चमः सर्गः ॥

92. The king, whose dependents are obedient and satisfied, whose subjects are (loyally) attached to him for his sweet speech and ideal character and whose government is in the hands of trusted officials, who are expert and capable of running the administration, shines in full glory for ever like the sun (pradiptaraśmih).

उपसंहरन्नाह—अनुगतेति । अनुगत परितोषितानुजीवी अनुगता विधेयतराः परितोषिता दान-मानादिभिरनुजीविनो येन सः । मघुरवचोभिश्वरितैश्वानुरक्तो लोको यस्मिन् सः । सुनिपुण परमाप्त-सक्ततन्त्रः, सुनिपुणं यथा भवित तथा, परमाप्तेषु सक्तस्तन्त्रो (शक्यं तन्त्रं मण्डलं ) राज्यभारो येन नृपतिना सः । सुचिरं प्रदीप्तरित्मस्तेजस्वी । यथा सुदीप्तरिक्मरादित्यः सदा ध्वान्तनाशाय भवित तथा नृपतिरपीति ॥ ६२ ॥

इति कामन्दकीय नीतिसार टीकायामुपाध्यायनिरपेष्यानुसारिण्यां स्वाम्यनुजीविष्टुसं नाम पद्ममः सर्गः ॥

#### षष्ट सर्गः

#### ६। कण्टकशोधनप्रकरणम्।

### लोके वेदे च कुरालः कुरालैः परिवारितः। आद्रुतश्चिन्तयेदु राज्यं सवाह्याभ्यन्तरं तथा ॥१।

¹ नृपः

#### Sarge-VI

Prakarana 9.

Kantakaśodhana (Removal of thorns)

1. The king, well acquainted with the laws and customs of the people and well versed in the injunctions of the Vedas, should apply himself to the governance of the kingdom in all its complements (internal and external) with the assistance of experts (well qualified officers).

प्रकृतिसम्पत्करणे स्वामि-प्रकृत्याभिगामिकात्मसम्पत्तिगुण सम्पादनेनात्मा लब्धः । अमात्यादि प्रकृतीनां च स्व स्व गुण्सम्पादनेनात्मलाभः सम्पन्नः । एवं सप्तान्नराज्यस्यात्मलाभे सम्पन्ने, तत् पालनस्यावस्यं वक्तव्यत्वात् तिद्दाभिधातुमाह—लोके इति । लोके लोकव्यवद्दारे ; लोकव्यवद्दारश्च देश-भेदे कालभेदे च स्वतन्त्रः स्वतन्त्रः भवति—यथा मध्यदेशे एको धर्मः, पारसीकादिषु चान्यः, तथा कृत-युगेऽन्यः, त्रेतादियुगेषु चान्यः इति लोकव्यवद्दारे कुशलः । वेदे शास्त्रे च कुशलः । लोकव्यवद्दारं वेदोक्तध निरीक्ष्य उभयाविरुद्धं व्यवद्दरेदिति भावः । तथा लोके वेदे च कुशलः निपुणः, अनुजीविभिः परिवारितः सहमिल्तिः इति । आद्भतः आदरपरः, नृषः विजीगिषुः, सवाह्याभ्यन्तरं विभागेनाविस्थतं राज्यं चिन्तयेत् , पालनार्थं चिन्तां कुर्यात् ॥ १ ॥

### आभ्यन्तरं शरीरं स्वं वाह्यं राष्ट्रमुदाहृतम्। अन्योन्याधार सम्बन्धादेकमेवेदमिष्यते । २।

#### 2 मिष्यस्ते

2. Protection of his own self is the internal aspect of administration and that of his dominion (rāṣṭra) is the external aspect. In consideration of the mutual relationship subsisting between them (the internal and external aspects), they should be treated as identical (for no state can function without the motor energy of the king).

राज्यस्य बाह्याभ्यन्तरिवभागं दर्शयन्नाह—आभ्यन्तरिमिति। आम्यन्तरं राज्यं विजीगियोः, स्वं शरीरमेव। तथा च कौटित्यः—"राजा राज्यमिति प्रकृतिसंक्षेपः" (८।२।१) इति। बाह्यं राज्यं राष्ट्रमेव उदाहृतम्। शेषाः प्रकृतयो राष्ट्रादेवोत्पद्यन्त इति। अन्योन्याधार सम्बन्धादिति, राज्ञा विना न राष्ट्रं, राष्ट्रेण विना राजा न वर्तते इत्यर्थः। तस्मादेकमेवेदिमिष्यते इति।। २॥

### राज्याङ्गानान्तु सर्वेषां राष्ट्राद् भवति सम्भवः। तस्मात् सर्वप्रयत्ने न राजा राष्ट्रं प्रसाधयेत्<sup>३</sup>॥३।

#### <sup>3</sup> समुन्नयेत्

3. A state is composed of its constituent elements like limbs in a body  $(aing\bar{a}ni)$ . Hence the king should strive with all his efforts for the development of the state as a whole.

एतदेव दर्शयन्नाह—राज्याङ्गेति । राज्याङ्गानान्तु सर्वेषां अमात्यादीनां राष्ट्राद्भवति सम्भवः । राष्ट्रात्कोशः, कोशाचतुरङ्गो दण्डः, राष्ट्रस्य भूम्येकान्तरं मित्रं, राष्ट्र एव स्थानीयं दुर्गं, राष्ट्रादेव जानपदादयोऽमात्याः । तस्मात् सर्वप्रयत्ने न राजा राष्ट्रं प्रसाध्येत, लाभं पालनं च कुर्यादित्यर्थः ॥३॥

## <sup>4</sup>लोकानुग्रहमन्विच्छन् शरीरमनुपालयेत्। राज्ञः संशरणं धाम⁴ शरीरं धर्मसाधनम्॥ ४।

### 4 तस्यानु 48 राज्ञः संरक्षणं धर्मः

4. The king should protect himself only for the purpose of earning the good will of his subjects. Protection of the subjects is the greatest duty (dharmah) of the king and to fulfil that end he should look after his own body as a part of his duty (dharmasādhanam).

राज्ञः स्वशरीरपालनमपि धर्माय भवतीति दर्शयन्नाह—लोकानुप्रहमिति । पूर्वार्द्धस्यार्थः सुगमः । राज्ञः संरक्षणं प्रजासंरक्षणमेव धर्मः नान्यः । तथा च कौटिल्यः—"राज्ञो हि व्रतमुत्थानं यज्ञः कार्यानुशासनम् । दक्षिणा वृत्तिसाम्यं तु दीक्षा तस्याभिषेचनम् ॥" (१।१६।३३)। एवंभूतस्य धर्मस्य शरीरमेव साधनमिति शरीरं धर्मसाधनं धर्मार्थना विजिगीषुणा स्वशरीरमेव यत्ने न रक्षणोयमित्यर्थः ॥ ४ ॥

## धर्मग्रामारेभिरे हिंसामृविकल्पा महीभुजः। तस्मादसाधुन् पापिष्ठान् निघ्नन् पापैनं <sup>6</sup> लिप्यते॥ ५।

### <sup>5</sup> धर्माय हिंसन् <sup>6</sup> दोषेन

5. In performing his duties the king may have to adopt violent measures (i.e., inflict punishments, including capital punishment), to deal with dishonest and impious people dispassionately like the sages (who sacrifice animals for religious purposes). For that, no blame would lie with the king.

प्रजारक्षणे चौरादिहिंसा हिंसा न भवतीति दर्शयन्नाह —धर्म्यामिति । धर्म्या धर्मादनपेतां, हिंसां पापिनां हननं, आरेभिरे आरब्धवन्तः, ऋषिकल्पाः ऋषिसमा ऋषितुल्याः एव महीभुजः राजानः । यथा महर्षयो यहेषु पश्चालम्भनरूपं धर्म्मं कुर्वन्ति तथा राजर्षयोऽपि चोरादिनिष्रहल्गं धर्म्यामेव हिंसां कुर्वन्ति । तस्मादसाधुंश्चोर पारदारिकादीन्, अन्यानपि पापिष्टान स्वामिद्रोहकरादीन हिंसन् दोषैनं लिप्यत इत्यर्थः ॥ ५॥

## धर्मसंरक्षणपरो धर्मेणार्थं विवर्द्धयन् । ये ये प्रजा प्रबाधेरन् स्ताञ्चिष्याद्य महीपतिः॥ ६ ।

- <sup>6</sup> धर्मायार्थ' विवर्द्धयेत्
- <sup>7</sup> विरोद्धार स्तांस्तान् ; तांस्तान् हन्यान्
- 6. The king is to administer his state with equity and justice and increase his treasury by lawful means. But he should deal sternly (by awarding capital punishment even) with persons obstructing the course of law.

धर्मेति । वर्णानामाश्रमाणां च स्वधर्मसंरक्षणपरो धर्मसङ्करनिषेधात् । धर्मेणार्थं धर्मायार्थं विवर्द्धयेत, अर्थस्यार्जनं वर्द्धनं च धर्माभिसन्धिनेव । ये ये प्रजाविरोद्धारस्तांस्तान् हन्यात्, महीपितः । एवं हिंसा दोषाय न भवतीत्यर्थः ॥ ६ ॥

## यमार्याः क्रियमाणं हि शंसन्त्यागमवेदिनः। स धर्मो यं विगर्हन्ति(न्ते) तमधर्मः प्रचक्षते॥ ७।

### <sup>8</sup> न तं धर्म

7. The action which is commended by those well versed in the legal codes  $(\bar{a}gamas)$  is justice (dharma), and the contrary to it (repugnant to it) is injustice (adharma).

धर्मस्वरूपमभिधातुमाह—यमार्याः इति । यमार्याः साधव आगमवेदिन आगमज्ञाः शंसन्ति विधिनिषेधरूपमनुष्ठानं स धर्मः । एवं च देशकालजातिभेदेषु विरुद्धं यं धर्मः विगर्हन्ति तमधर्मः प्रचक्षत इति ॥ ७ ॥

## धर्माधर्मौ विजानन् हि शासनेऽभिरतः सताम्। प्रजां रक्षेन् नृपः साधु हन्याच्च परिपन्थिनः॥ ८।

8. Being conversant with what is just and what is unjust and following the recommendations of the wise in governing the state, the king should protect the honest and law-abiding subjects and destroy the law-breakers.

धर्माधर्माविति । धर्माधर्मौ देशकालानुलोमप्रतिलोमतः प्रणिहितावधारयन् । हि स्फुटम् । शासने उपदेशे, आभिमुख्येन रतः । सतामाचार्याणाम् । प्रजाः साधु यथा भवति तथा रक्षेत्, उपद्रव्येभ्यः । हन्याच परिपन्थिनः प्रजोपद्रवकरानिति ॥ ८॥

> राज्योपघातं कुर्वाणा° ये पापा राजवहःभाः। एकेक्याः संहता वा दूष्यांस्तान्¹० परिचक्षते॥ १।

º कुर्वीरन्

<sup>10</sup> तान दुष्यान्

9. Dishonest (sinful) officers, who once enjoyed royal favour, creating disturbances (by agitation and other methods) in the state unilaterally or collectively, are treated as criminals.

दूष्यलक्षणमभिधातुमाह—राज्योपघातमिति। स्पष्टं। परिचक्षते पूर्वीचार्या इति शेषः॥ ६॥

## दूष्यानुपांशुद्ण्डेन हत्याद् राजाऽविलम्बितम्। अद्गृश्यं वा<sup>11</sup> प्रकाशं वा लोकविद्वेषमागतान्॥ १०।

#### 11 प्रदूष्य वा प्रकाशं हि

10. Such criminals should be done away with promptly (without any delay) by the king either secretly (by application of upāngśudanda) or openly after implicating them with culpable charges and inciting the public against them.

दूष्येषु कर्तव्यमभिधातुमाह—दूष्यानिति। उपांशुदण्डेन गुप्तविषदानयोगकृतेन प्रच्छन्नवधरूपेण। अदूर्यं वा प्रकाशं हि, प्रदूष्योपायै(प्रकृष्टोपायै)दौषयुक्तान् कृत्वा ठोकविद्वेषमागतान्।। १०।।

राजा रहिस दूष्यं हि दर्शनायोपमन्त्रयेत्।
गृदृशस्त्रा विशेयुस्तत् पश्चादासङ्ज्ञिता विशेयुस्तत् पश्चादासङ्ज्ञिता विशेयुस्तत् पश्चादासङ्ज्ञिता विशेयुस्तत् पश्चादासङ्ज्ञिता विशेयुस्तत् ।
विश्वस्तास्तान् विचिन्वीयुद्धाःस्थाः कक्षान्तरं गतान् ।
ते शस्त्रव्याहका विश्वयुद्धाः प्रयुक्ताः स्म इति स्फुटम् ॥ १२।
इति दूष्यांस्तु विसन्दूष्य प्रजानामभिवृद्धये।
विनयन् प्रिय उत्कर्ष राजशिद्यं समुद्धरेत् ॥ १३।

- 12 पश्चादासजिता
- 13 विश्वस्ता हि ; विशतस्तान् वि
- 14 कक्ष्यान्तरागतान्
- <sup>15</sup> शस्त्रग्राहिणो
- 16 इत्यादि दृष्यान
- 17 विनयच्छियमुत्कर्ष' राजा शल्यं ; निणीषुः श्रिय ; निणीषुः पदम्

11-13. (In describing the method of secret killing it is stated thus). The king would summon the alleged criminal to a secret meeting in the inner chamber where special agents armed with hidden weapons would follow him. When charged by the doorkeepers during their entry into the chamber those armed agents (trusted by the king) would declare to have been appointed by the alleged criminal to slay the king. In this way by imputing criminal motive the undesirable person would be secretly done away with for the purpose of securing prosperity of the subjects. The king should act like a surgeon (in removing the thorns by the side of the state or kantakaśodhana) so that the people may be disciplined and prosperous.

अपरम, राजेति । रहसि एकान्ते मध्यमकक्षायाम् इत्यर्थः । दूष्यन् (दुष्ट्) उक्तलक्षणं दर्शनायोप-

मन्त्रयेत् समाह्वयेत् । गूढ्शस्त्राः प्रच्छादितशस्त्रकाः, तत्पश्चात् तेषां पश्चात, आसंज्ञिता ( आसज्जिता ), प्रागेव राज्ञा तैदेंष्यैः संहतिं नोताः प्रतीयत्वेन ख्यापितास्ताननुप्रविशेयुरिति ॥ ११ ॥

किख, विशत इति । द्वाःस्थाः प्रतिहाराः रक्षिणः, शस्त्रप्राहकाः कक्षान्तर गतान् (कक्षान्तराग्तान मध्यमकक्षान्तरप्राप्तान् )। स विशतरतान, विचिन्तीयुः शोधयेयुः । ते च शस्त्रप्राहकाः पृष्टाः सन्तः, सङ्कताद् बृयुः प्रयुक्ताः स्मः स्वामिवधाय दुष्टैः, इति स्फुटम बृयु ॥ १२ ॥

इतीति । इत्येवमादिकैः प्रयोगैः । दूष्यान् स्वामिद्रोह-सम्पन्नान् सन्दूष्य हत्वा प्रजाकृदये न द्वेषात्, निनीषुनेतुमिच्छुः पदं राज्यं महदुत्कर्षमभिवृद्धिं राजा शत्यं दूष्यादिकं समुद्धरेत् छेदयेत् ॥ १६ ॥

## यथा बीजाङ्कुरः सूक्ष्मः परिपुष्टोऽभिरक्षितः। काले फलाय भवति साधु तद्वदियं प्रजा॥ १४।

14. Just as delicate and sprouting grain seeds well-protected and nourished yield harvest in due time so also do the subjects.

प्रजारृद्धिः फलाय भवतीति दर्शयन्नाह—यथेति। सम्यक् बीजाङ्करः स्क्ष्मो यथाभिरक्षितः। निष्पत्तिकाले फलाय भवति साधु, तद्वदियं प्रजा (दुष्टदण्डात्) साधुरक्षिता काले फलाय भवतीति॥ १४॥

### उद्वे जयित तीक्ष्णेन मृदुना परिभूयते। तस्ताद्व यथाईतो दण्डं नयेत् पक्षमनाश्रितः॥ १५।

### इति कामन्दकीये नीतिसारे कण्टकशोधनं नाम पष्टः सर्गः॥

15. Severity of punishments terrifies the people (and the king becomes repulsive to them), and leniency makes him contemptible. Hence punishment should be meted out impartially and proportionate to the seriousness of the offence (yathārhato).

दुष्टदमनात् प्रजारक्षणं भवतीत्युक्तं तच शास्त्रोक्तं श्रेय इति दर्शयन्नाह—उद्वेजयतीति । तीक्ष्णेन न्यायादिधिकेन दण्डेन, उद्वेजयति प्रजा इति शेषः । मृदुना चानुकम्पया प्रमाणहीनेन परिभूयते भयाभावात् । तस्मात् तेन कारणेन, यथाईतः यो यद्ण्डयोग्यस्तदनुसारेण, पक्षमनाश्रितः पक्षपात-मनाश्रितः अपक्षपाती सन्, दण्डं नयेत् तथा च कौटिल्यः—"तीक्ष्नदण्डो भूतानामुद्वेजनीयो भवति । मृदुदण्डः परिभूयते । यथाईदण्डः प्रजा अर्थकामैयौजयति । कुप्रणोतः (दुष्प्रणोतः ) काम-कोधाभ्यामज्ञानाद्वा वानप्रस्थपरित्राजकानिष कोपयति । किमङ्ग पुनर्गृहस्थानिति" (१।४।८-१२) ॥ १५ ॥

इति कामन्दकीयनीतिसारटीकायामुपाध्यायनिरपेक्षानुसारिण्यां कप्टकशोधनं नाम षष्टः सर्गः ॥

#### सप्तमः सर्गः

#### १०। राजपुत्ररक्षण प्रकरणम्।

## प्रजात्मश्रेयसे राजा कुर्वीतात्मजरक्षणम् । लोलुम्यमानास्तेऽर्थेषु हन्युरेनमरक्षिताः॥ १ ।

#### Sarga—VII

Prakarana 10.

Rājputra rakṣaṇam (Protection of princes).

1. In the best interest of the subjects as well as for himself the king should take steps for proper protection of his sons (against going astray), as otherwise yielding to temptations of wealth, they may conspire to kill the sire.

कण्टकशोधनशेषमेवात्मजरक्षणमभिधातुं, अरक्षिताः पुत्राः कण्टकीभवन्ति पितुः प्रजानाम्चेति दर्शयमाह—प्रजातमश्रेयसे इति । प्रजातमश्रेयसे प्रजानां आत्मनश्र श्रेयसे रक्षार्थं मङ्गलाय, राजा विजिगीषुः, आत्मजानां पुत्राणां रक्षणं कुर्वीत । कुतस्तद् रक्षणिमिति लोलुभ्यमाना लोभं गच्छन्तः, ते पुत्राः, अर्थेषु तदर्थं हुन्युरेनं विजिगिषुमरक्षिता इति ॥ १ ॥

राजपुत्रा मदोन्मत्ता गजा इव निरङ्कृशाः । भ्रातरं वा विनिध्नन्ति पितरं वाभिमानिनः ॥ २ । राजपुत्रे मदोपेतेः प्रार्थ्यमानमितस्ततः । दुःखेन रक्ष्यते राज्यं व्याद्याद्यातमिवामिषम् ॥ ३ ।

- <sup>1</sup> वापि निघ्नन्ति
- <sup>2</sup> वापमानिताः
- <sup>3</sup> मदोन्मत्तैः
- 2. Princes, intoxicated with pride and uncontrolled like the rutting elephants, with no drivers to apply the goad, may kill the brother (the heirapparent) or the royal father, under the influence of conceit (that he is rightfully entitled to the throne).
- 3. If the prince intoxicated by pride aspires for acquiring the throne through all possible efforts, the king finds himself in a difficult position in protecting the kingdom as if from the attack of a tiger who has tasted (human) flesh.

किस, राजपुत्रा इति । यौवनादिमदोन्मत्ता गजा इव निरङ्क्षाः, भ्रातरं राज्ययोग्यं निम्नन्ति तरं राजानं वा, अभिमानितः अहमेव राज्याहं इत्यभिमानसम्भावनया युक्ता इति ॥ २ ॥ राजपुत्रेरिति । मदोन्मत्तः अभिहितमदात् जातोन्मादैः, प्रार्थ्यमानं अभिलब्धमाणं इतस्ततः सर्वतः, अमियोगात् दुःखेन क्रु शेन रक्ष्यते राज्यं व्याघाषातमामिषमिव ॥ ३ ॥

<sup>1</sup> अभिहित वृत्ताजातो

रक्ष्यमाणा यदि च्छिद्रं कथिञ्चत् प्राप्तु वन्ति ते। सिंहशावा इव झन्ति रक्षितारमसंशयम्॥ ४। विनयोपग्रहान् भृत्यैः कुर्वीत नृपति सुतान्। अविनीत कुमारं हि कुलमाशु विनश्यति ॥ ५।

### 4 भूरये 5 विशीर्यते

- 4. Even under the protective control (of the king) princes taking advantage of the slightest lapse (on the part of the king) invariably kill the sire like the lion cubs mauling the keeper unawares.
- 5. The king should arrange for inculcating proper discipline in his sons through trusted officials. Otherwise princes, if unrestrained, soon become instrumental in bringing about the ruin of the royal family.

अपरम्, रक्ष्यमाण इति । सिंहशावा इव प्रन्ति विनाशयन्ति रक्षितारं पितरमसंशयम् ॥ ४ ॥
राजपुत्राणां रक्षाप्रकारं सुश्चिष्टमभिधातुमाह—विनयोपप्रहानिति । विनयो द्विविधः कृतकः
सहजश्च । विद्यात्रद्धरंयोगजनितः कृतकः, जन्मान्तरवासनावशाजातः सहजः स्वाभाविकः । द्विविधविनये
उपग्रहो बन्धनं येषां ते तान् विनयोपग्रहान् भृत्येः कुर्वीत नृपतिः सुतान् । तथा च कौटित्यः
"काष्टमिव घुनजग्धं राजकुळमविनीतपुलमभियुक्तमात्रं भज्यते…" (१।१७१२३)। एवंविधेन विनयोपप्रहेण रक्षेदिति भावः । कुर्व्वीत नृपतिः सुतान् । अविनीतकुमारं राजकुळं आद्यु विशीर्यत इति ॥ ५ ॥

विनीतमीरसं पुत्रं यीवराज्येऽभिषेचयेत्। दुष्टं गजेभिवोद्गृतं कुर्योत सुखबन्धनम्॥ ६। राजपुत्रः सुदुर्वृतः परित्यागं हि॰ नार्हति । क्विश्यमानः<sup>7</sup> स पितरं परानाश्चित्य हन्ति हि॥ ७।

### परित्यागं सुदुवृत्तोऽपि कृद्यमानः परित्यक्तः परमाश्रित्य हन्ति तम् ।

- 6. A prince throughly trained and disciplined, should be consecrated as the crown prince (heir-apparent to the throne), and the wicked and immoral prince should like the (rutting elephant) be chained to sensual pleasures (so that, thus engrossed he may not be able to rise against the royal father).
- 7. A prince, however vicious in habit, should by no means be disowned, lest in distress he may seek refuge with an enemy and (with the latter's help) may inflict death on the father.

विनीतपुत्रस्य यौवराज्याभिषेचनमभिधातुमाह—विनीतिमिति । विनीतिमिति द्विविधविनययुक्तं, औरसं न क्षेत्रजं पुत्रम् । यौवराज्येऽभिषेचयेत् । उद्कृतं तु दुःशीलम् । दुष्टं गजिमव दुर्बीत सुख-बन्धनम् । तथा च कौटिल्यः—"प्राम्यसुखोपरुद्धा हि राजपुत्राः पितरं नाभिद्रुह्यन्तीति" (१।१७१२१)। एवंविधं सुखबन्धनं कुर्वीतेति ॥ ६ ॥

दुर्वृत्तस्यापि राजपुत्रस्यापरित्यागमाह—साजपुत्र इति । सुदुर्वृत्तोऽपि परित्यागं राजपुत्रो नार्हति त्याज्यो न भवतीति ॥ ७ ॥

## व्यसने सज्जमानं हि क्वेशयेद् व्यसनाश्रयैः। तथा च क्केशयेदेनं यथा स्यात् पितृगोचरः॥८।

#### <sup>8</sup> तथा सङ्क्रेश

8. Princes addicted to passions should be made to suffer from the evil consequences of such passions (through spies disguised as companions inciting the princes to the enjoyment of nerve-racking sensual pleasures), so that, thus shattered (in body and mind) they may come back to the ways of the forefathers (the traditional ways of life).

उक्तप्रकारस्य राजपुत्रस्यापरित्यक्तस्य शासनप्रकारमभिधातुमाह—व्यसन इति । पितृगोचर इति पितृवर्यः । तथा च कौटित्यः "परस्त्रीषु मनः कुर्वाणमार्यावक्षनाभिः स्त्रीभिरमेध्याभिः सून्यागारेषु रात्राबुद्धे जयेयुः । मद्यकामं योगपानेन, द्यूतकामं कापिटकैः पुरुषेरिति ।" (१।१७।३५-३७)॥ ८॥ इति राजपुत्ररक्षणं नाम दश्यमं प्रकरणम् ।

### ११। आत्मरक्षित प्रकरणम्।

याने° शय्यासने पाने भोज्ये° वस्ते विभूषणे। सर्वते वाप्रमत्तः स्यादु वर्जेत¹० विषदूषितम्॥६। विषद्गे रुदकैः स्नातो विषद्ममणिभूषितः¹¹। परीक्षितं समश्रीयाज्ञाङ्गुला¹²विदु भिषग्बृतः॥१०।

<sup>9</sup> पाने

<sup>9a</sup> भोज्ये पाने

<sup>10</sup> सन् बुध्येत ; स्यादुज्मेत

11 मणिभूषण:

<sup>12</sup> जाङ्गली

#### Prakaraņa 11.

#### Atmaraksita (Self protection)

9. A king should be very careful with regard to his carriages (vehicles), beds, seats, food and drinks, dresses and ornaments and in all other things, and ascertain if those are poisoned.

10. He should take his bath in water purified by antidotes of poison, use gems and jewels capable of neutralising poison and eat thoroughly examined food in the presence of toxicologists and physicians.

राजपुत्ररक्षणमभिधाय राजात्मरक्षणं तावदाह । याने इति । याने शिविकादौ, शय्यासने पर्यक्कादिके सिंहासने विष्टरकादौ, पाने पानीयादौ, भोज्ये आहारादौ, वस्त्रे वसनोत्तरीयादौ, विभूषणे अलक्करणादौ, सर्वत्रैव आर्यस्त्री श्सङ्गादौ, अप्रमत्तः सावधानः स्यात्, न विश्वसेदित्यर्थः । तथा, उज्कते वक्ष्यमानलक्षणैः विषदृषितं, तं ज्ञात्वा परिहरेदित्यर्थः ॥ ६ ॥

#### <sup>2</sup> वाह्यस्त्री

विषप्रतीकारार्थमाह—विषप्ने रिति । विषप्ने स्दकैः, तथा च कौटिल्यः-श्वेतपुष्करपुष्पवृन्तादिभी-रक्षितैर्जलैः, स्नातः, एवंविधजलेः स्नातस्य स्थाने गुप्तानि सर्वविषाणि न प्रसरन्तीति । तथा विषप्नमणि-भूषितः गरुडोद्वारमणिनाऽलंकृतः । तयाचोक्तं "रचितो गरुडोद्वारमणिर्यस्य विभूषणम् । स्थावरं जन्नमं तस्य विषं निर्विषतां वजेत् ॥ इति" । परीक्षितं वक्ष्यमानप्रकारेण, समश्रीयात् राजा जानुलीविद् भिषग्वृतः इति, महानुभाववृद्ध सिद्धान्ताय् क्तविषविद्याविशारद विषवेद्यगणैः परिवृतो राजा भोजनं कुर्यादित्यर्थः ॥ १० ॥

> भृङ्गराजः शुकश्चैव शारिका चेति पक्षिणः। क्रोशन्ति भृशमुद्धिया विषयन्नगदर्शनात्॥११। चकोरस्य विरज्येते नयने विषदर्शनात्। सुव्यक्तं माद्यति क्रोञ्चो म्नियते कोकिलः किल¹³॥१२। निस्यं जीवस्य¹⁴ च ग्लानिजींयते विषदर्शनात्। ¹⁵एषामन्यतमेनापि समक्षीयात् परीक्षितम्॥१३॥

- 11-12. The *Bhṛṅgarāja*, *Suka* and *Sarikā* birds shrick out terrified at the sight of snake venom and the natural red hucrof the eyes of the *Cakora* bird (partridge) fades away sighting poison, the *Krauñca* (heron) becomes excited and the youthful cuckoo (matta Kokila) dies.
- 13. The pheasant also languishes at the sight of poison. Hence the king should take his food only after the same is examined by one of these creatures.

विषद्षितान्नपरीक्षामभिधातुमाह—सृद्धराज इति । सृद्धराजः कृष्णपक्षी गोपुच्छक इति प्रतीतः । शुकः सारिका चेति पक्षिणः प्रतीताः । कोशन्ति सृशमुद्धिमा विषपन्नगद्शनात् इति प्रतीतम् ॥ ११ ॥

किन्न, चकोरस्येति । चकोरस्य लोहिताक्ष पिक्षिविशेषस्य, तस्य नयनं विरज्येतं रागरिहतं भवत इत्यर्थः । कौन्नः लोहितमस्तक पिक्षिविशेषः, सुन्यक्तं यथा तथा, माद्यति सुरया इव । कोकिलः मत्तो भूत्वा म्रियते प्राणान् परित्यजतीति ॥ १२ ॥

अपर्घ, नित्यमिति । एषामन्यतमेनापि परीक्षितं निषदोषरिहतं समश्रीयात, नान्यथेति ॥ १३ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> म्रियते मत्त कोकिल: <sup>14</sup> जीवजीवस्य च <sup>15</sup> तेपाम

# मयूरपृषतोत्सर्गे <sup>16</sup> न भवन्ति भुजङ्गमाः । तस्मान्मयूरपृषती भवने नित्यमुत्स्जेत् ॥ १४ ।

### <sup>16</sup> पृषतोत्सर्गान् न

14. Snakes do not live where the peacock and (one-horned) deer cast their droppings. Hence they (peacocks and deer) should be allowed to cast their droppings freely inside the palace (i.e., by moving about freely).

अन्यच, मयूरेति । मयूरपृषतोद्सगं, मयूरः प्रसिद्धः, पृषतः श्वेतविन्दुश्चित्र एकश्क्को मृगः, भवने तयोरुत्सगं विमोक्षे, न भवन्ति भुजङ्गमाः । तथा च कौटिल्यः—"मयूरपृषतोत्सर्गः सर्पाचा शयति(भक्षयति)" ( १।२०।६ ) । तस्मान् मयूरपृषतौ भवने नित्यमुत् सुजेत् । इति प्रतीतम् ॥ १४ ॥

भोज्यमन्न' परीक्षार्थ' प्रदयात् पूर्वमन्नये। वयोभ्यश्च ततो दयात् तत्नो लिङ्गानि लक्षये त्॥ १५। धूमार्चिनींलता वह्नेः शब्दस्फोटश्च जायते। अन्ने न विषदिग्धेन वयसां मरणं भवेत्<sup>17</sup>॥ १६। अखिन्नता<sup>18</sup> मादकत्वमाशु शल्य' विवर्णता। अन्नस्य विषदिग्धस्य तथोष्मा स्निग्धमेचकः<sup>18</sup>॥ १७।

<sup>17</sup> ध्रुवम् <sup>18</sup>

<sup>18</sup> अक्रिनता मोदकत्वमाशु शैत्यं

- 19 तथा क्रिस्थत्वमेव च
- 15. When rice is served, the king, in order to examine it (that it is free from poison), should at first throw a little to the fire (as if a part of ritual) and a little to the birds and observe reactions.
- 16. Rice grains, if poisoned, thrown into fire emit smoke and flame of blue colour and crackle and birds die eating the same.
- 17. Poisoned rice, if not fully boiled (not rendered soft by boiling), is rapidly cooled off, loses its natural colour and emits vapour of light bluish tint.

भोज्यमिति । भोज्यं भोजनाई मन्नं परीक्षार्थं प्रदद्यात् पूर्वममये । वयोभ्यश्व ततो दद्यात्तत्र लिङ्गानि लक्षयेदिति प्रतीतम् ॥ १५ ॥

विषदिग्धान्नप्रदानेनाम्ने: पक्षिणाश्च स्वरूपवैल्क्ष्मण्यमभिधातुमाह—धूमेति । वहः धूमार्चिनीलता धूमस्यार्चिषां च नीलता, शब्दस्फोटश्च शब्दोपलक्षितं च स्फुटं (स्फुटनं) जायते । तथान्ने न विषदिग्धेन वयसां मरणं ध्रवं तथेति प्रतीतम् ॥ १६ ॥

विषदिग्धान्नस्वरूपमाह—अखिन्नेति । अखिन्नता, तौत्रेण विह्निनापि खिन्नता न भवतीति । मादकत्वं मदजनकता, आशु शेर्ट्यं सत्वरमुष्णतापगमः । विवर्णता श्यामता, अन्नस्य शाल्यादेविषदिग्धस्य, उद्मा वाष्यः, क्रिग्धमेचकः नीलोज्जल इति ॥ १७ ॥

व्यञ्जनस्याशु<sup>20</sup> शुष्कत्वं क्वथने<sup>21</sup> श्यामफेनता। गन्धस्पर्शरसाश्चैव नश्यन्ति विषदूषणात्॥ १८। छायाऽतिरिक्ता हीना वा स्याद्दरसे<sup>22</sup> विषदूषिते। द्वश्यते राजिरूर्ध्वा च फेनमण्डलमेव च॥ १६।

20 व्यञ्जनस्य च

<sup>21</sup> क्रथनं

22 वा द्रवे च

- 18. Curry contaminated with poison dries up quickly, acquires bluish froth (on its surface) and loses its usual flavour, delicacy and taste.
- 19. Liquids (soups, etc.) mixed with poison show one's own reflection unusually enlarged or shortened and appear bright on surface but fringed with streaks.

विषद्धितव्यज्ञनस्य स्वरूपमाह—व्यज्ञनस्येति । व्यज्ञनस्य ईपदार्द्रस्य विटकानेमनादेः । आशु शीघ्रं शुष्कत्वं, कृथनं अप्तिं विना स्यामफेनता । गन्धस्पर्शरसाश्चेत्र नर्स्यान्त विषद्धणात्, इति प्रतीतम् ॥ १८ ॥

विषद्षितरसद्रव्यस्य स्वरूपमभिधातुमाह—छायेति । रसे (द्रवे) क्षीरजलादौ, छाया दीप्तिरिधका हीना वा द्वरयते । विषद्षिते राजिरुर्धां च दीप्तिमच्छिरस्कं फेनमण्डलमेब च द्वर्यते इति ॥ १६ ॥

<sup>3</sup> राजिरेवोर्ध्वा

रसस्य नीला पयसश्च ताम्रा मद्यस्य तोयस्य च कोकिलाभा । श्यामा सरन्ध्रा<sup>23</sup> विषदूपितस्य मध्ये भवत्युर्द्धगता च लेखा<sup>24</sup> ॥ २० ।

23 ज्यामा च दधो

<sup>24</sup> रेखा

20. When contaminated with poison, jujces become bluish, milk (milk products) coppery, wine and liquour of the colour of the cuckoo (blue black), and curds bluish with rising streaks on surface.

विषद्षितरसविशेषाणां सरसद्रव्यविशेषाणां च वर्णविशेषानभिधातुमाह—रसस्येति । रसस्य इक्ष्वादिरसस्य नीला राजिभेवति । पयसस्ताम्रा । कोकिलामा स्यामा मध्ये रेखा भवेत् ॥ २० ॥

> आर्द्र स्य सर्वस्य भवेत् सद्यः प्रम्णानभावो विषदूषितस्य । पाकं विना क्वाथ विनीतभावः<sup>25</sup> सश्यामता<sup>26</sup> चेति वदन्ति तज्ज्ञाः ॥ २१ ।

<sup>25</sup> उत्पक्वता क्बाथविनीलता च ; क्वाथंविना पाकविनीलता च

## शुष्कस्य सर्वस्य विषोपदेहाद् विशीर्णता वाऽशुविर्णता च<sup>27</sup>। खरं मृदु स्यान्मृदुनः खरत्वं <sup>27</sup>वदन्ति के चाल्पकजन्तुघातः॥ २२।

#### <sup>27</sup> चाग्रु विवर्णता च <sup>27</sup> तदन्तिके

21-22. Mixed with poison juicy substances (fruits like mango, etc.) at once become faded in colour and in the opinion of experts (toxicologists) look over-ripe with deposits of bluish froth, and dried fruits suffer more shrinkage and loss of natural colour; all acrid fruits taste delicious and delicious ones acrid (pungent). Small creatures (ants and insects) die immediately coming close to such poisoned dishes.

आर्द्र स्येति। आर्द्र स्य हरितस्य फलादेः (आम्रफलादेः ), प्रम्लानभावः सद्यस्तत्क्षणादेव भविति विषद्षितस्य, तथा उत्पक्षाता पूतिभावः पाककाले वृन्तप्रदेशे। पाकं विना क्वाथविलीनभावः (क्वाथ-विनीलता) अपक्वशुष्कता भवेत्। कदाचिद्वा स्यामता वेति वदन्ति तज्ज्ञा विषदूषणलक्षणज्ञा इति॥ २१॥

अपिच, शुष्कस्येति । विषोपदेहात् विषसम्पर्कातः, शुष्कस्य सर्वस्य वटकादेः, विशोर्णता म्लानता अशुन्विवर्णता च, भवति । खरं मृदु स्यातः, मृदुनः खरत्वं कठिनत्वम् । अल्पकजन्तुघातः पिपौलिका-दीनां वधः ॥ २२ ॥

## प्रावारास्तरणानां च श्याममण्डलकीर्णता । तन्त्रनां पक्ष्मणां लोम्नां स्यादु भ्रंशश्च विषाश्रयात् ॥ २३ ।

23. Garments (overlays) and blankets (coverlets) when poisoned develop blackish circular spots on them; threads of cotton substances are displaced and hairs and feathers of woollens and furs fall off.

अपरच, प्रावारेति । प्रावारास्तरणानां, प्रावरणानि कम्बलादीनि, आस्तरणानि क्सरोमकार्पास-तूलिकादीनि । तेषां स्थामेर्मलिनेर्मण्डलेराकीर्णता व्याप्तता । तन्तूनां तन्तुविरचितानां (तरूनां तस्त्वग्-रचितानां )। पक्ष्मणां विशिष्टमृगलोमनिर्मितानां (पक्षिणां विशिष्ट पक्षिलोम निर्मितानां ), लोम्नां अबिलोमविरचितानां । श्रंशः शातनं स्थात् । विषाश्रयात् विषोपदेहादित्यर्थः ॥ २३ ॥

#### रहककम्बलादीनि <sup>5</sup> हंसरोम

# लोहानां च मणीनां च मलपङ्कोपदिग्धता । प्रभाव स्ने हेगुरुतावर्णस्पर्शवधस्तथा ॥ २४ ।

24. Metals (minerals) and gems, when contaminated with poison, look as if stained with miry substances, and their potentiality (of doing

good and averting danger), delicacy, splendour, colour and softness of touch disappear.

अपिच, लोहानाञ्चे ति । लोहानां सुवर्णादीनां, मणीनां प्रवालादीनां (वैद्यादीनां ), विषाश्रयाद् मलपङ्कोपदिग्धता कलङ्ककोट (किट्ट) लिप्तता । प्रभावो वीर्यं सर्वोपद्रवनिषेधः । क्रोहः क्रिश्ध भावः, गुरुता गुरुत्वम् भारः, वर्णो लोहितपीतादिः, स्पर्शः सुखस्पर्शत्वम् । एतेषां च वधः विनाशः । तथा संस्कृतविषाश्रयादेव, न हि सामान्यविषेण लोहमणीनां प्रभावो विनाशियतुं शक्यतेति ॥ २४ ॥

मुखस्य श्यामवर्णत्वं त्वग्भेदो<sup>28</sup>जृम्भणं मुद्धः। स्थलनं वेपथुः स्वेद आवेगो<sup>28</sup> दिग्विलोकनम्॥ २५। स्वकर्मणि स्वभूमो स्यादनवस्थानमेव च। लिङ्गान्ये तानि निपुणो<sup>30</sup> लक्षयेद् विषदायिनाम्॥ २६।

- <sup>28</sup> संशुष्क स्थामवक्त्रत्वं वाग्भङ्गो
- <sup>29</sup> स्वेदो ह्यावेशो <sup>30</sup> निपुणं

25-26. Those who administer poison reveal the following features: dried up and pallied face, faltering speech, yawning (as if just awakened), stumbling in steps, trembling, perspiring, staring outside with vacant looks, unwilling to keep to their appointed work and place. An intelligent person carefully observes the presence of these signs to identify those who administer poison.

श्लोकद्वयेन बिपदायिनामपि लिङ्गान्यभिधातुमाह—संशुष्केति (मुखस्येति)। संशुष्कद्याम-वक्त्रत्वं स्वदोषदण्डमयभावनया मुखस्य शुष्कत्वं विवर्णत्वं च भवतीत्यर्थः। वाग्भङ्गः, स्पष्टार्थः वक्तुं न शक्तोतीत्यर्थः। जृम्भणं मुहुः, सुप्तोत्थितस्येव भवति। स्खलनं समेऽपि मार्गे गतिभङ्गः, वेपथुः कम्पः शीतस्यामावेऽपि, स्वेदः प्रवातेऽपि, आवंगः उद्विग्नता, निमित्ताभावेऽपि, दिग्विलोकनं दण्डप्रणेतु-पुरूषागमनशङ्कया। अपिच, स्वकर्मणीति। स्वपाकपेषणाद्यनुष्ठाने। स्वभूमौ स्वीयगृहादौ अनवस्थानं दोषपिद्दारबुद्ध्या अहमत्र नावस्थिन इति सङ्कल्पेन। लिङ्गान्यैतानि निपुणं लक्ष्ययेद्विषदायिनामिति प्रतीतम्॥२५॥२६॥

औषधानि च सर्वाणि पानं पानीयमेव च।
तत्कल्पकैः समास्वाद्य प्राश्चीयाद् भोजनानि च॥२७।
प्रसाधनादि यत्किञ्चित् तत् सर्व' परिचारिकाः<sup>31</sup>।
उपनिन्युन्नरेन्द्राय सुपरीक्षितमुद्रितम्॥२८।

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> परिचारकाः

<sup>27.</sup> While taking medicines, drinks and food the king shall get them tasted by respective experts (i.e., by physicians for medicines and by those who serve food and drinks) before putting them into his own mouth,

28. All articles of toilet after being thoroughly examined and sealed (by officers) shall be brought before the king by the personal attendants.

विषप्रयोगप्रतिषेधार्थमाह—औषधानि चेति। औषधानि, वैद्यौनिर्दिष्टानि, यथायोगं, पानं पेयोद्भवं, पानीयमेव च तत्कल्पकैः प्रतिस्व्याद्य, आस्वादं प्राह्यित्वा, भोजनानि च प्राक्षीयाद् राजेति॥ २७॥

अपिच, प्रसाधनादीति । प्रसाधनं अलङ्कारः, आदिशब्दात् वस्त्रविलेपनमात्यादि । यत्किश्चित्, अन्यदपि वस्तु, तत्त्पर्वं सुपरीक्षितं मन्त्र्यादिभिः । परिचारकाः सेवकाः, उपनिन्युर्नरेन्द्राय, नान्यथेति ॥ २८ ॥

परस्मादागतं यञ्च तत्सर्व'32 च परीक्षयेत् । 33सदा स्वेम्यः परेम्यश्च रक्ष्यो राजाऽभिरक्षिभिः॥ २६ ।

<sup>32</sup> तत्तन् सर्व ; तत्सर्व सुपरीक्षयेत्

38 स्वेभ्यः परेभ्यश्च सदा रक्ष्यो राजा हि रक्षिता।

29. Whatever comes from outside sources (as presents or offerings) to the king must be properly checked and examined (before it reaches the king), for the king has to be guarded against friends and foes alike by the bodyguards.

अपरम्न, परस्मादिति । युच परस्मादिमत्र-मित्रादिकात्, आगतं भवति तत् परीक्षयेत् यतो राजा स्वेभ्यः, परेभ्यः परमण्डलस्थेभ्यश्च रक्ष्मो भवति, अभिरक्षिभि रक्षानियुक्तेः । तथा च कौटित्यः "रिक्षणा राजा रक्ष्य आसन्नेभ्यः परेभ्यश्च" इति ॥ २६ ॥

<sup>34</sup>यानं वाहनमारोहेज्ज्ञातं ज्ञातोपपादितम् । अविज्ञातेत मार्गेण<sup>35</sup> सङ्कटेन च न व्रजेत्॥ ३०।

### <sup>34</sup> यानवाहन <sup>35</sup> अविज्ञातेन हि पथा

30. The king should ride carriages or horses (or elephants) after due check-up by himself or by his trusted men. He should avoid journeying through unfamiliar regions or narrow tracks.

यानिमिति । यानं शिविकादि, वाहनं हस्त्यश्वाद्यारोहेत् । ज्ञातिमिति ज्ञातस्वभावम् । ज्ञातेनेव विश्वास्येन कर्मकरेण हस्त्यश्ववाहेनोपपादितं ढौकितम् । अविज्ञातेन, स्वयमनुचरैर्वा, सङ्कटेन अविस्तीणेन मार्गेण पथा न त्रजेत् । परकृतातिसन्धान प्रतिषेधार्थमिति ॥ ३० ॥

वीक्षितादृष्ट<sup>36</sup> कर्माणमाप्तं वंशक्रमागतम् । संविभक्तं च कुर्वीत जनमासन्नवर्तिनम् ॥ ३१ । अधार्मिकांश्च कर्षांश्च दृष्टदोषान् निराकृतान् । परेभ्योऽभ्यागतांश्चीव दूरादेतान् विवर्जयेत्<sup>37</sup> ॥ ३२ ।

- 31. Officers, who are never known to have acted against the king (i.e., whose antecedents are verified), who have been in service for generations (i.e., whose father and forefathers had also been in service), and are not in straitened circumstances, should be appointed to quarters close to the king (i.e., body-guards).
- 32. Those who are unrighteous, crooked, habitual offenders (drsta dosan), denoted or relegated from positions held, or refugees from foreign (hostile) sources, should be appointed in distant regions away from the court (i.e., such people should not be appointed in the personal staff of the king).

परप्रयुक्ततीक्ष्णरसदादिव्रतिषेधमाह—वीक्षितादृष्टेति । वीक्षितादृष्टकर्माणं स्वामिना वीक्षितमाय-द्वष्टं दुष्कर्म यस्य तम् ( दुष्टकमे स्वामिविरुद्धाचरणं न वीक्षितं कदाचिद्पि यस्य तम् ) । आप्तं विश्वास-योग्यम् । वंशक्रमागतं पितृपैतामहम् । संविभक्तं कृतजीविका संविभागम् । अकृतजीविका-संविभागस्तु "वुभुक्षितः किं न करोति पापम्" इति । एवंविधं जनं आसन्नवर्तिनं, राजा आत्म-रक्षार्थं कुर्वीत ॥ ३१ ॥

°ये आसन्नवर्तिनो न कर्तव्यास्तानभिधातुमाह—अधार्मिकांश्चिति । अधार्मिकाः पापिष्ठाः, कृ्राः हिस्राः, दृष्टदोषाः प्रत्यक्षीकृत शस्त्र (शास्त्र )-विरुद्धाचरणाः, निराकृताः दोपादेव दूरीकृताः (शत्रुणा-निर्वासिताः )। परेभ्योऽभ्यागताः शत्रुसमीपतः समागताः, ये तान् एतान् सर्वान् दृरादेव विदर्जयेत । अवर्जनीयांस्तु आकरकर्माणि प्रयोजयेत् । तेषु शत्र्युद्धिर्मा भवत्विति कौटित्यः ॥ ३२ ॥

° ये न कर्तव्यास्ता ; ये न योग्यास्ता

महावात समुद्ग्र्तामपरीक्षित नाविकाम्<sup>38</sup>। अन्यनौप्रतिबद्धां वा<sup>39</sup> नोपेयान्नावमातुराम्॥ ३३। परितापिषु वासरेषु पश्यंस्तटलेखास्थितमात्म<sup>40</sup>सैन्यचक्रम्। शुचि शोधित नक्रमीनजालं<sup>41</sup> व्यवगाहेत जलं सुदृत्समेत:॥ ३४।

- 33. (For the safety of the king in a journey by boat) the king should not board a vessel which tosses about by strong wind, manned by untried or untested sailors, tied to or towed by another vessel, is unstable and frail in structure.
- 34. During the summer days the king, accompanied by his friends should get into water for bathing after careful observation that it is free from large fishes and crocodiles and having trustworthy soldiers to guard

जल्पथे आत्मरक्षार्थमाह—महावातेति । महावातसमुद्भृतां," महावातेरस्थिरतरां, अपरीक्षित

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> महावात परिभ्रान्तां परीतानाप्तनाविकाम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> तां <sup>40</sup> लेखान्तिकमाप्त

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> सुविशोधित मीननक्रजालं

नाविकां अनाप्ततरनाविकामित्यर्थः अन्यनौप्रतिबद्धान्तां अन्यनौसक्तान्तां नोपेयाश्वावम्। तन्मज्जनाद् द्वितीयायाऽपि नाशो भवेदिति। आतुरां दुर्घिटतत्वादनवस्थिताम्। नोपेयात् नारोहेदिति॥ ३३॥

जलकीहायामप्यात्मरक्षार्थमाह—परितापिष्विति । परितापिषु परितापवत् **प्रीष्मदिवसेषु ।** पर्यन् स्वयमित्यर्थः प्रत्यक्षीकुर्वन् । जल्दाटलेखास्थितमाप्तसैन्यचक्रम् । शुचि (सु )शोधित मीननक-जालं मीनसाहचर्याद् मकरशिशुमारादयो गृह्यन्ते । ते विशोधिता अपनीता यस्मात् । तद् अवगाहेत जलं सुहृत्समेत इति, इष्टसुजनयुक्तः ॥ ३४॥

<sup>7</sup> महावातेरसद्भृतां स्थिर ; महावातेरयोद्भृतां स्थिर ; महावातरप्यनुद्गृतां स्थिर

गहनानि विवर्जयन् <sup>42</sup> विशुद्धं बहिरुद्यानवनं समभ्युपेयात् <sup>43</sup>। विहरन् मधुरं वयोनुरूपं <sup>44</sup> न च माद्यं दु विषयोपभोगरागात् ॥ ३५। सुविनीत सुवेग <sup>45</sup> पृष्ठयानः सुखगम्यामुचितां च लक्ष्यसिद्धे । सुपरिक्षीतरक्षितान्तसीमां लघुकोष्ठस्तु मृगाटवीमुपेयात् ॥ ३६।

<sup>42</sup> विसर्जयेद्

43 समभ्युपेतः

44 वयोज्ञरूपैर्न

<sup>45</sup> सुवेष

- 35. Avoiding dense forests the king should resort to outer gardens (parks) and reserved forests, after those are thoroughly cleared (of ferocious animals and reptiles as also of hostile elements) for relaxation with the (pleasurable) companions of his own age, but should not indulge in drinking wine.
- 36. For hunting expeditions the king shall drive riding on the back of a trained animal (horse or elephant), swift-moving, but easily controllable for successful shooting at the target (i.e., the running game), to the game-forest (mṛgāṭavī), the outskirts of which are examined (cleared) and protected (by forest guards) and inside lightened or rendered free of ferocious animals.

वनविहारमभिधातुमाह—गहनानीति । गहनानि लतास्तम्बकण्टकादीनि वनानि विवर्जयेत् (विसर्जयेत् )। विद्युद्धं शस्त्रिभिबहिरन्तश्च कृतशोधनमुद्यानवनम् समभ्युपेयाद् गच्छेत् । मधुरं वयोऽनुरूषं यथा भवति तथा, विहरन् विलसन् । न माद्येत्, न च मदं गच्छेद्विषयोपभोगरागात् ॥ ३५ ॥

मृगयायानमभिधातुमाह—सुविनीतेति । सुविनीत सुवेशपृष्टयानः, सुशिक्षित उपहितिविनयः, यो प्राहितवेगः शौभनवेशबद्धहस्त्यश्वष्ट्रष्टयायी (सुवेगश्च शौभनवेगः ), तत्पृष्टयानः । सुखगम्यां सुप्रवेशां, उचितां उपयुक्तां, लक्ष्यसिद्धं चललक्ष्यसिद्धर्थं । सुपरीक्षितरिक्षतान्तसीमां सुविज्ञातप्रान्तभागां, मृगाटवीं शर्व्यजोवबहुलामरण्यानीं, लघुकोष्ठश्चातुन्दिलकोष्टः क्षिप्रहस्तः मृगयार्थचलिस्यरलक्ष्यार्थं राजा उपयात ॥ ३६ ॥

## कारयेद् भवनशोधनमादौ मातुरन्तिकमपि प्रविविक्षुः। आप्तशस्त्रानुगतः प्रविशेच्च सङ्कृटेषु गहनेषु<sup>46</sup> न तिष्ठेत्॥ ३७।

### <sup>46</sup> प्रविशेत् तत् सङ्कटे च गहने च

37. The king should arrange for the purification or clearing of undesirable elements (from the harem) as the first measure, even if he desires to meet his mother, and while entering the apartment he should be escorted by trustworthy armed followers, and should not tarry in narrow passages or deep alleys (on the way, lest he is surprised by hidden hostiles).

परगृहप्रवेशे तच्छोधनमभिधातुमाह—कारयेदिति । आदौ प्रथमे भवनशोधनं कारयेत् तीक्ष्णादि निरासार्थम् । मातुरन्तिकमप्युपविविद्धः जननीसिन्निधिमुपविष्टुः मिच्छः । आप्तशस्त्रप्रनुगतः विस्वस्तशस्त्र-धारिपुरुषेरनुगतः । सङ्कटेषु गहनेषु न तिष्ठेदपायस्थानत्वादिति ॥ ३७॥

पांशूत्कराकर्षिण <sup>47</sup> वाति वाते संसक्तधाराजलदे च मेघे <sup>48</sup>। अत्यातपे <sup>48</sup> वापि तथान्धकारे स्वस्थस्तु सन् न क्वचिद्म्युपेयात्॥ ३८। निर्गमे च प्रवेशे च राजमार्ग समन्ततः। प्रोत्सारित जनं गच्छेत् सम्यगाविष्कृतोन्नतिः॥ ३६।

47 पांसत्करोत्कर्षिण

<sup>48</sup> काले

- <sup>49</sup> शीतातपे
- 38. When the storm blows throwing dust and sand, when the sky is overcast with rain-bearing clouds in the rainy season, when there is scorching sun-shine or enveloping darkness, the king should not move out even during peaceful or normal times.
- 39. While going out or returning (to the palace) the king should pass along the highway  $(r\bar{a}jam\bar{a}rga)$  after the assembled crowd is removed from all sides in order to display his majestic splendour.

राजगमननिषेधकसमयमभिधातुमाह—पांग्रत्करेति । पांग्र्त्करो धूलिसमृहः, तदाकर्षिण वाते वाति सति । संसक्तधाराजलदायके मेघे पर्जन्ये । अत्यातपे तथा अन्धकारे स्वस्थो निराकुलः सन् राजा न क्वचिदभ्यूपेयात् । तेषु परहोहाणामवकाशात् ॥ ३८ ॥

राजनिर्गमप्रवेशावभिधातुमाह्--निर्गमे चेति । सम्यगाविष्कृतोन्नतिः शरीरसौष्ठवप्रदर्शनार्थः समन्ततः सर्वतः, प्रोत्सारितजनं अपसारितलोकं, राजमार्गः गच्छेत् ॥ ३६ ॥

<sup>8</sup>मेघे वर्षति च। तथा अन्धकारे

<sup>8</sup> सौष्टवार्थम्

यात्रोत्सवसमाजेषु जनसम्बाधशास्त्रिनः । प्रदेशान् नावगाहेत नातिवेस्तं च सम्पतेत् ॥ ४० ।

<sup>40.</sup> The king should not (generally) visit temples or places of

pilgrimage, public festivals or fairs, and social and cultural assemblies where large numbers of people congregate, at least not after the appointed hour.

यात्रोत्सवसमाजेषु जनतायुतप्रदेशेषु च राज्ञो गमनागमनिषेधमाह—यात्रेति । यात्रा देवतायतनतीर्थादिकं प्रति । उत्सवः पुत्रजन्मविवाहादिकः । समाजो जनसभूहः । तेषु जनसम्बाध-शालिनो जनसम्बाधशाल्यावृतप्रदेशान् <sup>10</sup> नावगाहेत । परप्रयुक्तानामवकाशत्वात् । नातिवेलं नार्तिकान्तः सम्पातवेलं सम्पतेत् गत्यागमनं कुर्यादिति ॥ ४० ॥

<sup>10</sup> शालावृताद् प्रदेशान् ; मालावृतान् प्रदेशान्

निषेवितो वर्षधरै: 50 कञ्च कोष्णीषधारिभिः। अन्तःपुरे च विचरेत् 51 कुञ्जकैरातवामनैः॥ ४१। नीचैरन्तःपुरामात्याः शुचयश्चित्तवेदिनः। शस्त्राक्षिविषवर्जं हि नर्मयेयुर्महीपतिम्॥ ४२।

### <sup>50</sup> वर्षवरै: <sup>51</sup> अन्तः पुरेषु विचरेत्

- 41. The king should move about in his inner apartments (harem) (evidently during the night) escorted by daring (like the bull), mailed and turbaned hunchbacks, *kirātas* and dwarf (eunuchs).
- 42. Officers in charge of the harem (antahpurāmātyāh) duly tested (by  $k\bar{a}mopadh\bar{a}$ ), and conversant with the king's trend of mind (desires) arrange for him pleasurable pastimes free from weapons, fire and poison, with proper humility.

निशीथप्रणिधीनभिधातुमाह—निषेवित इति । वर्षभरैः षण्डैः, कश्चुकोष्णीषधारिभिः, वारवाण-शिरोवेष्टनं धारिभिः । स्त्रीणां चित्तविकारो मा भवत्विति । अन्तःपुरेषु निशावासेषु विचरेत्, राजा कुन्जकैरातवामने सह । कुन्जा वकावयवाः । किराता निर्गतपृष्ठाः । वामना अल्पशरीराः । तैः सहेति ॥ ४१ ॥

अन्तःपुरामात्यै राजनर्माभिघातुमाह—नीचैरिति । नीचैः औद्धत्यमपहाय, 11 अन्तःपुरामात्याः अन्तःपुररक्षानियुक्ताः । शुच्यः कामोपधाविशुद्धाः । चित्तवेदिनश्चित्तज्ञाः । शस्त्राग्निविषवर्जं, यथा भवित तथा, अपायहेतुत्वात् ते वर्जनीया इत्यर्थः । नर्मयेयुः क्रीड्येयुः महीपतिम् ॥ ४२ ॥

### <sup>11</sup> औद्धत्यरहितै

अन्तर्वं शिकसैन्यं च<sup>52</sup> सम्नद्धं साधुसम्मतम् । रक्षेदायुक्तकुशलमन्तःपुरगतं नृपम् ॥ ४३ । आशीतिकाश्च पुरुषाः पञ्चाशत्काश्च योषितः । बुध्येरम्नवरोधानां<sup>53</sup> शौचमागारिकाश्च ये ॥ ४४ ।

- 43. During the king's presence in the harem armed palace-guards (antarvainśika sainya) of proven merit, should protect him by application of requisite measures in which they are experts.
- 44. Men of eighty years of age and women of fifty as well as attendants (eunuchs, āgārikā) should (be appointed to) look after the purity (of morals) of the members of the harem.

अन्तर्व शिकसैन्यस्य राज्ञो रक्षाविधानमाह—अन्तर्व शिकसैन्यमिति । अन्तर्व शिकसैन्य पुत्र-दाराद्याभ्यन्तरवंशरक्षानियुक्तं सैन्यं, हि स्फुटम्, सन्नद्धं गृहीतशस्त्रसन्नाहम्, साधसम्मतं सकलगुण-युक्तत्वात्, आयुक्तकुशलं आयुक्तस्थाने वुशलं (आयुधकुशलं वा ) रक्षाविधाननिपुणं, नृषं रक्षेत् । अन्तः पुरगतं नृपमिति, अन्येषां तलानवकाशत्वादिति ॥ ४३ ॥

अवरोधशौचज्ञानाधिकारमाह—आशोतिकाश्चेति । आशीतिकाः पूर्णाशीतिवर्षाः पुरुषाः, पश्चाशत्काः पूर्णपश्चाशद्वर्षाः योषितः, उपशान्तरागत्वाद्विष्ठवो न भवतीति । बुध्येरन् अवरोधानां अन्तः पुराणां, शौचं शुचिमात्तवं पतिभक्तिं, आगारिका आगारे ( अगारे ) नियुक्ताः ॥ ४४ ॥

> रूपाजीवाः स्त्रियः स्नाताः परिवर्तितवाससः। राजानमुपतिष्ठेयु⁵⁴र्विशुद्ध स्त्रग् विभूषणाः ॥ ४५ । कहकैर्ज टिलेश्चेव<sup>5 48</sup> मण्डैराभ्यन्तरो जनः। संसर्ग' न क्वचिदु गच्छेदु बाह्यैर्दासीजनैः सह । ४६।

<sup>54</sup> तिष्ठेयु: ग्रुद्ध स्नग्गन्धभूषणा: <sup>548</sup> जटिलेश्वापि

- 55 जर्नेस्तथा
- 45. Courtesans, having bathed and changed their dresses, and having decorated themselves with pure (not poisoned) ornaments and flower garlands, should attend the king (provide pleasures to the king).
- 46. Members of the harem should not be allowed to have any contact with sorcerers and mendicants with matted hair or shaven head and also with public women.

पण्यस्त्रीणां 12 राजसेवामभिधातुमाह -रुपाजीवा इति । रुपमेवाजीवन्ति इति रूपाजीवाः पण्यस्त्रियः। स्नाताः राजजानावसरे कृतम् जनः । परिवृतितवासमः राजकीयैवस्त्रैरेव परिवृतितानि स्ववासांसि याभिस्ता राजानमुपतिष्ठेयुः । विद्युद्धस्म्विभूषणाः रसभूपाङ्गप्रलेपशङ्कानिवृत्यर्थम् ॥ ४५ ॥

कृहकादिभिः राजसंसर्गनिषेधमाह—कृहकैरिति । कृहकैः इन्द्रजालविद्यावद्भिः, जटिलैः जटाधरैः शैवादिभिः, मुण्डैः मुण्डितमुण्डैः भिक्षुकादिभिः, बाह्यं दिसीजनैः वेश्यादिभिः आभ्यन्तरो जनः अन्तःपुर-सञ्चारीजनः, संसर्गं सम्बन्धं न क्वचिद् गच्छेत् । परप्रयुक्तरसादि साधनभयादिति । विट प्रवेशादि-निषेधार्थम् ॥ ४६ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> पण्यस्त्रीणामलङ्कारादिमाह

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> राजकी ये जेले वेस्त्रैश्व

<sup>56</sup>निर्गच्छेत् प्रविशेच्चापि सर्वश्चाभ्यन्तरो जनः। विज्ञातद्रव्यसञ्चारी कारणे<sup>56</sup> नोपलक्षितः॥ ४७। न चानुजीविन' पश्येदकल्य' पृथिवीपतिः। अन्यत्रात्ययिकादुरोगात् सर्वस्यैवातुरो गुरुः<sup>57</sup>॥ ४८।

- <sup>5 6</sup> निर्विशेत् प्रविशेचापि सर्वत्राभ्य
- 56a करण
- <sup>57</sup> कार्यात् सर्वत्रात्ययिको गुरुः
- 47. During their exit and entry (to the palace) the attendants of the harem must show their passports (to the palace guards) and adduce satisfactory reasons for their movements.
- 48. The king should not allow the presence of any attendant afflicted with (infectious or communicable) disease. But in case of one so afflicted in course of his duty elsewhere, the king may see him (of course taking due protective measures) as, such a person is worthy of his attention.

विषप्रवेशादि संसर्गनिषेधार्थमाह—निर्गच्छेदिति । निर्गच्छेत् प्रविशेचापि आभ्यन्तरो जनः अन्तःपुरसन्धारीजनः । विज्ञातद्रव्यसम्बारी द्वारस्थेविज्ञातानामेव द्रव्याणां सम्बारणं विद्यते यस्य । कारणेनोपलक्षितः राज्ञा विदितेनैव प्रयोजनेन लक्षितो विदितः ॥ ४७ ॥

साङ्कामिकव्याधिप्रतीकारार्थमाह—न चेति । अनुजीविनं मृत्यं, अकत्यं व्याधितं, पृथिवीपितः, व्याधिसंसर्गप्रतिषेधार्थं न पद्येत् । अन्यत्रात्यियकात् रोगात, यदि मुख्योऽनुजीवी अत्ययकारिणा रोगेणाभिभूयते तथा पद्येत् आत्मना प्रतीकारं कृत्वा इत्यर्थः । कस्मादित्याह सर्वस्यैवातुरोगुरुः । स मञ्चादिस्थितोऽपि द्रष्टव्य इव । एवमनुजीविनोऽरनुक्ता भवन्तीति ॥ ४८ ॥

स्नातोऽनुस्ति<sup>58</sup> सुरिमः स्नग्वी रुचिरभूषणः। स्नातां विशुद्धवसनां<sup>58</sup> गच्छेद्<sup>60</sup> देवीं सुभूषणाम्।। ४६। <sup>61</sup>न हि देवीगृहं गच्छेदात्मीयात् सिक्षवेशनात्। अत्यर्थवस्त्रभोऽपोह विश्वासं<sup>62</sup> स्त्रीषु न व्रजेत्॥ ५०।

- <sup>58</sup> स्नातानुलिप्तः
- <sup>59</sup> स्वदत्तवसनां
- <sup>60</sup> पञ्चेद देवीं सभूषणाम्
- <sup>61</sup> न च
- <sup>62</sup> अत्यन्तं वल्लभोऽस्मीति विसम्भं
- 49. Having bathed and decorated himself with unguents and scents, garlands and attractive ornaments, the king should meet the (chief) queen (devī) also bathed and dressed in pure garments and ornaments.
- 50. The king should not go out of his own apartment to that of his chief queen in order to meet her. However beloved, too much confidence should never be reposed on women.

देवीदर्शनकममभिधातुमाह—स्नात इति । राजा स्नातो विशुद्धकायः, अनुलिप्तसुरिभः कुद्भुमपृग-मदादिभिः सौरभवान्, स्नग्वौ मालत्यादि सुरिभपुष्पमालाधारी, रुचिरभूषणः भास्वराभरणशाली, सर्वधा देवीनां मनोहरो भूत्वा तिचत्ताराधनार्थम् । स्नातां विशुद्धवसनां देवीं पश्येदलङ्कृताम् । स्वानुराग-वृद्धपूर्थम् ॥ ४६ ॥

पराभिसन्धाननिवारणार्थमिदमाह—न हीति । न हि नेव आत्मीयात् सिन्नदंशनात् स्वीयवास-भवनात् रिरंसया देवीगृहं गच्छेत् । अत्यन्तं वह्नभोऽपीह कलौ विस्नम्भं विश्वासं स्त्रीपु न वजेत् राजा ॥ ५० ॥

> देवीगृहगतं <sup>63</sup> भ्राता भद्रसेन <sup>64</sup>ममारयत्। मातुः शय्यान्तरे लीनः <sup>65</sup> कारूषं चौरसः सुतः॥ ५१। लाजान् विषेण संयोज्य मधुनेति विलोभित<sup>66</sup>। देवी तु काशीराजेन्द्रं निज्ञधान रहोगतम्॥ ५२। विषदिग्धेन <sup>67</sup> सोवीरं मेखलामणिना नृपम्। नूपुरेण च वैरन्त्यं <sup>68</sup> जारूषं दर्पणेन च॥ ५३। वेण्यां शस्त्रं समाधाय तथा चापि विदूरथम् <sup>69</sup>। अहिवृत्तं <sup>70</sup> परिहरेच्छवी चापि प्रयोजयेत्॥ ५४।

<sup>63</sup> देवीगृह' गती

<sup>64</sup> वीरसेन

<sup>65</sup> शय्यान्तरालीनः

<sup>66</sup> विलोभ्य तम

67 विषाक्तीन च

<sup>68</sup> वेहार्य जाहत्वं : वंराज्यं

<sup>69</sup> विडुरथम्

<sup>70</sup> इति वृत्तं

51-54. By way of illustration of faithlessness of queens it is stated as follows. King Bhadrasena (Vīrasena) while in queen's chamber was assassinated by his own brother (in illicit relation with the queen), king Kāruṣa by his own son who kept himself hidden under the bed (out of disappointment for not being declared as, the crown prince), king of Kāśī by his own queen who administered some poisoned fried rice (lāja), making him believe the same as mixed with honey during a secret meeting (out of abhorrence), king Sauvīra (also by his queen) by the poisoned gem attached to her girdle, king Vairantya (Vairūpya) by the poisoned anklet, and Jāruṣya by the reflection of a poisoned mirror, and king Viduratha also by the queen who stabbed him (while asleep) with a dagger concealed within the braid of her hair (veṇī). Hence a king should regulate his dealings with his queens and take guard as if against his enemies.

विश्वस्तानामिष स्त्रीकृतविनाशमाह—देवीगृहेति । देवीगृहगतं भद्रमेनाऽख्यं भ्राता कनीयान निषिद्धप्रवेशो वीरसेनोऽनुरक्तया देव्या प्रेरितोऽमारयत् । तथा मातुः शय्यान्तरालीनः कारूपं कारूप-विषयाधिपति, औरसः सुतः पुलान्तरदत्तराज्यं कृषितया जनन्या प्रेरितोऽमारयदिति अनुवर्तते ॥ ५१ ॥ क्षपरम्ब, लाजानिति । देवीदत्तविषदिग्धलाजभक्षणेन रहोगतः काशीराजो विनाशित इति फल्टितार्थः ॥ ५२ ॥

अन्यच, विषदिग्धेति । विषाक्तेन मेखलामणिना सौवीरविषयाधिपम् । नूपुरेण रैवत्याख्यं (वैरन्त्यं ) नृपम् । आदर्शेन जारूष्याख्यं नृपं जखान स्पर्शादिति श्रुयते ॥ ५३ ॥

अपरस्न, वेण्यामिति । बलादानयन कोपाद्वेण्यां शस्त्रमाधाय विदूर्याख्यं तृपं निद्रावशंगतं जखानेति । इत्येवं वृत्तं परिहरेद्विजिगीषुः । शत्रौ चापि प्रयोजयेत्, यथा स्वभायाभिरेव गृहगतः शत्र्विनास्यत एवम् ॥ ५४ ॥

यस्य दाराः सुगुप्ताः स्युः पुरुषेराप्तकारिभिः। सर्वभोगान्वितं तस्य हस्ते लोकद्वयं स्थितम्॥ ५५। धर्ममिच्छन् नरपितः सर्वान्<sup>71</sup> दाराननुक्रमात्। गच्छेदनुनिशं<sup>72</sup> नित्यं वाजीकरणबृंहितः॥ ५६।

#### 71 सर्वदारानन

### <sup>72</sup> गच्छेदनुदिनं

- 55. The king, whose wives are well protected (from evil influences) by trusted officials, not only enjoys all the pleasure but also earns merit both in this world and the next.
- 56. To fulfil the ends of morality (*Dharma*) the king should daily visit his wives according to the order of precedence, after having strengthened himself by the ceremony of  $v\bar{a}j\bar{\imath}karana$  (aphrodisiac).

दारगुप्तः फलं दर्शयितुमाह—यस्येति । यस्य पुंसो राज्ञो वा दाराः स्त्रियः (कलत्राणि) सुगुप्ताः स्युः । पुरुषैराप्तकारिभिः, आप्तं हितं ये कुर्वन्ति तैः । सर्वभोगान्वितं सर्वकामावाप्तियुक्तं लोकद्वयं तस्य हस्ते स्थितम् । परलोकेऽपि कुलकलङ्काभावात् स्वर्ग इति भावः ॥ ५५ ॥

धर्मार्थं दाररक्षणार्थश्चामिधातुमाह—धर्ममिति। धर्ममिच्छन् नरपतिः सर्वदारान् अनुक्रमात् शास्त्रोक्तक्रमेण मार्गेण गच्छेद् धर्माभिसन्धिना प्रतिनिशं नित्यं सम्यग् वाजीकरणैः शास्त्रोक्तैः प्रक्रिया-विशेषैः वृंहितः कृतशुक्रवृद्धिः ॥ ५६ ॥

> विचार्य कार्यावयवान् दिनक्षये विस्तृज्य लोकं प्रमदाहृतिक्रयः <sup>73</sup>। आशस्त्र <sup>74</sup>बन्धेन हि साधु पाणिना स्वपेदसक्तं परमाप्तरिक्षतः ॥ ५७।

57. At the end of the day after completing the schedule of his daily business the king would retire to his apartment for relaxation after due precautions have been taken. Even while falling asleep he should avoid deep slumber and keep his arms ready at hand while trusted attendants would stand guard.

शयनविधिमभिधातुमाह—विचार्येति। विचार्य निणीय, कार्यावयवान्, अहोरात्रं षोडशधा

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> प्रमदाकृतिकयः

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> अशस्त्र ; सशस्त्र

विभज्या, तत्र ये कार्यावयवास्तान् निर्वर्त्यं दिनक्षये लोकं विस्रज्य (विसर्ज्यं ), प्रमदाहृतिक्रयः प्रमदागण-समाहितकार्यजातः, पुरुषेणान्तःपुरप्रवेशाभावात् । अशस्त्रबन्धेन शस्त्रबन्धविरहितेन, पाणिना स्वकीयकरेण, विशिष्टः सन, सर्वदा करसिन्नहितं शस्त्रं विधयमित्यर्थः । स्वपेत् निद्रां गच्छेत्, असक्तं यथा तथा, निद्रायामपि आसिक्तर्णं कर्तव्येत्यर्थः । परमाप्तरिक्षतः विश्वस्तान्तर्वं शिकपुरुषैः रिक्षत इति ॥ ५७ ॥

> नये न जाग्रत्यिनशं नरेश्वरे सुखं स्वपन्तीह निराध्यः प्रजाः। प्रमत्तिचित्ते स्विपितीह सम्भयात्<sup>75</sup> प्रजागरेणास्य जगत् प्रबुध्यते<sup>76</sup>॥ ५८।

75 स्वपति त्रसद् भयाद्

<sup>76</sup> प्रबाध्यते

58. When the king is wide awake in discharging his royal duties conforming to the prescribed laws, his subjects, free from anxiety, may enjoy comfortable sleep (i.e., live in peace). But if on the other hand the king is addicted to sensual pleasures (and neglects his duties), the subjects have to pass sleepless nights out of anxiety and fear. When the king is awake and active the world is also awake (and active).

निद्रासिक्तिनिरासार्थमाह—नयेनेति । नयेन नीत्यनुष्ठानेन, जाग्रति अप्रमक्तत्वेन सर्वं कार्यजातं पर्यति, नरेश्वरे, सित निराधयः निःशिषितिचित्तपीड़ाः, उपद्रवकारिणां निग्रहादिस्वर्थः । प्रजाः सुखं, यथा भविति तथा, स्वपन्ति निद्रां यान्ति । प्रमत्तिचित्ते नरेश्वरे विपयासक्तमानसे, स्वपिनिर (स्विपित ) तस्मिन् सित, असद्भयात् दस्युप्रमृतिभ्यो भयं प्राप्य, प्रजागरेण, अस्य राज्ञः जगत् प्रजाहपं, प्रबुयते निद्राविद्दीनं भवित । तस्मात् जितनिद्देण (सततोत्थेन ) राज्ञा भवितव्यमित्वर्थः ॥ ५८ ॥

इति स्म पूर्व''' मुनयो बभाषिरे
नृपस्य राज्यस्य च साधु लक्षणम्''
तदेतदेव' परिपालयन् नयान्
नरेश्वरः पालककरूपतां'' वजेत् ॥ ५६ ॥

इति कामन्दकीये नोतिसारे रासपुत्ररक्षणमात्मरक्षितकं नाम सप्तमः सर्गः।

77 पूर्वे

78 साधु रक्षणम्

<sup>79</sup> पालनकल्यतां

59. Protection of the kingdom on the lines indicated, is the sacred duty of the king. This is the view of the sages of yore. The king who runs the administration according to laws, moves like the sustainer among his subjects.

नृपराज्ययोः साधुलक्षणे पूर्वाचार्यसम्मतिमाह—इतीति । इत्येवं पूर्वे बृहस्पतिशुकादयः । नृपस्य राज्यस्य च साधु लक्षणं । एतदुक्तप्रकारेण नृपः साधु पालयन् पालनकल्पतां पालनसामर्थ्यं स्वाम्यमात्य सुहृत्कोशराष्ट्रदुर्गवलानि चेत्यादिपूर्वोक्तप्रकारं यथास्थितं पर्यालोच्य शासित सति विशिष्ट विधानवत्तां वजेत् प्राप्त यादिति ॥ ५६ ॥

इत्यात्मरक्षितकं नामेकादश प्रकरणम् । इति श्रोकामन्दकीये नीतिसारे उपाध्यायनिरपेक्षायां सप्तमः सर्गः ॥

#### अष्टमः सर्गः

#### १२। मण्डलयोनिप्रकरणम्।

### उपेतः कोशदण्डाभ्यां सामात्यः सह मन्त्रिभः। दुर्गस्वश्चिन्तयेत् साधु मण्डलं मण्डलाधिपः॥१।

#### Sarga-VIII

Prakarana 12.

Mandalayoni (The nave of the interstatal circle)

1. The king, securely settled in his fortified castle, possessing a flourishing treasury, a strong army and an efficient band of officers and counsellors, is regarded by the wise to be the master of the *mandala* or the inner circle (i.e., the kingdom).

स्वमण्डलपरमण्डलानि विजेतुं मण्डलमेव विचारयन् मण्डलयोनि-मण्डलशोधन प्रवरणमभि-धातुमाह्<sup>1</sup>—उपेत इति । उपेतः सम्पन्नः कोशदण्डाभ्यां पूर्वोक्त प्रकृतिसम्पद्गुकः ॥ १ ॥

1 प्रकरणे अभिधातुमाह

रथी विराजते¹ राजा विशुद्धे मण्डले चरन्। अशुद्धे मण्डले सर्पन्² शीर्यते रथचकवत्॥ २।

#### 

2. A king who is supported by a pure, strong and devoted mandala (internal organs of his state), moves about as a (proud) charioteer (rathīva). But to a king whose mandala is imperfect, i.e., who does not enjoy the full support of the internal elements of his state, wears away (i.e., declines) like the rim of the chariot wheel \*(cakranemi).

अपरख, रथीति । रथी विजिगीपुः, विशुद्धिश्च मण्डलस्य मित्रत्वे स्थापनम् । शत्रूमध्यमो-दासीना अपि यदा विजिगीषोमित्रभावन । भवन्ति तदा शुद्धं मण्डलम् । तल चरन् राजते विधेय-मण्डलत्वात् । अशुद्धे कलुषे मण्डले सर्पन् । तस्थाशुद्धत्वात् रथचकवन् विशीर्यते । चम्बलमिव रथचकादिकं विशीर्यते विजिगीषोविगुणं भवति । ततश्च राजा न विराजने इति मण्डलशुद्धिविधेयेति भावः ॥ २॥

<sup>8</sup> विजिगीषु मित्रभाविनी <sup>3</sup> सर्पन्-शोर्यने,

रोचते सर्वभूतेभ्यः शशीवाखण्डमण्डलः । सम्पूर्णमण्डलस्तस्माद्विजिगीषुः सदा भवेन् ॥ ३ । 3. As such he is adored by all beings like the full moon (Saśīvākhaṇḍamaṇḍalah). A vijīgīṣu (an ambitious ruler with expansive designs) should therefore develop his kingdom in all its complements.

विजिगीषोः स्वमण्डलापेक्षत्व⁴मभिधातुमाह—रोचत इति । रोचते प्रियो भवति⁵ । सर्वभूतेभ्यः वर्णचतुष्टयसङ्कीर्णजात्यादिरूपप्रजाभ्यः । शशीवामृतांशुरिवाखण्डमण्डलस्तस्माद्विजिगीषुः सदा भवेत् । सप्तप्रकृतिकं राज्यं⁵ मण्डलमभिधीयते । ताश्च सप्तप्रकृतयो⁵व यदा स्वगुणसम्पदुपेता भवन्ति तदा सम्पूर्ण मण्डलमुपेतः । एवं सम्पूर्णमण्डलः सदा भवेदिति ॥ ३ ॥

- 4 पेक्षण, पेक्षम
- ⁵ भवेत
- <sup>6</sup> राजमण्डलम
- <sup>6 त</sup> सप्तापि प्रकृतयः

### अमात्यराष्ट्रदुर्गाणि कोशो दण्डश्च पञ्चमः। एताः प्रकृतयस्तज्ज्ञै विजिगीषोह्दाहृताः॥ ४।

4. In the opinion of the experts (in the law of polity), the ministers, the kingdom, the fortifications, the treasury and the army—these five are the constituent elements of the state for a *vijigīṣu* (excluding the king and his allies, who also are classed as *prakṛtis*).

एतदेव समर्थयन्नाह—अमात्येति । अमात्या मन्त्र्यादयः । राष्ट्रं जनपदः । दुर्गमुक्तलक्षणम् । कोशः सुवर्णादिः । दण्डश्चतुरङ्गबलं पश्चमः । एताः प्रकृतयः पश्च विजिगीषोभौग्यत्वेनोदाहृताः । भोक्ता विजिगीषुरासामिति भावः ॥ ४ ॥

# पताः पञ्च तथा मित्रं सप्तमः पृथिचीपतिः। सप्तप्रकृतिकं राज्यमित्युवाच बृहस्पतिः॥ ५।

5. These five and the allies (*mitra*) and the king himself in the seventh place, constitute according to Brhaspati the state in its even component elements (*Saptaprakṛtikam rājyam*).

एतदतिरिक्तं प्रकृतिद्वयमभिधातुमाह—एता इति । एता अनन्तरोक्ताः प्रकृतयः पश्च । तथा मित्रम् । सप्तमः पृथिवोपतिः । सप्तप्रकृतिकं राज्यमित्युवाच बृहस्पतिः सुरगुरुः ॥ ५ ॥

# सम्पन्नस्तु प्रकृतिभिर्महोत्साहः कृतश्रमः। जेतुमेषणशीलश्च विजिगीषुरिति स्मृतः॥ ६।

विजिगीषुरुक्षणमभिधातुमाह—सम्पन्न इति । प्रकृतिभिरुक्तरुक्षणाभिः । सम्पन्नः समृद्धः ।

<sup>6.</sup> The *vijigiṣu* ruler (desirous of conquests) is he, who is equipped with these elements in perfect forms, is himself highly energetic and painstaking and is fired by the ambition of conquests.

महातुत्साहो यस्य । "शौर्यममर्षो दाक्ष्यं चोत्साहगुणा" इति कौटिल्यः । कृतश्रमोऽभ्यस्त सर्वायुधादिः । जेतुमेषणशोलरचेति विजेतुमिच्छुः" । विजिगीपुरिति स्सृत इति ॥ ६ ॥ " मिच्छता ॥ ६ ॥

> कौळीनं वृद्धसेवित्वमुत्साहः स्थूळळिक्षता । चित्तज्ञता वृद्धिमत्त्वं प्रागल्भ्यं सत्यवादिता ॥ ७। अदीर्घसूतताऽक्षोद्गं मध्ययः स्वप्रधानता । देशकाळज्ञता दाढ्यं सर्वक्छेश सहिष्णुता ॥ ८। सर्वविज्ञानिता दाक्ष्यं स्वासंवृतमन्त्रता । अविसंवादिता शोर्यं भक्तिज्ञत्वं कृतज्ञता ॥ ६। शरणागतवात्सल्यममित्वमचापळम् । स्वक्षेद्रप्टशास्त्रत्वं कृतित्वं दीर्घदर्शिता ॥ १०। जितश्रमित्वं धर्मित्व मक्रूरपिवारता । प्रकृतिस्फीतता चेति विजिगीषुगुणाः स्मृताः 10 ॥ ११।

| <sup>3</sup> कौलीन्यं         | <sup>4</sup> स्थ्ळस्रता            |                          |
|-------------------------------|------------------------------------|--------------------------|
| <b>⁵</b> कृतज्ञता             | <sup>58</sup> क्षौद्र <b>ग्र</b> ं |                          |
| <sup>6</sup> दाट्यमापात्क्लेश | <sup>7</sup> विज्ञानता             |                          |
| <sup>78</sup> दाश्यमर्जः      | <sup>76</sup> सम्भूतमन्त्रता       | <sup>8</sup> जितश्रमत्वं |
| <sup>9</sup> वाग्मित्वम       | <sup>10</sup> विजिगीषोर्गुणोदयः    |                          |

7-11. Essential qualities of a vijigīṣu monarch are: nobility of ancestry, association with the elders or the wise (for good counsel), energy, broad vision, power of reading the minds of others (cittajñatā), intelligence, boldness in repartees, truthfulness, promptness (absence of procrastination), liberality (large-heartedness), tolerance (of other's views, praśraya), predominance (of personality), aquaintance with place and time (for the successful execution of any undertaking (deśa-kālajñatā), firmness, power of endurance of all sorts of troubles, knowledge of all sciences and skillfulness (in their practical applications), strength of body and mind, capability of maintaining secrecy of policy decisions, consistency, valour, recognition of loyalty of the dependents (hhaktijñatvam), gratitude, affectionate dealings with those seeking refuge, forgiveness (in deserving cases), steadiness, awareness of his own duties as prescribed in relevant Sāstras, wisdom, farsightedness, indefatigability, eloquence, association of honest (not crooked) counsellors and flourishing condition of the component organs of the kingdom (prakṛtisphītatā).

कौलीनिमति । कुलीनस्यभावः कौलीनं (कौलीन्यं ) उभयकुलविशुद्धता । युद्धसेवित्वं विद्या-युद्ध सेवाततपुरः । उत्साह उक्तलक्षणः । स्थूललक्षिता दानावसरे स्थूलं बह्वे व लक्ष्यीकरोति, स्वल्पं दातं न जानातीत्यर्थः । कृतज्ञता कृतं जानातीति, कृतस्य प्रत्युपकारं करोति । बुद्धिमत्त्वमष्टगुणवुद्धिमृत्त्वम् । प्रागल्भ्यमपरिषद् भीरुत्वम् । सत्यवादिता अमृषावादित्वमिति ॥ ७ ॥

अदीर्घस्त्रतेति । अदीर्घस्त्रता स्त्यते पर्यालोच्यते इति कार्यं स्त्रम् । दीर्घं स्त्रं यस्य स दीर्घस्त्रः, तस्य भावो दीर्घस्त्रता, तस्याभावोऽदीर्घस्त्रता शीव्रकारितोति । अक्षौद्रं श्रुद्रः परगुणा-सिहिष्णुः, न श्रुद्रोऽश्रुद्रः, तस्य भावः । प्रथ्रयः अनुद्धतत्वम् विनोत्तभावः । स्वप्रधानता आत्मायत्त-सिद्धित्वम्, स्वयं प्रधानत्वम् । देशकालज्ञता कार्यानुगुणदेशकालस्वरूपज्ञानवत्त्वं । दार्व्यः द्वदृत्वं परिगृहीतापरित्यागः । सर्वक्रेशसिहण्णुता श्रुनुष्णाशीतातपसर्ववलेशान् सहत इति तस्य भावः ॥ ८ ॥

सर्वेति । सर्वविज्ञानिता सकलकलायुशालत्वम् । दाक्ष्यं आशुकारित्वम् । ऊर्जः कायबलवत्त्वम् । संवृत्त<sup>वव</sup>मन्त्रता इङ्गिताकारादिगोपनात् । अविसंवादिता विरहितशब्दच्छृलाभिसन्धानशीलत्वम् । शौर्यमभीरुत्वम् । भक्तिज्ञत्वं अनुजीव्यादिकृतां भक्तिं जानातीति तस्य भावः । कृत्व्वता कृतीपकार-मानित्वम् ॥ ६ ॥

शरणागतेति । शरणागतवात्सत्यं शरणं प्रविष्टानां स्निग्धोपचारपूर्वकं रक्षणम् । अमिष्तवं अपराधिषु क्षान्तिः (अपकारिषु अशान्तिः )। अचापलम् स्थैर्यम् । स्वकर्मदृष्टशास्त्रत्वं राज्ञां स्वकर्मप्रजापालनं, तचायुधसाध्यं सकलायुधविषये द्रष्टानि शास्त्राणि (येन )तस्यभावः । कृतित्वं पाण्डित्यम् आन्वीक्षिकी परिज्ञानित्वम् । दीर्घंदिशता दीर्घदेशेन कालेन यत् व्यवहितं चारचक्षुषा शास्त्रचक्षुषा च इष्टुं शीलं यस्य तस्य भावः ॥ १०॥

जितश्रमित्वमिति । एते अनन्तरोक्तागुणाः विजिगीषोविजिगीपुत्व सम्पादका भवन्तीति (विजिगीषोरभ्युदयोभवतीति ) ॥ ११ ॥

<sup>8</sup> कार्यानुगुणं देशं कालं जानातीति तस्य भावः

<sup>88</sup> सम्भूत

## सर्वेर्गुणैर्विहीनोऽपि स राजा यः प्रतापवान्। प्रतापयुक्तात् ह्यस्यन्ति परान् सिंहा मृगानिव<sup>11</sup>॥ १२।

#### 11 त्र्यस्यन्ति परे सिंहान्मृगा इव

12. If a king is devoid of all the qualities (mentioned above) but possesses prowess ( $prat\bar{a}pa$ ), still he is regarded as worthy of his position (the royal status). Because by virtue of his prowess a king terrifies his enemies as the lion does the deer (or all other animals).

उत्साहगुणस्येव प्राधान्यं दर्शयन्नाह—सर्वेरिति । सर्वेरनन्तरोक्तेर्गुणैविहीनोऽपि स राजा प्रजा-रज्ञनात् यः प्रतापवान् । प्रतापयुक्तात् त्र्यस्यन्ति प्रतापयुक्त उत्साहिवशेषशाली राज्ञः, परान् (परे ) शत्रवः इतरे जना वा, सिंहात् मृगा इव, त्र्यस्यन्ति विभ्यति ॥ १२ ॥

# प्रतापसिद्धौ 12 नृपतिः प्राप्नोति महतीं 128 श्रियम् । तस्मादुत्थानयोगेन प्रतापं जनयेत् परम् 13 ॥ १३ ।

<sup>12</sup> युक्ती

<sup>128</sup> **परमां** 

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> 对共:

13. A king wedded to prowess attains supreme prosperity and prowess is generated by constant activity (utthāna).

एतदेव समर्थयन्नाह—प्रतापसिद्धाविति । प्रकर्षेण तापयित शत्रृनिति सकलशत्रुविकर्तनजनितं च यशः प्रतापश्चन्देनाभिधीयते । तस्य सिद्धौ सत्यां चपितमहत्तीं श्रियमञ्जते । तस्मादुत्थानयोगेन सततं विम्रहोद्योगयोगेन प्रतापं जनयेत्, पर्मुत्कृष्टम् । तेन प्रतापेनोपसन्तप्तं द्वादशराजकं मण्डलं वशे भवतीति भावः ॥ १३ ॥

एकार्थाभिनिवेशित्वमिव 14 लक्षणमुच्यते । दारुणस्तु स्मृतः शत्रु विजिगीषुगुणान्वितः ॥ १४ । लुब्धः क्रूरोऽलसोऽसत्यः प्रमादी भीरुरिष्टरः । मृद्धो योधावमन्ता च सुलच्छेद्यो 15 रिपुः स्मृतः ॥ १५ ।

#### 

- 14. The distinctive feature of an enemy is the pursuit of the common objective (the same as that of the *vijigīṣu* i.e., conquests), and the enemy who is endowed with the qualities of a *vijigīṣu* is regarded formidable.
- 15. The one who is covetuous, crooked, lazy (inactive), untruthful, inadvertent, cowardly, unsteady, foolish and contemptuous of his soldiers is considered as easily assailable (sukhacchelyo or sukhocchedyo).

अरेर्छक्षणमभिधातुमाह<sup>9</sup>—एकेति । एकार्थीभूमिहिरण्यादिः । तत्रीकास्मिन्नेवार्थं अभिनिवेशः आत्मसात्करणाप्रही द्वयोरिप यम्नस्तदेकार्थाभिनिवंशित्वमिरुक्षणम् अतः <sup>२३</sup> परस्परमरीभवतः । स च द्विप्रकारः दारुणः सुखोच्छेदाश्च । दारुणं दर्शयितुमाह—दारुणस्तु इत्यादि । ये विजिगीपोर्गुणास्ते यस्य स दारुणो दुरुच्छेदाः । अत आत्मनो दुरुच्छेदाता विजिगीपुणा आत्मिन सम्पादनीयेति भावः ॥ १४ ॥

सुखोच्छेद्यं शत्रुं दर्शयन्नाह—छुन्ध इति । छन्धः अर्थलोभात् दानशक्तिरहितः, दानाभावं ताश्च प्रकृतयो विरुच्यन्ते । कूरोऽिततीक्ष्नदण्डः स च उद्वेजनीयो भवित । अलसो निस्द्योगस्तस्य प्रकृतयोऽिष निस्द्योगो भवित । असत्यः असत्यशीलः । "स यच्छीलस्तच्छीलाः प्रकृतयः" इति वचनात् । भीरः संप्रामभीरता शौर्यरहितः । स संप्रामासमर्थो भवतीति । अस्थिरः स्थितरहितत्वात् । स च प्रकृतिभिनं सज्यते (प्रकृतिभिन्तरपञ्यते )। मूङ्गः निर्विवकः, स त्विक्षनकारी भवित । योधावमन्ता युद्धविशारद-श्ररपुरुषावमानकृत्, स च योधविमुक्तः सुखेनैवोच्छेद्यो रिपुः स्मृतः ॥ १५ ॥

º विजिगीपौ लक्षणमभिधातुमाह

<sup>90</sup> तौ परस्पर

<sup>9</sup> स्थितिरहितत्वात्

अरिर्मित्रमरेर्मितं मित्रमित्रमतःपरम् । ¹॰तथारिमित्रमित्रच चिजिगीयोः पुरः थिताः¹॰॥ १६ ।

<sup>16</sup> मिलरिमिल

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> स्मृताः

### पार्ष्णिव्राहः स्मृतः<sup>17</sup> पञ्चादाकन्दस्तदनन्तरम् । आसारावनयोश्चैव विजिगीषोस्तु<sup>18</sup> मण्डलम्<sup>18</sup> ॥ १७ ।

17 पाष्णिग्राहस्ततः

<sup>18</sup> इचेति

<sup>188</sup> पृष्टुतः

16-17. (In the inter-statal circle or Mandala) the states in the front of the Vijigīṣu's is contemplated to be those of Ari (the enemy, the immediate neighbour), Mitra (ally or the friendly state situated beyond that of ari), Arimitra (the enemy's ally) Mitra-mitra (the friend's ally) and Arimitramitra (the ally of enemy's ally). On the rear side of the Vijigīṣ's the contiguous state is that of the Pārṣṇigrāha (the rearward enemy, who attacks the vijigīṣu from the rear in order to lend support to the latter's ari), beyond it is that of the Ikranda (the rearward friend, who is summoned to counteract the hostile action of the pārṣṇigrāha), followed by the two Isāras or friends (viz., Pārṣṇigrāhāsāra and Akrandāsāras) who move forward to assist the pārṣṇigrāha and the ākranda respectively.

विजिगीषोररेमित्रस्य ठक्षणानि अभिहितानि । इदानीं विजिगीषोर्यातव्यं प्रतियियासोरयतः पश्चादासन्तव्यवहितभेदेनारिमित्रादीनां संज्ञान्तराणि व्यवहारार्थमभिधातुमाह—अरिमित्रमिति । अरेः अनन्तरोक्ताया विजिगीषोर्भूम्यनन्तराष्ट्रकादिदिग्भागेषु व्यवस्थिताया अरिप्रकृतेः । मिलामिति तथैव भूम्येकान्तरस्थितम् । अरिमित्रमिति तथैवारेर्भूम्यनन्तरस्थैकान्तरम् । मित्रमित्रमतःपरिमिति विजिगी-षोर्भूम्येकान्तर मित्रं, तस्यापिभूम्येकान्तरम् । तथाऽरिमित्रमित्रं चेति विजिगीषोर्भूम्यनन्तरस्यारेर्भूम्येकान्तरमरिमित्रं तस्यापि तथैव मित्रमित्रं तम चेति विजिगीषोः पुरोऽयतः स्मृताः (स्थिताः ) प्रोक्ता गुरुभिः ॥ १६ ॥

पश्चायवस्थितानां 10 संज्ञान्तराण्याह—पाण्णित्राह इति । पाण्णित्राहः पश्चात् स्थितो विजिगीषो-भूम्यनन्तरश्च । आकन्दस्तदनन्तर तत्पश्चाद्वर्ती विजिगीषो भूम्येकानन्तरः । आसारावनयोः पाण्णित्राहा-कन्दयोरासारौ मित्रम् । तद्यथा पाण्णित्राहस्य यः आसारः सः पाण्णित्राहासारः । एवमाकन्दासार इति पश्चाद्विनो राजानश्चत्वारः । पुरस्तात् पश्च, मध्ये विजिगीषुरिति दशराजकिमदं मण्डलं विजिगीषोः सम्बन्धि भवति । आसामेव प्रकृतीनां अप्रपश्चाद्धावभेदेन व्यपदेशभेदः । तत्राप्रवितनो ऽरिच्यपदेश एव । पश्चाद्वित्तिनस्तु अरित्वेऽिष पाण्णिप्राह्व्यपदेशः । "एताः प्रकृतयो मूलं" इति ( ७१९५६ ) मनुवचन व्याख्यायां कुल्डुकभट्टः । 'अन्यथाष्टौ समाख्याताः, तद्यथा अप्रतोऽिरभूमीनां मिलमरिमित्रं मित्रमित्रमरिमित्रमित्रस्विते । एवच चतस्यः प्रकृतयोभवन्ति, पश्चाच पाण्णिप्राहः आकन्दः पाण्णिप्राहास्तारः आकन्दासार इति चतस्यः, एवमष्टौ प्रकृतयो भवन्ति' इति ॥ १७ ॥

<sup>10</sup> पश्चाद्वग्रवस्थितानां

अरेस्तु विजिगीषोस्तु<sup>10</sup> मध्यमो भूम्यनन्तरः। अनुग्रहे संहतयोः<sup>20</sup> समर्थो व्यस्तयोर्बधे'॥ १८। 18. The king whose state is contiguous to both the vijigīṣu and his ari and who is (uncommitted but) capable of showing favour to both when they are united (and in peace) and taking hostile action against either of them if they are disunited (and fall out) is designated as Madhyama (i.e., the Madhyama king is more powerful then either of the vijigīṣu and his ari, but not so when they are consolidated.)

अरिप्रकृतेरेव वलापेक्षं संज्ञान्तरमिभधातुमाह—अरेरिति । अरेर्यातव्यस्यापि भूम्यनन्तरां भूम्यनन्तरां भूम्यनन्तरां भूम्यनन्तरां रेपुः मध्यमोनाम विजिगीपोरिप रिपुरेव । उभयोरिभावादरित्विमित्रत्वयुक्तः । अनुप्रहे संहतयोः एकीभूतयोस्तयोरिरिविजिगीष्वोः अनुप्रहे कौशदण्डाभ्यामुपकारे समर्थः प्रभुः, तदपेक्षया हीनशक्तित्वात् । तयोरेव व्यस्तयोभिन्नयोः, निग्रहे दण्डने च प्रभुः । एकैको मध्यमस्य युद्धे समर्थो न भवतीति । अत्र 'मधमस्य प्रचारस्य विजिगीपोध चेष्टितम्' इति (४१४०५) मनुवचनव्याख्याने कुल्छुकभट्टेनेवं कृतं 'अरिविजिगीष्वोधों भूम्यनन्तरः संहत्योरनुष्रहे समर्थो निग्रहं चासंहतयोः समर्थः स मध्यमः तस्य प्रचारं चिन्तयेत्' इत्यादि ॥ १८ ॥

## <sup>21</sup>मण्डलत्वे हि चैतेपामुदासीनो वलाधिकः। अनुग्रहे संहतानां व्यस्तानाश्च बधे प्रभुः॥ १६।

### 21 मण्डला (बहिरेतेषाम्

19. Beyond the regions of them (the vijiqīṣu, ari and madhyama) lies the state of Udāsīna (neutral power) who is more powerful than all of them (individually). He is capable of offering his graces if they are united (i.e. is unable to cope with the consolidated strength of the three), but, if disunited (or when they are in hostile relations among them) of assailing any one of them.

मण्डलाद्वहिरुदासीनप्रचारमभिधातुमाह—मण्डलादिति (मण्डलत्वं हि मूलपाटः)। एतेषां विजिगीष्त्रिस्थमानां मण्डलाद् भूभागाद् विहः सान्तरः विजिगीषोभूभ्यमन्तरः उदासीनः नाम वलाधिकः वलापेक्षया भवति। स च संहतानां तेषामरिविजिगीपुमभ्यमानां अनुप्रहे साहाय्यदाने, व्यस्तानां तेषां वधे वधदण्डने च प्रभुः पूर्ववत् समर्थः। अत्र 'उदासीन प्रचारध' (भारपप) इति मनुवचनं, 'न तथा अरिविजिगीपुमभ्यमानां यः संहतानामनुष्रहे समर्थो निष्रहे चासंहतानां समर्थः स उदासीनस्तस्य प्रचारं चिन्तयेदिति' तद्वग्राख्यानध्व॥ १६॥

## मूलप्रकृतयस्त्वेताश्चतश्चः परिकीर्तिताः । आहेव मन्त्र<sup>22</sup>कुशलश्चतुष्कं मण्डलं मयः ॥ २० ।

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> आहेतत्तन्त्र

<sup>20.</sup> It is said that the principal components of a mandala are four in number (those of Vijigīṣu, Ari Madhyama and Udāsīna). Maya, the reputed expert in the science of polity, holds that the mandala is composed of the four principal sovereigns.

विजिगीष्वरिमध्यमोदासीनानां मूळप्रकृतित्वमाह—मूळप्रकृतयस्त्वित । एताः अनन्तरोक्ताः विजिगीष्वरिमध्यमोदासीनरूपाः, चतसः चतुःसंख्याकाः, मूळप्रकृतयः अपरासां प्रकृतीनाममात्यादीनां मूळभूताः प्रकृतयः, कारुण्यप्रयोगसिबहितत्वात्, प्रक्रीतिताः (परिक्रीतिताः ) कथिताः । एतत् चतुष्कं चतुर्भेदिभिन्नं मण्डलं तन्त्रकृशलः (मन्त्रकुशलः ) नौतितन्त्रप्रवीणः मयः मयनामाचार्यः आह । एतदुक्तं मनुनापि 'एता प्रकृतयो मूलं मण्डलस्य समासतः' इति ( ७१६५६ ) ॥ २० ॥

### विजिगीषुररिर्मितं पार्ष्णिब्राहोऽथ मध्यमः। उदासीनः पुलोमेन्द्री षट्कं<sup>23</sup> मण्डलमुचतुः॥ २१।

23 पार्षिणप्राहश्च मध्यमः

<sup>238</sup> मण्डलंषटकम्

21. In the opinion both Puloma and Indra, the mandala includes six rulers viz., Vijigīṣu, Ari, Mitra, Pārṣṇigrāha, Madhyama and Udāsīna.

विजिगीषुरिति विजिगोष्वरिमित्रपार्षिणयाहमध्यमोदासीनानां षणां षङ्गाजकमण्डलत्वं सिन्नहितत्वातः षाङ्गुण्यव्यापार इति पुलोमा शचीपिता इन्द्रज्ञ तौ षट्कं पड्मेदं मण्डलमुचतुः ॥ २१ ॥

### उदासीनो मध्यमश्च विजिगीषोस्तु<sup>24</sup> मण्डलम् । उशना मण्डलमिदं प्राह द्वादशराजकम् ॥ २२ ।

24 웜

22. According to Uśanas. *Udāsīna* and *Madhyama* along with the *maṇḍala* rulers of the *Vijigīṣu* (ten in number) make a *maṇḍala* of twelve rulers in all.

उदासीन इति । विजिगीषोर्दशराजकमण्डलस्थोदासीनमध्यमसहितस्य द्वादशराजकमण्डलत्वं । एवमुशना दैत्यगुरुर्मण्डलं द्वादशराजकं प्राह ॥ २२ ॥

### द्वादशानां नरेन्द्राणामरिमित्रं पृथक् पृथक् । षटित्रंशत्किमदं<sup>24</sup> प्राहुस्ते च ते च पूनर्मयः<sup>25</sup> ॥ २३।

<sup>248</sup> सिति

<sup>25</sup> महर्षयः

23. These twelve kings together with an ally and an enemy of each, constitute a mandala of thirty six is also held by Maya.

द्वादशानामिति । अनन्तरोक्तानां द्वादशानां नरेन्द्रानां मित्रामित्रेः पृथक्सहेति द्वादशित्रकाः षट्त्रिंशत्कं मण्डलं । ते च द्वादशनरेन्द्राः ते च तिन्मित्रामित्रौ चतुर्विशतिरिति षट्त्रिंशत्कं मण्डलं पुनरिष मयो मन्यते ॥ २३ ॥

द्वादशानां नरेन्द्राणां पञ्च पञ्च पृथक् पृथक् । अमात्याद्याश्च प्रकृतीरामनन्तीह मानवाः ॥ २४ । 24. The Mānavas (the school of Manu) compute five constituent elements of *mantrī* and others (*prakṛtis* or *dravya prakṛtis*, operative organs) for these twelve sovereigns (i.e.,  $5 \times 12 = 60$  elements).

द्वादशानामिति । द्वादशानां नरेन्द्रानां द्वादशमण्डलनरेन्द्राणां पृथक् पृथक् प्रत्येकं पश्च पश्च भवन्ति । अमात्याद्याद्य अमात्यराष्ट्रदुर्गकोशादण्याख्याः प्रकृतीरामनन्ति विगणयन्ति मानवाः मनुशिष्याः ॥ २४ ॥

### मीला द्वादश यास्त्वेता<sup>26</sup> ह्यमात्याद्यास्तथा च याः। सप्ततिश्चाधिका ह्योताः<sup>27</sup> सर्व' प्रकृतिमण्डलम्।। २५।

### <sup>26</sup> चैवेता <sup>27</sup> सप्ततिद्वे प्रिकाह्ये थां

25. The twelve principal sovereigns along with each of their constituent elements of ministers and others (five in number) complete the *prakṛtimaṇḍala* of (12+60=72) seventy two elements.

ततश्च किं भवतीत्याह—मौला इति । मौलाः मूलभूताः द्वादश द्वादशसंख्याकाः, याः स्वामि-प्रकृतयः, तथा अमात्याद्याः याथ गुणकस्वरूपाः पद्य, ताः एताः, द्यिभ्वा सप्तिः द्विसप्तितंख्याकाः प्रकृतयः, एतत्सर्वं प्रकृति मरडलम् । इति मानवा मन्यन्ते । एतदुक्तं मनुना "अमात्यराष्ट्र दुर्गार्थ-दण्डाख्याः पद्य चापराः । प्रत्येकं कथिता ह्योताः संक्षेपेण द्विसप्तिः ॥" (७१५७) इति । मनु वचन व्याख्याने कुळ्ळ कमट्टे नेव कृतम् । 'आसां मूलप्रकृतीनां चतस्रणां अष्टानां शाखाप्रकृतीनां उक्तानां एकैकस्याः प्रकृतेः अमात्यदेशदुर्गकोशदण्डाख्याः पद्य द्रव्यप्रकृत्यो भवन्ति, एताथ पद्य द्वादशानां प्रत्येकं भवन्त्यो द्वादशगुणजाताः पष्टिरेव द्रव्यप्रकृतयो भवन्ति, तथा मूल प्रकृतिभिश्वतम्हभिः शाखा-प्रकृतिभिश्वाष्टाभिः सह संक्षेपतो द्विसप्ति प्रकृतयो सुनिभिः कथिताः' इति ॥ २५ ॥

#### 11 सर्वप्रकृतिमण्डलमिति

### संयुक्तस्त्वरिमित्राभ्यामुभयारिस्तथा सुदृत्। मीला द्वादश राजान इत्यष्टादशकं गुरुः ॥ २६।

26. These twelve kings having a common enemy and a common ally plus an enemy and a friend of each of the latter two, make a *mandala* of (12+2+4=18) eighteen rulers.

वृहस्पतिसम्मतमष्टादशकराजकं मण्डलमिधातुमाह—संयुक्तस्त्वित । उभयारिः विजिगीषु र्यातव्ययोर्भुम्यनन्तरं, 'एकार्थामिनिवेशत्वमरिलक्षणमिति' वचनात् । तथा सुहृत् एवं उभयमित्रः, अरिमित्राभ्यां संयुक्तः, षट् राजानो भवन्ति, मौला द्वादश राजानः, एवमष्टादशराजकमण्डलं 2 सुरुर्मन्यते ॥ २६ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> राजकं मण्डलं

### अप्टादशानामित्येषा 28ममत्याद्याः पृथक् पृथक् । अष्टोत्तरशतं ःवेत<sup>29</sup>नमण्डलं कवयो विदः॥ २७।

#### 28 मतेपाम

#### 29 ह्ये तन

27. The Sages hold that these eighteen rulers along with five constituent elements of each make a total of one hundred and eight elements.  $(18 \times 5 = 90 + 18 = 108)$ .

एतद्राजमण्डलं अष्टोत्तरशतं कवयो मन्यते इत्याह—अष्टादशानामिति। अष्टादशानामेतेषां पृथक् पृथक् एकैकस्य, अमात्याद्याः अमात्यराष्ट्दुर्गकोशदण्डमित्ररुपाः पट्राजानो भवन्ति । एवं पर्गुणिताष्टादशकं अष्टोत्तर शतंभवति । ह्योतन्मण्डलं कवयोः विदुः ॥ २७ ॥

### <sup>30</sup>अप्टादशानामेतेषां मित्र' शतुः पृथक् पृथक् । चतुः पञ्चाशत्कमिति विशालाक्षः प्रभापते॥ २८।

### <sup>30</sup> एतंऽछाद्श चैतेपां शत्र मित्रे

28. Viśālaksa says that these eighteen sovereigns each with an enemy and an ally constitute a mandala of fifty four rulers ( $18 \times 2 = 36 + 18 = 54$ ).

चतुःपश्चाशदाजकं मण्डलं विशालाक्षसम्मतमभिधातुमाह्-अष्टादशनामिति । सर्वाणि देशकालप्रजापेक्षया (पर्यपेक्षया ) सार्थकानीति द्रष्टव्यम् । अस्मिन् मते अनन्तरोक्तानामष्टादशा-नामेतेषां प्रत्येकस्य मित्रशत्र पृथक् पृथक् (अमाल्यराष्ट्हर्गाणीति वा ) त्रयं त्रयं भवति । तेन गुणिताश्रतःपञ्चाशत् सम्परान्ते । एतद्त्रिगुणितं चतःपञ्चाशत्कं मण्डलं विशालाक्षः प्रभाषते ॥ २८ ॥

### चतुः पञ्चाशतां<sup>31</sup> राज्ञाममात्याद्याः पृथक् पृथक् । <sup>32</sup>चतुर्विशतिसंयुक्तं मण्डलं विशतं स्मृतम्<sup>33</sup>॥ २६।

<sup>31</sup> शतो <sup>32</sup> सचतुर्विशतीद हि

29. These fifty four rulers each with their *prakrtis* of ministers and others (five in number), make a prakrti mandala of three hundred and twenty four elements  $(54 \times 5 = 270 + 54 = 324)$ .

चत्रविंशत्यधिकत्रिशतमण्डलं केषाधिन्मतमाह—चतुःपद्याशतमिति । अनन्तरोक्तानां चतुः पञ्चाशतं राज्ञां अमात्याद्याः पृथक् पृथक् एकैकस्य षट्राजानो भवन्ति । तेनेतदपरमन्डलं चतुर्विशत्यधिक-त्रिशतमितं भवतीति ॥ २६ ॥

### सप्तप्रकृतिकं युक्त'34 विजिगीषोररेश्च यत्35। चतुर्दशकमेवैतन् अमण्डलं परिचक्षते ॥ ३० ।

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> यत्त

³⁵ तत्

30. The seven component elements of both the Vijigişu and the Ari make a mandala of fourteen elements.

अपरें चतुर्दशराजकं मण्डलं मन्यन्त इत्याह—सप्तप्रकृतिकमिति । विजिगीषोररेश्व तत् सप्तप्रकृतिकं राज्यं चतुर्दशभेदभिन्नं, समृहवाचित्वान्मण्डलशब्दस्यैतदभिन्नं, मण्डलं समूहं परिचक्षते । षाङ्गुण्य प्रयोगेऽस्य सिन्नहितत्वात् ॥ ३० ॥

### मण्डल<sup>37</sup>विकमित्याहुर्विजिगीष्वरिमध्यमाः। मित्रयुक्ताः पृथक् चैतैः षट्कमित्यपरे जगुः॥ ३१।

#### <sup>37</sup> मण्डलं त्रय

31. The mandala of three is composed of the Vijigīṣu, the Ari and the Madhyama rulers. Each of three having an ally make a mandala of six rulers according to some.

मण्डलत्रिक षट्कपक्षावाह—मण्डलिकिमिति । मण्डलं त्रयमित्याहुः त्र्यवयवं त्रिविधं मण्डलं । एते (एतेः) विजिगीष्वरिमध्यमाः, पृथक् एकैकशः, मिल्रयुक्ताः पृथक् पृथक्मित्रेण षट्कमित्यपरे जगुराचार्या इति ॥ ३१ ॥

### अमात्याद्याः प्रकृतयः एकेकस्यैव भूपतेः। मण्डलं मण्डलविदः पर्ट्त्रिंशत्कं प्रचक्षते॥ ३२।

32. These six rulers (the *Vijigīṣu*, the *Ari* and the *Madhyama* with an ally for each) endowed with their state elements (the ruler and five *prakṛtis*) constitute thirty six elements in all.

षट्त्रिशत्कपक्षमाह —अमात्याद्या इति । भूपतेः अनन्तरोक्तभूपतिषट्कस्य एकैकस्य अमात्याद्याः प्रकृतयः षट् भवन्ति । तेन पट्त्रिंशत्संख्या सम्पद्यते । मण्डलविदः पट्त्रिशत्कं मण्डलं प्रचक्षतेति ॥ ३२ ॥

### सप्तप्रकृतिकाः सर्वे विजिगीष्वरिमध्यमाः। एकविशत्कमित्याहुः व परे च नयवादिनः॥ ३३।

#### <sup>38</sup> एकविंशतिरित्याहुरपरेपरिवादिनं

33. The Vijigīṣu, the Ari and the Madhyama with all the seven elements in each case, are regarded by others to compose a mandala of twenty one elements.

एकविंशतिराजकं मण्डलमपरनयवित्सम्मतिमत्याह—सप्तप्रकृतिका इति । सप्तानामेकैकस्य विजिगीष्वरिमध्यमाः स्रयो भवन्ति । तेन एकविंशति संख्या भवति ॥ ३३ ॥

### चत्वारः पार्थिवा मौलाः पृथङ्मितैः सहाष्टकम्। अमात्यादिभिरेतैंश्च जगत्यक्षरसम्मितम् ॥ ३४।

#### <sup>39</sup> संमिताः

34. The four principal monarchs (pārthivā maulāh) of the maṇḍala (viz., Vijigīṣu, Ari, Madhyama and Udāsīna) with their respective allies (one for each) would make eight rulers, and with their respective prakṛtis (ministers etc., five in number) plus the ruler himself, would constitute a maṇḍala of as many elements as the number or syllables in the Jaḍatī metre (i.e., 48).

अष्टचत्वारिंशत्कं मण्डलमिधातुमाह—चत्वार इति । मौलाः विजिगीष्वरिमध्यमोदासीनाः चत्वारः पार्थिवाः । पृथक्मित्रेः सहाष्टकं, पृथक् पृथक् मित्रसहिताः सन्तः अष्टकं भवति । तदेव अमात्यादिभिः पूर्वोक्तः षड्भिः प्रकृतिभिः सह, षड्गुणितमित्यर्थः । जगत्यक्षरसम्मितं द्वादशाक्षर-निवद्ध जगतीच्छन्दोगताष्टचत्वारिंशदक्षर सम्मितं मण्डलं भवतीति ॥ ३४ ॥

विजिगीयोः पुरस्ताच ये पश्चाच्च प्रकीर्तिताः। दशकं मण्डलमिदं मण्डलङ्गाः प्रचक्षते॥ ३५।

35. Those well versed in the science of Mandala (Polity) speak of a mandala of ten rulers with the  $vijig\bar{\imath}su$  and the rulers situated in his front and rear sides.

दशराजकमण्डलमभिधातुमाह—विजिगीषोरिति । व्याख्यातपूर्वम् ॥ ३५ ॥

दशानां भूमिपालानाममात्याद्याः पृथक् पृथक् । मण्डलं मण्डलविदः पष्टिसङ्कं '<sup>40</sup> प्रचक्षते ॥ ३६ ।

#### 40 संख्यं

36. These ten rulers with their respective praketis consisting of ministers and others, make a group of sixty units (of praketi mandala).

षष्टिराजकं मण्डलमभिधातुमाह—दशानामिति । श्लोकन्याख्यानं सुप्रतीतम् ॥ ३६ ॥

<sup>41</sup>अरिमित्रे पुरो नेतुः पश्चिमे चेति पश्चकम् । अमात्याद्याः पृथक् तेषां त्रिशत्कं परिचक्षते<sup>41</sup> ॥ ३७ ।

#### 41 प्रागौ द्वौ विजिगोपुश्च पश्चिमौ 41a चेपां विशं हं प्रचक्षते।

37. The vijigiṣu with two (adjacent) rulers in front (viz., Ari and Mitra) and two (adjacent) rulers in the rear (viz., Pārṣṇigrāha and Akranda) would make a maṇḍala of five rulers. These endowed with their respective prakṛtis of ministers and others, would make a prakṛtimaṇḍala of thirty units.

त्रिंशत्काभिधं मण्डलमभिधातुमाह—अरिमित्रे इति । नेतुः विजिगीषोः, पुरः अप्रतः,अरिमित्रे भूम्यनन्तर-भूम्येकान्तरौ द्वौ, पश्चिमे ते च पश्चिमौ च, तथैव भूम्यनन्तर-भूम्येकान्तर संज्ञौद्वौ, विजिगीपुणा सह पश्चकं भवति । तेषां पृथक् अमात्याद्याः, षट् भवन्ति । एवं गुणिते त्रिंशत्संख्या सम्पद्यते ॥ ३७ ॥

### अरेरप्येवमेवेति द्रष्टं दृष्टिमतां वरैः। पञ्चकं मण्डलं योज्यं वै तिशत्याञ्च मनीषिभिः॥ ३८।

#### 42 न्याय्यं त्रितयं च मनीपिणः ; त्रिंशन्कं च

38. The wise (dṛṣṭimatām) recognise that the .1ri is also endowed with a maṇḍala of five rulers, and as such a prakṛṭimaṇḍala of thirty units.

अरेरप्येवमेवंतीति । यथा विजिगीपोस्तथा शत्रोरनन्तरोक्तन्यायेन पद्धकं त्रिंशत्कं चेति सर्वं योज्यम् ॥ ३८ ॥

### द्वे एव प्रकृती न्याय्ये इत्युवाच पराशरः। <sup>43</sup>अभियोक्ता प्रधानः स्यात्तथा न्याय्योऽभियुज्यते॥ ३६।

- <sup>43</sup> अभियोक्तृप्रधानत्वात् तथान्यो योऽभियुज्यतं ; अभियोक्त्री प्रधाना स्यात्तयान्या याभि-युज्यते ।
- 39. In the opinion of Parasara the mandala in fact consists of two rulers (viz., the  $Vijig\bar{\imath}su$  and the Ari). The one who leads the attack is the principal party and the other is the party attacked.

पराशरसम्मते द्वे प्रकृती न्याय्ये इत्याह—द्वे एवति । न्याय्ये न्यायोपपन्ने, इत्युवाच पराशरो मुनिः । अभियोक्ता प्रधानः विजिगीपुरभियोक्ता, तथाऽन्या याऽभियुज्यते यातव्याख्या ॥ ३६ ॥

### परस्पराभियोगेन विजिगीपोररेस्तथा । अरित्वे<sup>44</sup> विजिगीषुत्वे पका प्रकृतिरिप्यते<sup>448</sup>॥ ४० ।

#### 

40. In view of the fact that the  $Vijig\bar{\imath}yu$  and the Ari attack each other, the action of the  $Vijig\bar{\imath}yu$  and of the Ari fuse into one (i.e., hostility), resulting in one prakyti only.

एकायाः प्रकृतेरिष्टत्वमाह—परस्परेति । परस्पराभियोगेन यथा विजिगीपुणा अरिः । एव-मरिणाऽपि विजिगीपुरभियुज्यते । एवमेव विजिगीपुरभियोक्ता तथा शत्रुर्गप अरिरिप । य एवारिः स एव विजिगीपुरित्यतः कारणात् एकैव प्रकृतिरित्येक-प्रकृतिकमिदं मण्डलमित्यन्ये ॥ ४० ॥

### इति प्रकारं<sup>446</sup> बहुधा मण्डलं परिचक्षते । सर्वलोकप्रतीतं तु स्फुटं द्वादशराजकम् ॥ ४१ ।

<sup>44</sup>b प्रकारै:

41. In this way various types and forms of the *Maṇḍala* have been enunciated (by different authorities). But it is clear that the *maṇḍala* of twelve rulers is recognised universally.

उपसंहरन्नाह—इतीति । इतिप्रकारं बहुधा मण्डलं परिचक्षते पूर्वाचार्ग्याः इत्यर्थः । कामन्दिकना बहुश्रमित्व (श्रुतत्व ) ख्यापनार्थं अयं ग्रन्थविस्तरदोषोऽपि न गणितः इति । सर्वलोकप्रतीतं तु स्फुटं द्वादशराजकमिति सुगमम् ॥ ४१ ॥

### अष्टशाखं चतुर्मूलं षष्टिपत्रं ह्रये स्थितम् । षट्पुष्पं त्रिफलं वृक्षं यो जानाति स नीतिवित् ॥ ४२ ।

#### इति मण्डलयोनिर्नाम द्वादशं प्रकरणम् ।

42. Comparing the Mandala to a tree it is said to be possessed with eight branches (a friend or an ally of each of the four cardinal rulers), four roots (Vijigīṣu, Ari, Madhyama and Udūsīna), and sixty leaves (five prakṛtis of each of the twelve rulers of the mandala) standing on two trunks (i.e., all actions are either divinely ordained or engineered by human efforts, daiva and puruṣakāra) and producing six flowers (positive political expedients Sādgunya viz., sandhi, vigraha, yāna, āsana samsruyavṛtti and dvaidhībhāva) and three fruits (loss, preservation and enlargement of territory). He who realises the full import of the simile of the tree in respect of the mandala is indeed a true politician (nītivid).

एतदेव समर्थयन्मण्डलं वृक्षत्वेन रूपयति—अष्टशाखिमित । चतुर्मूलिमित विजिगीष्वरिमध्य-मोदासीनरूपणि चत्वारि राजमण्डलमूलानि यस्य स तम् । अष्टशाखिमित उक्तानाम् विजिगीष्वादीनां चतुर्णी मूलानां प्रत्येकमरिमित्रे इत्यष्टौ राजानोऽष्टौ शाखा यस्य तम् । षष्टिपत्रिमिति विजिगीष्वादि द्वादशन्यानां प्रत्येकसमात्याद्याः पश्च पश्च प्रकृतय इति द्वादशानामित्यनन्तरोक्त (२५) श्लोकोक्ता याः षष्टिसंख्याः प्रकृतयः ता एव पत्राणि यस्य स तम् । द्वये स्थितमिति देवं पुरुषकारं चेति द्वयमाधारभूतं तत्र क्षेत्रभूते स्थितम् । षट्पुष्पमिति सन्धिविष्रहासनयानसंश्रयद्वैधीभावाः षट्गुणाः सन्ति ते पुष्पाणि यस्य स तम् । त्रिफलिमिति उक्तषाङ्गुणस्य फलभूता उत्तमा मध्यमा अवराः क्षयः स्थानं वृद्धप्रादयो ये लाभास्तान्येव फलानि यस्य स तम् । एवं मूलमण्डलवृक्षां यो जानाति स नीतिविदिति ॥ ४२ ॥

इति द्वादशं मण्डलयोनिप्रकरणम् ।

#### १३। मण्डलशोधन (चरित) प्रकरणम्।

### पार्ष्णित्राहस्तथाऽसारः <sup>45</sup> शत्रुमित्रे प्रकीर्तिते । आक्रन्दोऽथ तदासारो चिजिगीयोरुदाहृते ॥ ४३ ॥

45 स्तदासारः

# Prakarana 13. Mandalaśodhana (carita)

(Purification of the mandala by necessary expedients)

43. The  $P\bar{a}rsnigr\bar{a}ha$  and his  $\bar{a}s\bar{a}ra$  ( $P\bar{a}rsnigr\bar{a}h\bar{a}s\bar{a}ra$ ) are known to be friends of the Ari (enemy of the  $Vijig\bar{i}su$ ) and the  $A\bar{k}randa$  and his  $\bar{a}s\bar{a}ra$  ( $A\bar{k}rand\bar{a}s\bar{a}ra$ ) are friends to the  $Vijig\bar{i}su$ 

मण्डले षाड् गुण्यप्रयोगमभिधातुमाह—पाणिग्राह इति । विजिगीषोर्यात्यं प्रति गच्छतः पाणिग्रहणेन विद्मविधायी । १ प्रतौ भूम्यनन्तरः । तदासारः (तथाऽसारः मूलम् ) पाणिग्राहस्यैव भूम्येकान्तरं मित्रम् । एतौ द्वाविप शत्रुमित्रे प्रकीतिते । एते शत्रोर्यातव्यस्य मित्रे भवतः । आकन्दः पाणिग्राहस्य भूम्यनन्तरः, विजिगीयुणा पाणिग्राहविग्रहणार्थः । आकन्दते आह्मते इति । तदासारः आकन्दस्य भूम्येकान्तरः आपदि परित्रानार्थमासरतीति । द्वावतार्वाप विजिगीपोः यातव्यं प्रति (गच्छतः ) उदाहृते । मित्रे भवतः इत्यनुवर्तते ॥ ४३ ॥

- <sup>13</sup> विघ्नविघाताय
- <sup>130</sup> भूम्यन्तरः
- 14 निम्रहणार्थ

## पुरो याथाद् विगृह्यै व मिलाभ्यां पश्चिमावरी । पश्चिमाविव पूर्वाभ्यामरिं तन्मिलमेव च ॥ ४४ ॥

44. So when he (the Vijigīṣu) considers marching out (against the enemy) on the front side, he should engage friends of the Ari on the rear of the Vijigīṣu (the Pārṣṇigrāha and his āsāra) in conflict with his own friends (the Akranda and the Akrandāsāra). Similarly (in case of a rearward march) he should foment conflict on his front side between the Ari and the Arimitra and his own Mitra and Mitramitra

पुरोयायादिति । पुरोऽम्रतो यायात् यातन्यं प्रति, विगृह्यी विग्रहं कारियत्वा । मित्राभ्यां आकन्दतदासाराभ्याम् । पश्चिमौ पृष्ठस्थौ अरी पार्णिणमाह तन्मित्रे । पश्चिमोविव पृष्ठस्थावरीव, पूर्वाभ्यां मित्र-मित्रमित्राभ्याम् । अरि यातन्यम् । तन्मित्रमित्राभ्याम् । अरि यातन्यम् । तन्मित्रमित्राभ्याम् । अरि यातन्यम् । तन्मित्रमित्र । अरिमित्रमिप यातन्यं प्रतिय।यादित्यर्थः विग्रहं कारियत्वेत्यन्वर्तते ॥ ४४ ॥

### अरिमित्रस्य मित्रन्तु कृतकृत्येन भूयसा । संस्तम्योभयमित्रे ण पश्चादुगच्छेन्नरेश्चरः ॥ ४५ ॥

45. Before undertaking a march (against the enemy), the king (Vijigīṣu) should neutralise the friend of the enemy's friend (the Arimitramitra) with the aid of a common friend (common to both the Vijigiṣu and the Ari, possibly Madhyama or Udāsīna, more powerful than either), winning him over by sufficient gifts and services.

किन्न, अरिमित्रस्येति । अरिमित्रस्य यातव्यिमित्रस्य, मित्रं यत् तस्य पुरोवितं तच्च कृतकृत्येन साधित महोपकारेण, भूयसा उपचितशक्तिना, संस्तभ्य निरुद्धचेष्टं कृत्वा गन्तव्यिमित्रमित्रं स्तम्भितं कृत्वा, उभयिमित्रेण उदासीनेन । विशेषेण किमित्यसौ स्तम्भयित इति चेत् विजिगीषुणा कृतकृत्यः कृत इत्येव कृत्वा, पथाद्गगच्छेन्नरेश्वरः । नान्येतीत्यर्थः ॥ ४५ ॥

### आकन्देनात्मना चैंव पाष्णिव्राहं प्रपीड्येत्। आकन्देन तदासारमाकन्दासारभाजिना<sup>46</sup>॥ ४६॥

#### <sup>46</sup> भागिना

46. With the assistance of the *.īkranda* he (the *Vijigīṣu*) should molest the *Pārṣṇigrāha*, and his (*pārṣṇigrāha's*) āsāra should be dealt with similarly with the help of the *Akranda* and the *Akrandāsāra*.

एतदेव समर्थयन्नाह—आकन्देनेति। आकन्देन अनन्तरोक्तेन, आत्मना च, पार्ष्णिप्राहं मध्यस्थं प्रपीड़येत्। आकन्दासारभाजिना, आकन्देन तदासारं पार्ष्णिप्राहासारम् आकन्दासारं भजित य आकन्दस्तेन पीड़येदित्यनुवर्तते ॥ ४६ ॥

### मित्र णैवात्मना<sup>47</sup> चैव कुर्वीतोद्धरणं रिपोः। मित्र ण हि समित्र ण<sup>478</sup> रिपुमित्र प्रपीड़येत्॥ ४७॥

### <sup>47</sup> मित्रेण चारमना : स्वमित्रेणात्मना <sup>47</sup> मित्रेण सस्वमित्रेण

47. (In the same way on the front side) the Ari (the enemy) should be molested by joint endeavour of himself and of the Mitra (ally) and the enemy's friend (Arimitra) by the Mitra in association with the latter's friend (Mitramitra).

पुरस्ताद्विधेयमभिधातुमाह—मित्रेणेति (स्विमित्रेणेति )। मित्रेण पुरस्तादवस्थितेन, आत्मना स्त्रेन, एव च रिपोः, यातव्यस्य, उद्धरणं उच्छेदनं कुर्वीत । मित्रेण सस्विमित्रेण स्वीयमित्रेण सह वर्तमानेनारि रिपुमित्रं यातव्यमित्रं प्रपीड़येत् ॥ ४७ ॥

# अरिमित्रस्य मित्रस्य पीड़नं पृथिचीपतिः। \* कुर्वीतोभयमित्रेण मित्रमित्रेण चैव हि॥ ४८॥

48. The Armitramitra (the friend of enemy's friend) should be tormented with the help of a common friend (Madhyama or Udāsīna) in association with the Mitramitra.

अपरम्न, अरिमित्रस्येति । अरिमित्रस्य मित्रस्य यातव्यमित्रमित्रस्य प्रभीइनं पृथिबीपतिः वृवीत । उमयमित्रेग पूर्वेक्तेन, मित्रमित्रेण विजिगीषु-मित्रमित्रेण चैव हीति प्रतीतमवशिष्टम् ॥ ४८ ॥

### अनेन क्रमयोगेन चिजिगीषुः सदोत्थितः। पीड्येदहितं रात्रुं मित्राणामन्तरान्तरां॥ ४६॥

49. Following the order (prescribed above) the *l'ijigīṣu* with relentless endeavour should suppress the evil-designing enemy along with the latter's allies s tuated in intervening regions.

किश्व, अनेनेति । अनेन अनन्तरोक्तेन क्रमयोयेन विजिगीपः सदोत्थितः सर्वदोद्यमशाली, अहितं सर्वदापकारिणं शत्रुं भूस्यनन्तरं । मित्रानामन्तरान्तरां मित्रभ्स्यनन्तरं शलुमित्रमित्यर्थः, पीइयेत् ॥ ४६ ॥

### पीड्यमानो ह्यु भयतः सदोद्यु के र्मनीपिभिः। रिपुरुच्छेदमायाति तद्वरो चावतिष्ठते वा ५०॥

#### <sup>48</sup> वावतिप्रते

50. (Constantly) oppressed by energetic and wise rulers from both sides (the front and the rear, pincers drive) the enemy is either exterminated or brought under submission.

रिपुपीइनेफलमाह—पीड्यमान इति । पीड्यमानो हि उभयतः सन्दंशन्यायेन, एकतो विजिगीपुणा, अन्यतो विजिगीपुमिलेः, क्रमोत्वमं व्यवस्थितः, सदोद्य कर्तेर्भणीपिभः प्राज्ञैः, पीड्यमानः रिपुरुच्छेदमायाति उच्छिनो भवति, तद्वशे विजिगीपुनशे वावतिष्ठते इति ॥ ५० ॥

### सर्वोपायेन कुर्वोत<sup>49</sup> सामान्यं मित्रमार्त्मसात्। भवन्ति मित्रादुच्छिन्नाः सुखच्छेद्या हि शतवः<sup>494</sup>॥ ५१॥

#### <sup>49</sup> सर्वोपायेः प्रकुर्वीत <sup>49</sup>विद्विपः

51. The *Vijiqīṣu* by all possible means should win over and absorb (within his dominion) the kingdom of common allies (of both his enemies and his). The liquidation of the allies makes the enemy easily destroyable.

स्वपरोभयिमत्रस्यात्मसात्करणार्थमाह स्वांपार्यरिति (सर्वोपायेन इति भूलः)। सर्वोपार्यः सामप्रदानादिभिः। सामान्यं शत्रोरात्मनः साधारणं मित्रं उक्तलक्षणं, आत्मसात् आत्मन एवासाधारण क्वांति। हि यस्मात् सुखोच्छेद्याः निःसहायत्वादित्यर्थः, शत्रवः मित्रात् उच्छिन्नाः विश्लेपिताः, भवन्तीति ॥ ५१ ॥

### कारणेनैव<sup>50</sup> जायन्ते मित्राणि रिपवस्तथा । रिपवो येन जायन्ते<sup>50</sup> कारणं तत् परित्यजेत् ॥ ५२ ॥

#### <sup>50</sup> कारणैश्चेव

#### <sup>508</sup> जायेरन

52. Friendship and enmity are born out of relevant causes (promoting them). Hence such causes as lead to the development of hostility should be shunned (avoided).

अरेरिप मित्रतापादनार्थमिभधातुमाह—कारणैरिति (कारणैश्चैंविति)। कारणैः हेतुभिरेव जायन्ते मित्राणि रिपवस्तथा। उपकाराख्यकारणैर्मित्राणि जायन्ते। अपकाराख्यकारणै शत्रवी जायन्ते। उपकारापकारौ हि लक्ष्यं लक्ष्यणमेतयोरिति वचनात्। रिपवो येन जायेरन् कारणं तत् परित्यजेदिति॥ ५२॥

### प्राधान्येन हि सर्वत्न सर्वाः संसर्जयेत्<sup>51</sup>प्रजाः। तासां संसर्जनाद्<sup>52</sup> राजा सर्वाङ्गीं श्रियमश्तुते ॥ ५३ ॥

- <sup>51</sup> संवर्जयेत् , संरञ्जयेत्
- 52 संवर्जनाद्, संरञ्जनाद्
- 53. The king (Vijigīṣu) should take suitable measures to satisfy all his subjects throughout the dominion (including the newly acquired territories) and win their hearts over (by providing them with all possible amenities). Because when the king enjoys love and devotion of his subjects, no doubt he secures all round prosperity.

विजिगीपुर्न केवलं मुख्यानेव जगित मित्रत्वेन स्थापयेत् छुद्रकानपीति दर्शयन्नाह—प्राधान्येनेति । प्राधान्येन मुख्यतया, सर्वत्र पत्तनग्रामादिषु दशसु<sup>18</sup> स्वीय जनपदे यथायोगं परकीयजनपदेऽपि सर्वाः च प्रजाः समस्ता वर्णाश्रमादिलक्षणाः, संसर्जयेत् सामादिभिरानुरूप्येणानुरक्षयेत् । अनुरागो हि सार्वगुण्य-मिति वचनात् । तासां संसर्जनात् सर्वप्रजाजनानुरक्षनात् राजा विजिगीषुः सर्वाङ्गी सर्वावयवसम्पन्नां श्रियं विभृति अञ्जुते मुनक्ति <sup>184</sup>॥ ५६॥

- <sup>15</sup> सर्व्वत्र स्थानीय-द्रोणमुख कर्वट पत्तनादि दशग्राम्यादिषु
- <sup>150</sup> श्रियो हेतुत्वादुपचारात् पृथिवी श्रीरूपचर्यते । तस्याश्राङ्गानि चतुः समुद्रावसानवर्तिनो विषया एवं भूतानि सर्वाण्यप्यङ्गानि यस्यास्तां श्रियमञ्जुते । व्याप्रोति चक्रवर्तित्वेनाधिपतिर्भवतीत्वर्थः ।

### <sup>5 ड</sup>दूरेचरान्माण्डलिकान् स्थानदुर्गनिवासिनः। मित्रीकुर्जीत तत्त्राणाः साधयन्तीह मण्डलम्॥ ५४॥

54. The Vijigīṣu in order to achieve predominance in the mandala (inter-statal circle) should cultivate cordiality with (independent) gover-

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> दूरेचरान्मण्डलिन (माण्डलिन) स्तथान्यान् हुर्गवासिन: । ^

nors (māndalikas) of distant regions (frontier states beyond his own dominion) and other captains or governors of forts (may be of forest forts).

विजिगीषोर्मण्डलसाधनं समर्थयन्नाह—दूरेचरानिति । दूरेचरान् अतिव्यवहितान्, मण्डलिनो (मण्डलिकानितिमूलः) अनन्तरोक्तद्वाद्दशराजकादीन् तथाऽन्यान् बहिर्भूतांश्च दुर्गवासिनः आटिवकान् तथाऽरिमित्रादीनिप मित्रीकुर्वीत । यतः तत्प्राणाः मित्रप्राणाः (तदवष्टम्भा राजानः) इह जगित, मण्डलं अनन्तरोक्तं साधयन्तीत्यर्थः ॥ ५४ ॥

चलेत्तदोर्जितवलो<sup>54</sup> मध्यमो विजिगीषया। एकीभूयारिणा तिष्ठेदशकः सन्धिमान्नमेत्<sup>55</sup>॥ ५५॥ विजिगीपत्युदासीने<sup>56</sup> सर्व<sup>57</sup> मण्डलिनः सह। सर्वधर्मेण<sup>68</sup> तिष्ठेयुः प्रणमेयु<sup>58</sup>रशक्तयः॥ ५५११॥\* समुत्पन्नेषु कृच्छेृषु सम्भूय स्वार्धसिद्धये। आपत्प्रतरणं सम्यक् सर्वधर्म<sup>60</sup> इति स्मृतः॥ ५५१२॥\*

[इदं श्लोकद्वयं मूल पुस्तके नास्ति]

<sup>54</sup> चलेच्चेद्रजित

<sup>55</sup> सन्धिना नमेत्

<sup>56</sup> उदासीने विचलति

<sup>57</sup> सद्वें

<sup>58</sup> सङ्घर्मेण

<sup>59</sup> सन्नमेयु

<sup>60</sup> सङ्घर्मइतिस्थितिः॥

- \* Ślokas 55/1 and 55/2 are not in the B.I. text but are included as kroda in the  $T\bar{\imath}k\bar{a}$
- 55. If the Madhyama ruler (apparently more powerful than the  $Vijig\bar{\imath}su$  and the Ari separately) intent on conquest, undertakes a march (against the  $vijig\bar{\imath}su$ ), he should be resisted unitedly by the  $Vijig\bar{\imath}su$  and the Ari. But if the united stand on the latter's part is not possible, the  $Vijig\bar{\imath}su$  should submit to make peace with the Madhyama
- 55/1 When the *Udāsīna* ruler (the most powerful power in the circle) moves out (intent on conquest), the *Vijigīṣu* with all the other rulers of the *Maṇḍala* (i.e., pooling all their resources) should put up organised resistance unitedly, failing which, he should surrender to him.
- 55/2 When a critical situation develops, all endeavour should be directed to eradicate the difficulties collectively by all the rulers (of the Mandala) in their own interest. This is what is called the Sainghadharma (the law of collective existence).

सर्वधर्म(सङ्घधर्म)मभिधातुमाह—व्हेदिति । ऊजितवलः शक्तित्रयसम्पन्नः मध्यमः अनन्तरोक्तः

विजिगीषया, चलेत् अभियायात् विजिगीषुः, तदा तदानीं, एफीभूय मिलित्वा, अरिणा यातव्येन सह कृतसन्धिस्तिष्ठेत्। अशक्तरचेत् सन्धिना हेतुभूतेन नमेत् कोशादिभिरपनमेत्॥ ५५॥

उदासीने विजिगीषति मण्डलिनां सर्वधर्मेणावस्थानमाह—विजिगीषस्युदासीन इति । उदासीने विजिगीषया विजिगीषति <sup>16</sup> सति, सर्वे मण्डलिनः, विजिगीष्यरिमध्यमाः, सह मिलित्वा सर्वधर्मेण (सङ्घर्मेण), वक्ष्यमानलक्षणेन, सह तिष्ठेयुः । अशक्तयः, प्रणमेयुः, <sup>16</sup> आत्मरक्षार्थम् ॥ ५५ । १ ॥

उक्तक्रमेण सन्धिधर्म (सङ्घधर्म ) व्याख्यातुमाह—समुत्पन्ने विति । कृच्छ्रेषु महाव्यसनेषु, समुत्पन्नेषु, सम्भूय एकीभावमुपेला, स्वार्थसिद्धये आपत्पत्रतरणं सम्यक् द्वर्वन्ति यत्तदिति वाक्यशेषः । सर्वधर्मामिति स्मृतम् । तत्सर्व(सङ्घ)कृत्तमितिस्मृतम् ॥ ५५ । २ ॥

<sup>16</sup> विचलति

<sup>16a</sup> सन्नमेयुरशक्तयः

सहजः कार्यजञ्जीव द्विविधः शत्रु रुज्यते<sup>61</sup>। सहजः स्वकुलोत्पन्न इतरः कार्यजः स्मृतः॥ ५६॥

### <sup>61</sup> शत्रुरिष्यते

56. Enemies are of two kinds viz., Sahaja (natural or a born enemy), one born in the same family or a blood relation, (one whose kingdom is immediately proximate is also designated as a sahaja enemy or prakṛtya-mitra), and the Kāryaja, whose hostility is derived from acts (or kṛtrima).

अरिप्रकारकथनपूर्वकं ंतत्र विजिगीषोर्वृत्तमिभधातुमाह—सहज इति । सहजः स्वदुलोत्पन्नो दायादादिः । <sup>17</sup>कार्यजः एकार्थाभिनिवंशित्वात् कार्ये जायते <sup>17</sup> इति । द्विविधः शत्रुरुच्यते ॥ ५६ ॥

17 इतर कार्य्यजः

<sup>17a</sup> कार्येण जायत

उच्छेदापचयौ<sup>62</sup> काले पीड़नं कर्षणन्तथा<sup>63</sup>। इति विद्याविदः प्राहुः शतौ वृत्त<sup>\*</sup> चतुर्विधम् ॥ ५७॥

### 62 उच्छेदनं चापचयः 63 कशनं ; कत्तनं तथा

57. Destruction of enemy territory, forcing loss or waste of his powers, taking oppressive and harassing measures against him and his subjects, these are the four expedients to be adopted suitably by the *Vijigīṣu* against his enemy, as recommended by experts in the science of polity.

शली विजिगीषुवृत्तस्य चातुर्विधमभिधातुमाह—उच्छेदापचयाविति। उच्छेदः स्वभूमेः परित्यजनं (परित्याजनं ), अपचयः शक्तिभिवियौजनं, पीइनकशने १ वक्ष्यमान लक्षणे, काले अनुकूल-समये, इति एतत्, विद्याविदः दण्डनीतिज्ञाः, शली विषयभूते वृत्तं शीलं, चतुर्विधं चतुःप्रकारं विजिगीषो रित्यर्थः, प्राहुः ॥ ५७ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> पी**इ**नं कर्षणमितिमूलम्

### उच्छेदनं तु विज्ञ यं सर्वप्रकृतिनाशनम् । नाशो युग्यनरादीनां <sup>63</sup> बुधेरपचयः स्मृतः॥ ५७।१ ।\*

#### <sup>638</sup> योग्यनरादीनां

#### \*मूलश्लोक उपाध्याय-निरपेक्षाया मते नास्तीति भाति

Destruction of enemy territory (ucchedanam) which means impaling of all the component elements (prakṛtis) of his state, and wasting of his powers (apacaya) or loss of means of transport and of the leading and influential men of his kingdom (yugya-narādīnān) by defection and migration.

### रेचनं कोशदण्डाभ्यां महामात्रवधस्तथा । एतत्कर्षण(कर्शन)मित्याहुराचार्याः पीड़नं परम् ॥ ५८ ॥

58. Creation of disaffection and dissatisfaction in the enemy's dominion by (covert) uses of kosa and danda (i.e., by showering bounties among the subjects as well as by coercing them) and also by (secret) assassination of important state officials ( $mah\bar{a}m\bar{a}tras$ ) are oppressive and harassing measures (to be adopted by the  $Vijig\bar{\imath}su$ ).

कर्शनपीड़नयोः स्वरूपमभिधातुमाह—रेचनमिति । रेचनं कोशदण्डाभ्यां, कोशदण्डतनूकरणं । महामात्रः प्रधानः । [कर्षणं तन्मण्डले दाहविलोपादिकरणमिति ।] परं कर्शनादिषकं महामात्र-बधादिकमिति । स्पष्टमन्यत् ॥ ५८ ॥

### समाश्रयविहीनो वा दुर्बलं वा समाश्रितः। शक्योऽरिः सम्पदा युक्त उच्छेत्तुं भूम्यनन्तरः॥ ५६॥

59. Action should be taken to exterminate the enemy (ari) of the adjacent territory (prakrtyamitra) if he is devoid of (adequately strong) fortifications, whose allies are weak themselves and enemies strong.

उच्छेयलक्षणमभिधातुमाह—समाश्रयिवहोन इति । समाश्रयिवहीनः दुर्गीमलबलरहितः । दुर्बलं वा समाश्रितः शक्योऽरिसम्पदा युक्तः, भूम्यनन्तरः, विजिगीषुभूम्यनन्तर इति अरोविशेषणं, उच्छेतुमित्यर्थः ॥ ५६ ॥

19 समाश्रयो दुर्ग बलीयस्तद्विहीनस्तद्रहितः।

लुब्धः क्रुरोऽलसोऽत्यन्तप्रमादी भीरुरस्थिरः। मूढो योगवमन्ता च सुखोच्छेच रिपुः सदा°⁴॥ ५६।१॥₩

<sup>64</sup> सुखोच्छेद्यो रिपुस्तथा।

59/1. The enemy who is avaricious, crooked, lazy, addicted to passions, cowardly, restless or prone to indecisions and wrong decisions due ignorance, is always easily exterminable.

यधमेरिरिः सुखोच्छेयोभवति तानाह—छन्ध इति । एवम्भूतयाऽरिसम्पदा। युक्तो रिपु सदा सुखोच्छेयो भवति ॥ ५६ । १ ॥

\* The Śloka appears in the Tīkā as kroda and not in the B.I. text,

### कर्षणं ( कर्शनं ) पीड़नं काले कुर्वीताश्रयमानिनः। समाश्रयं दुर्गमाहुर्मिवं वा साधुसम्मतम्॥ ६०॥

60. An enemy boasting of the strength of his protective resources may be harassed and oppressed by the  $Vijig\bar{\imath} su$  in opportune times, keeping in mind the fact that forts and allies are, according to the wise, the really dependable sources.

कर्शनपीइनयोविषयमभिधातुमाह—कर्शनमिति । कशनं तन्करणं, पीइनं कर्शनाद्प्यधिक-दुःखोत्पादनं महामात्रबधादिकम् । काले सर्वथानुकूले (देशकालादानुकूलसमये), कुर्वीत विजिगीषुरित्यर्थः । आश्रयमानिनः समाश्रयाभिमानिनः । समाश्रयं दुर्गमाहुमित्रं वा साधुसम्मत-मिति स्पष्टम् ॥ ६० ॥

### विभीषणस्य सीदर्यस्तथा सूर्यसुतस्य च । सर्वतन्त्रापहारित्वात्तथोच्छेद्यो निजो रिपुः ॥ ६१ ॥

61. The natural enemy (Sahaja, born in the same family or collateral) who usurps all powers and resources, deserves extirpation. The cases of Vibhīṣaṇa and the son of the Sun God, Sugrīva (whose such natural enemies were Rāvaṇa and Vālī respectively) may be cited as examples.

पूर्वीक्तः सहजो रिपुः सर्वथा उच्छेदा इत्येवं दर्शयन्नाह—विभीषणस्येति । विभीषणस्य सोदयौ रावणो यथोच्छेदाः, सूर्यस्रतस्य सुप्रीवस्य सोदयौ वाली सहजो रिपुः (यथोच्छेदाः)। सर्वतन्त्रापहारि-त्वात्, मन्त्रराजादिकं सर्वतन्त्रं तदपहरणशीलत्वात् हेतोः,<sup>20</sup> निजोरिपुः (तथा) उच्छेदा एवेति ॥ ६१

<sup>20</sup> तन्त्रमन्त्र सज्यं तत्सर्वमपर्हतुं शीलमिति तस्माद् हेतोः

### छिद्र' क्रमं च<sup>65</sup> वित्तश्च विजानाति निजो रिपुः। दहत्यन्तर्गतश्चैव शुष्कवृक्षमिवानलः॥ ६२॥

### <sup>55</sup> मर्म च वीर्यश्व स जानाति

62. Conversant with the lapses, policies and military resources, the natural enemy brings about complete destruction of the kingdom, as the internal fire burns down a withered tree.

सोदर्यः कथमुच्छेदो भवतीति दर्शयनाह<sup>21</sup>—छिद्रमिति। छिद्रं रक्षाशैथिन्यादि। मर्म (कर्मचेतिमूलम्) यत्राभियुक्तमात्रो म्नियते। वीर्यं (वित्तमितिमूलम्) वलवत्तां च विजानाति निजो रिपुः सोदर्यादिः। असौ अन्तर्गतः अन्तःस्थितः, दहति शुष्कं वृक्षमिवानलः इति। तस्मादुच्छेद्य एवेति ॥ ६२ ॥

<sup>21</sup> कस्मात् समुच्छेदा इत्यत आह

### वर्तते पक्षपातेन मित्रं यदुभयात्मकम् । वजीव हि तिशिरसं तदुच्छिन्यात्रुतत्वर ॥ ६३ ॥

63. In the case of open partiality (towards the enemy) by a common friend, the latter should be promptly liquidated, as Trisiras (a god, friendly to the Asuras) was killed by the weilder of the thunderbolt, i.e., Indra the lord of the Gods.

न केवलं शत्रुविशेष एवोच्छेदाः, मित्रविशेषस्योच्छेदाताऽभीष्टेति दर्शयन्नाह—वर्तते इति । यत् मित्रं, उभयात्मकं अर्थादरिविजिगीष्वोर्मध्यवित भूत्वा, अरिपक्षपातेन वर्तते विश्वस्ते विजिगोषौ अपकरोमीति कृताध्यवसायं भवति । तदुच्छिन्द्यात् वज्रीव त्रिशिरसं इन्द्र इव त्रिशिरोनामकदेवविशेषं । कृतत्वरः अकृतविलम्बः (शीघ्रतरिमित्यर्थः)। त्रिशिरा नाम देवविशेषो दानवारिः इन्द्रस्यामित्रं, स दानवाधिपत्ते सुतरां स्निम्ध इति विज्ञणा निहत इति पौराणिकी कथा ॥ ६३ ॥

### बिलना विगृहीतस्य द्विषतः क कृच्छ्रवर्तिनः । कुर्वीतापचयं क शक्ति वातोरात्मोच्छित्तिविशङ्कया ॥ ६४ ॥

#### <sup>66</sup> जिगीषु: : द्विषता <sup>66a</sup> कुर्वीतीपचयं

64. In the event of an invasion by a stronger foe, apprehending total annihilation, the *Vijigīṣu* should provide resources (in the form of land or money or both) to the invader (in order to pacify him).

कार्यवशादरेरप्युपचयो विधेय इति दर्शयन्नाह—बिलनेति । बिलना बलनता, द्विपता शत्रुणा, विग्रहीतस्य विग्रहकारिणः, कृच्छ्वितनः सङ्कटापन्नस्य, शिल्लोः, उपचयं (अपचयं मूलपाठे) दुर्बीत,ः आत्मोच्छित्तिविशङ्कया भूम्यनन्तरादराबुच्छिन्ने बिलभूम्यन्तरो भवित बलवत्वात् । विजिगीपु-मप्युच्छिन्चात् इति शङ्कया, भूम्यनन्तररूपेऽरावप्युपचयः कार्यं एवेति ॥ ६४ ॥

### यस्मिन्तुच्छिद्यमाने तु रिपुरन्यः प्रवर्तते । न तस्योच्छित्तिमन्विच्छेत्<sup>७७</sup> कुर्वोतैनं स्वगोचरम्॥ ६५ ॥

#### <sup>67</sup> मातिष्ठेत्

65. If on the liquidation of an enemy there is a chance of breaking out of hostility with another enemy (presumably a stronger one), the *Vijigīṣu* should not go in for that (i.e., liquidate his territory), but he should bring it under his control (by making it a dependency).

एतदेव समर्थयन्नाह—यस्मिन्निति । यस्मिन् भूम्यनन्तररूपेऽरौ, उच्छिद्यमाने रिपुरन्यः प्रवर्तते, न तस्योच्छित्तमन्विच्छेत् (मातिष्ठेत्)। कुर्वीतेनं स्वशत्रुं स्वगोचरं कुर्वीत, भृत्यभाव स्थापयेदिति ॥ ६५ ॥

### वंशागतो<sup>68</sup> रिपुर्यस्तु विचलेह् रवव्रहः। तस्य संशमनायाशु<sup>68</sup> तत्कुलीनं समुन्नयेत्॥ ६६॥

#### 

66. If a natural enemy (of the same family) is found to be including in wrongful actions and is implacable (normally), (i.e., by persuasion and gifts or sāma and dāna), the l'ijigīṣu should promptly incite another of the same family against him (so that he may be dissuaded from his wrongful motive).

अपरम, वंशागत इति । वंशागतः वंशानुगतः स्वकुलप्रभवः, यो रिपुः विचलेत् एकार्थाभिनि-वेशित्वात् व्यभिचरति, यतः सः दुरवप्रहः कथमप्यात्मसात्कर्तुं न याति, तस्य संशमनाय तह्मनार्थं, तत्कुलोनं तह्ययादं, आश्च सभुन्नयेत् सत्वरमुत्थापयेत् । अयमेवतत् प्रतीकार इति ॥ ६६ ॥

### चिषं चिषेण व्यथते वजु वजु ण भियते । गजेन्द्रो दृष्टसारेण गजेन्द्रे णैव बध्यते ॥ ६७ ॥

67. Poison is counteracted by poison (of the same potency), a piece of diamond is pieced by a similar piece of diamond, a tusker elephant of strong physique is killed by another of similar strength.

किस, विषमिति । विषं विषेण स्थावरविषेण, व्यथते<sup>22</sup> निर्वीर्यं<sup>23</sup> कियते नान्येन, वज्रं वज्रेणैव भिद्यते नान्येन । गजेन्द्रो द्रष्ठसारेण परिचितबलेन गजेन्द्रेणेव वध्यते, पोषितेनेत्यर्थः नान्येन ॥ ६७ ॥

### मत्स्यो मत्स्यं भ समादत्ते ज्ञातिर्ज्ञातिमसंशयम्। रावणोच्छित्तये रामो विभीषणमपूजयत्॥ ६८॥

### ° मत्स्यमुपादत्ते

68. Fish devours fish. So also unsuspected collaterals or relatives cut each other's throat. With that in view Rāma honoured Vibhīṣaṇa in order to exterminate Rāvaṇa.

अपरस्च, मत्स्य इति । विभीषण तत्स्चितमर्मप्रहारैरावण उच्छिन इति भावः । अवशिष्टं प्रतीतमिति ॥ ६८ ॥

> यस्मिन्मण्डलसङ्क्षोभः कृते भवति कर्मणि । न तत् कुर्यात्तु ग्नेभेभावी प्रकृतीरनुरक्षयेत् ॥ ६६ ॥

69. An intelligent Vijigīṣu should not include in any action that may lead to agitation (against him) in the Maṇḍala (the inter-statal circle of rulers). (On the other hand by his beneficient actions) he should satisfy the prakṛtis (the component elements) of all of them, (particularly of the friendly powers).

द्वादशमण्डलाराधनायाह—यस्मिन्निति । यस्मिन् कमेणि कृते मण्डलसंक्षोभः मण्डलस्य द्वादश राजकरूपस्य संक्षोभोऽमर्षादक्षमा भवति, मेधावी विजिगीषुः, तन्न कुर्यात् । प्रकृतीः एकादशापि राज-प्रकृतीः, तदीयामात्यादिकाश्च प्रकृतीरनुरज्ञयेत् । एवं कृते सकलमण्डलेष्टो भवति नेता ॥ ६६ ॥

### साम्ना दानेन मानेन प्रकृतीरतुरञ्जयेत्। आत्मीया भेददण्डाभ्यां परकीयाश्च दारयेत्<sup>71</sup>॥ ७०॥

### 71 परकीयास्तु भेदयेत्

70. For the purpose of rendering satisfaction to his own *prakṛtis* and also to his allies, the *Vijigīṣu* should adopt the means of conciliation, gifts and bestowal of honour. But among the *prakṛtis* of his enemies (including their allies) he should arrange for sowing dissensions (in order to weaken them) and also of crushing them by applying his financial and military power.

स्वपरविभागेन प्रकृतिषूपाय प्रयोगमाह—साम्रेति । आत्मीयाः मिलादिकाः प्रकृतीः, साम्रा सिन्धना, दानेन मानेन यथोचितपूज्या, सर्वा अनुरक्षयेत् । परकीयास्तु शल्यु-तिन्मलादिकाः प्रकृतीः, भेददण्डाभ्यां दारयेत् हन्यादिति ॥ ७० ॥

### आकीर्णं मण्डलं सर्वं मित्रैरिंभिरेव च। सर्वः स्वार्थपरो लोकः कुतो मध्यस्थता क्वचित्॥ ७१॥

71. The whole *Mandala* (of twelve rulers) is composed of hostile and friendly powers and all of them are selfish (i.e., looking for their own interests). (As friendliness and hostility depend upon selfish motives, such feelings cannot be stable, that is, ever-shifting, according to circumstances). Hence perfect neutrality is hardly possible among them.

मिलादीनामप्यारमीयत्वं कादाचित्कमित्येतद्श्यकाह—आकौर्णमिति । मण्डलं द्वादशराजकं चक्क्वितिक्षेत्रं, सर्वं निरवशेषं, आकौर्णं व्याप्तं, मिल्लेः अरिभिः एव च, भूम्यनन्तरभूम्येकान्तरतया² पत्ति मण्डले सर्वः निरवशेषः, लोकः स्वार्थपर एव । तथा चोक्तः 'स नास्ति पुरुषो लोके यः थियं नाभिवाञ्छति । अशक्तिभग्नमानास्तु नरेन्द्रं पर्युपासते' इति । एवश्च कस्यचिदिप मिलत्वं न विद्यते । एकार्थाभिनिवेशित्वादिरत्वमेव राम्भाव्यमिति सर्वोऽपि लोकः स्वार्थपर एव । कुतो मध्यस्थता क्वचित् , क्वचिदिपि कस्मात् माध्यस्थं भवतीत्यर्थः ॥ ७१ ॥

#### <sup>24</sup> भूम्यनन्तरतया

### भोगप्राप्तं विकुर्वाणं मित्रमप्युपपीड्येत्<sup>72</sup>। अत्यन्तं विकृतं हन्यात् स पापीयान् रिपुर्मतः॥ ७२॥

#### 72 मिलमप्यवपीइयेत

72. If any one among the friendly rulers by virtue of his accumulation of resources, adopts wrongful actions he should be persecuted, and if by his obsession he exceeds all limits, he should be done away with as a sinful enemy.

एतदेव समर्थयन्नाह—भोगप्राप्तमिति । भोगप्राप्तं भोगहेतुककोश<sup>25</sup> सम्बन्धमिखर्थः । विद्धर्वाणं विकारं गच्छन्तं, मिलमपि उपपीड़येत् । अत्यन्त विकृतं विजिगीषोरित्वप्रवृत्तं चेत, हन्यात्, पापीयान् निकृष्टतरो रिपुः स्मृतः इति ॥ ७२ ॥

<sup>25</sup> भोगहेतुत्वात्कोशः । तेन प्राप्तं कोशेन

### <sup>73</sup>अमित्राण्यपि कुर्वीत मित्राण्युपचयावहान् । अहिते वर्तमानानि मित्राण्यपि परित्यजैत् ॥ ७३ ॥

#### 73 अमिलानपि

73. Even enemies may be befriended if found to be contributing to the resources of the  $Vijig\bar{\imath} su$  (directly or indirectly) ( $upacay\bar{a}vah\bar{a}n$ ) while friends working against his interests (indulging in mischief-making) should be forsaken by him.

हिताहितवर्तमानयोरेव मिलामिलस्वरूपत्वमित्याह—अमिलाण्यपीति । यानि मिलाणि प्राक् न सम्भवन्ति तान्यपि मिलाणि कुर्वीत, उपचयावहान्<sup>25a</sup> हितकारिणो जनान् । अहिते वर्तमानानि मिलाण्यपि परित्यजेदिति प्रतीतम् ॥ ७३ ॥

<sup>254</sup> उपचयावहानि

### स<sup>74</sup> बन्धुर्योऽनुबध्नाति हितेऽर्थे वा<sup>74</sup> हितादरः। अनुरक्तं विरक्तं वा<sup>75</sup> तन्मित्रमुपकारि यत्॥ ७४॥

वन्धुरप्यहिते युक्तः शत्रुंस्तं परिवर्जयेत्

#### 74a हितेष्त्रत्याहितादरः 75 विरक्तश्च

74. He is to be regarded as a real friend (of the Vijigīṣu) who is intent on rendering useful service to him and promotes his welfare. (Variant: A friend or brother intent on acting against the interests of the Vijigīṣu should be forsaken by him). There is no scope for love or hatred in the matter of friendliness). A friend is identified by the beneficient service he renders whether he is satisfied or not.

एतदेव समर्थयन्नाह—बन्धुरपीति। बन्धुरपि सोदर्योऽपि अहितेयुक्तः अहितकारी यः स शलुः<sup>26</sup>, तं परिवर्जयेत्। अनुरक्तं विरक्तं वा तन्मित्रमुपकारि यदिति प्रतीतम्॥ ७४॥

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> शल् वत्

### मित्रं विचार्य बहुशो झातदोषं परित्यजेत्। स्यजन्नभूतदोषं हि धर्मार्थाबुपहन्ति हि<sup>75</sup>॥ ७५॥

75a स:

75. A friend, who has been detected to have committed many wrongs should be forsaken after thorough investigation. But by forsaking an unoffending friend the king loses prospects for both spiritual and material benefits.

मिलं दोषवदिति स्चितं तदेवाल समर्थयति<sup>27</sup>—मिलमिति । बहुशः वारं वारं, विचार्य प्रमाण-त्रयेण ज्ञातदोषं सुविदितापराधं, परित्यजेत्, नान्यथा । हि यतः अभूतदोषं अकृतापराधं, स्यजन् सः विजिगीषुः धर्मार्थौं उपहन्ति, मिलसाध्यश्चार्थस्तत्सागे स उपहन्यत एव ॥ ५५॥

<sup>27</sup> मिलं प्रायो न रोषवदिति सूचियतं बहुशो विचार्येत्युक्तम् । ज्ञातदोधं

स्वयं दोषगुणान्वेषी भवेत् सर्वत्र सर्वदा । स्वयं ज्ञातेषु दोषेषु शस्यते 76 दण्डपातनम् ॥ ७६ ॥

#### <sup>76</sup> शस्यं स्यात्

76. The ruler should always investigate himself into the guilts and merits in all cases, and inflict punishments only when he is convinced of the guilt of any one, and that is indeed praiseworthy.

स्वयमिति । विजिगीषुः स्वयमेव दोषगुणान्वेषी भवेत् सर्वत सर्वदा । शेषं प्रतीतम् ॥ ७६ ॥

न द्यविज्ञाय तत्त्वेन कोपङ्कुर्यात् कदाचन<sup>77</sup>। भुजङ्गमिव मन्यन्ते निर्दोषकोधनं<sup>78</sup> जनाः॥ ७९॥

### <sup>77</sup> दोषं कुप्येत् कथद्यन <sup>78</sup> कोधिनं

77. A ruler shoult not get excited or enraged without examining the facts and nature of wrongs. In that case the king who injudiciously gets furious on the innocent is regarded as a venomous serpent by the people.

व्यतिरेकमुखेनतत् समर्थयति-न हौति । स्पष्टम् ॥ ७७ ॥

मित्राणामन्तरं विद्यान्मध्य<sup>79</sup>ज्यायः कनीयसाम् । मध्यज्यायः कनीयांसि कर्माणि च पृथक् पृथक् ॥ ७८ ॥

#### <sup>79</sup> विद्यात् समज्यायः

78. The Vijigīṣu should realise that amongst the mitras (allies) some are equal, some superior and some inferior, and that the services rendered by them also vary as superior, mediocre and inferior (ordinary).

मिलाणामन्तरं कर्मभेदेन ज्यायोमध्यमकनीयसांस्वरूपमाह—मिलाणामिति । ज्यायोमध्यम-

कनीयसां मिलाणाम् अन्तरं विद्यात् जानीयात्। कर्माणि उपकरणानि<sup>9 ह</sup>। मध्यञ्यायःकनीयांसि कर्माण्यपि पृथक् पृथक्। ज्यायः कर्मोपकारलक्षणं यत् करोति तत् ज्यायो मिलम्। मध्यमोप-कारलक्षणं यत् करोति तन्मध्यमं मिलम्। कनीयः कर्मोयोगात् कनीयमिलमित्यर्थः॥ ७८॥

<sup>28</sup> कर्मणा उपकारेणेत्यर्थः

### न हि मिथ्याऽभियुञ्जीत<sup>80</sup> श्र्णुयाचापि<sup>80</sup> तद्विधम् । मित्रभेदन्तु<sup>81</sup> ये कुर्युस्तान् सर्वा स्तु<sup>82</sup> परित्यजेत् ॥ ७६ ॥

<sup>80</sup> मिथ्याभियुज्जीत

80a भ्र<u>ण</u>ुयाद्वापि

<sup>81</sup> मिल्लभेदंच ये

82 समस्तान्

79. He should by no means accuse his allies falsely listening to allegations to that effect made by others. Rather all such people who (by their false allegations) attempt at creating rifts in the ranks of allies, should be forsaken.

मिथ्याभियोगकरणश्रवणे निषेधति—न हि मिथ्येति । पिशुनवचनान्मिथ्या । शेषं स्पष्टम् ॥ ७६ ॥

### प्रायोगिकं मात्सरिकं माध्यस्थं पाक्षपातिकम्<sup>83</sup>। सोपन्यासच्च जानीयादु वचः संशयितं<sup>83</sup> तथा॥ ८०॥

#### <sup>83</sup> पक्षपातिकम्

#### <sup>838</sup> सानुशर्य

80. He should be capable of reading through the utterances of the nature of prāyogikam (relating to political expedients), mātsarikam (spiteful), mādhyastham (feigned impartiality or apparent indifference), pākṣapātikam (partiality), sopanyāsam (veiled irony) and sānuśayam (expressing repentance for omission and commission).

विजिगीषुणा मिलारिविषये परप्रयुक्तानि वचनानि परीक्षणीयानीति दर्शयन्नाह—प्रायौगिकमिति । प्रायोगिकं भेदाद्युपायरूपप्रयोगभवम् । यथा मुद्राराक्षसे चाणक्यचन्द्रगुप्तयोः कृतकृत्ययोभेंदं १०० कर्तुं राक्षसप्रयुक्तो वैतालिकः पठिति—"भूषणाद्युपभोगेन प्रभुभविति न प्रभुः । परैरपिरभूतोन्निर्मन्यते त्वमिव प्रभुः" ॥ इत्यादि । मात्त्रिर्कं मत्त्ररभवं, यथा तलेव नेपथ्ये चाणक्योक्तिः—"आः क एष मियि स्थित चन्द्रगुप्तमिभभवितुमिच्छिति" इति । माध्यस्थ्यं इच्छाद्वेषराहित्यं, यथा तलेव चाणक्यः (पर १०० वचनमाकर्ष्यं) "नृतं सुहत्तमः न ह्यनात्मसद्वरोषु राक्षसः कललं न्यासीकरिष्यतीति"। पाक्षपातिकं पक्षपातेन युक्तं, यथा तलेव चरेण समिपितां राक्षसनामाङ्कितां अङ्गुरीयकमुद्रां अङ्गुत्यां निवेश्य चाणक्येण मनस्येवोक्तं "नतु वक्तव्यं राक्षस एवास्मदङ्गिलप्रणयी संवृत्तः" इति राक्षसपक्षपातवचन-मिद्गिति । सोपन्यासं यस्मिन् वचिस स्थितस्यार्थस्य उप समिपे साद्वशादन्यो न्यसते स सपन्यासः

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> प्रयोगा भेदोपायास्तत्र

<sup>&</sup>lt;sup>2 9 a</sup> कृतककलहयोः भेदं

तेन सह वर्तमानः सोपन्यासः। यथा तलेव चाणक्येन "भोः श्रेष्ठिन् स्वागतिमदमासनमास्यताम्"। इत्युक्ते चन्दनदासः प्रणम्य, "किं ण आणादि अजो, जहा अनुचिदो उअआरो सिहअअस्स परिहवादो विमहन्तं दुःखमुप्पादेदि, ता इहज्जेव अहं उचिदाए भूमिए उविवसामि" इति । चाणक्यः—"भोः श्रेष्ठिन् मा मैवम् । उचितमेतदस्मिद्धिः सह भवतस्तुपिवश्यतामासन एव।" चन्दनदासः (स्वगतम्) "उवलिक्खदमणेण किम्पि" इत्येवंविध उपक्षेप उपन्यास उच्यते । सानुशयं अनुशयः पश्चात्तापः तेन सह वर्तमानः तम् । यथा तलेव राक्षसः शस्त्रमाकृष्य ससम्भ्रमं,—"मिय स्थिते कः वृत्यमपुरमवरोधत्स्यति । प्रवीरक प्रवीरक क्षिप्रमिदानीं—प्राकारान् परितः शरासनधरैः क्षिप्रं परिक्षिप्यतां, द्वारेषु द्विरदैः परिद्वप घटाभेदक्षमेः स्थीयताम् । मुत्त्वा मृत्युभयं प्रहर्तुमनसः शलोबले दुर्बले, ते निर्यान्तु मया सिहैकमनसो येषामभीष्ठं यशः ॥" विराधः, अमात्यालमावेगेन, कृत्तिमदं वर्ण्यते । राक्षसः (सलजं)— "कथं कृत्तिमदम् ? मया पुनर्ज्ञातं स एव कालो वर्तते" इति । एतत् सर्वं सानुशयं वचः जानीयात्॥ ८०॥

### प्रकाशपक्षग्नहणं न कुर्यात् सुहृदां स्वयम् । अन्योन्यमत्सरं चैषां स्वयमेवाशु धारयेत् वि ॥ ८१॥

84 वारयेत्

81. A vijigīṣu should not openly take the side of any one of his allies (lest others may be estranged from him out of envy). He himself should prevent them from being malicious against one another (or encourage a feeling of rivalry amongst them to gain his favours).

विजिगीपोर्मित्रविषये यत्तमभिधातुमाह—प्रकाशपक्षग्रहणमिति । स्वयं विजिगीपुः सुहृदां मित्राणां मध्ये कस्यचिदिप मित्रविशेषस्य प्रकाशपक्षग्रहणं स्पष्टतः एकपक्षपातं, न कुर्यात् । परन्तु एषां मित्राणां, अन्योन्यमत्सरं अहमेव विजिगीषोर्मत इति परस्परमत्सरं, आशु शीघ्रं घारयेदिति प्रतीतम् ॥ ८१ ॥

### क्रार्यस्य हि गरीयस्त्वान्नीचानामपि काल्वित्। सतोऽपि दोषान् प्रच्छाद्य गुणानप्यसतो वदेत्॥ ८२॥

82. In view of the importance of royal duties a ruler conversant with the needs of circumstances, should overlook the lapses of even his mean allies and attribute to them the qualities that they do not possess.

मिन्नविशेषे वृत्तमभिधातुमाह—कार्यस्येति । कार्यस्य पृथिवीपालनादेः, <sup>30</sup> गरीयस्त्वात्, गुस्तर-त्वात्, नीचानां मिन्नविशेषाणां, अपि, कालवित् मिन्नसाध्यकार्य्यकालज्ञः, <sup>30</sup> सतोऽपि विद्यमानानपि, दोषान् प्रच्छाद्य संगोप्य, असतः अविद्यमानान्, गुणान् वदेत् ॥ ८२ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> कार्य्य पृथिवोपालनं तस्यैव

<sup>&</sup>lt;sup>९००</sup> कालवित्—यस्मिन् काले मित्रसाध्यं कार्य्यमुपस्थितं भवति तस्र

### प्रायो मित्राणि कुर्वीत सर्वावस्थानि भूपतिः। बहुमित्रो हि शक्तोति वशे स्थापयितुं रिपृन्॥ ८३॥

83. A ruler should secure allies of all descriptions (superior, mediocre and weaker). Because one who possesses a large number of allies can keep his enemies under his domination.

बहुमिलप्रशंसामभिधातुमाह—प्राय इति । प्रायः बाहुत्येन, मिलाणि सर्वावस्थानि उत्तमाधम-मध्यमानि, म्लेच्छाटविकपुलिन्दपतीनपि, भूपतिः विजिगीषुः, कुर्वीत, हि यत्, बहुमिलः मिलबाहुत्य-वान्, रिपून् शलून्, वशे स्थापयितुं वशीकर्तुं, शकीति समर्थौ भवति, नान्यथेत्यर्थः ॥ ८३ ॥

### न तत्र तिष्ठति भ्राता न पिताऽन्योऽपि<sup>85</sup> घा जनः। पुंसामापत्पतीकारे सन्मित्रं यत्र तिष्ठति॥ ८४॥

#### 85 तथान्योऽपि

84. In remedying dangers the brother (of the vijigīṣu) or his father or any other of his well-wishers cannot vie with the real ally in status and in effectiveness.

मित्रप्रशंसामाह—न तत्रेति । स्पष्टम् ॥ ८४ ॥

अमित्राण्यवतो<sup>86</sup> मित्रैन्ने गृह्वीयाद् दृढ्वतैः। इति मण्डलबुत्तं हि<sup>87</sup> मण्डलज्ञाः प्रचक्षते॥ ८५॥

#### BB अमिलान् सर्वतो मिलेनिगृहोयाद्

87 तन्

85. A ruler should not take the risk of attacking an enemy when the latter is supported by strong and devoted allies. This, in brief, is the law of the mandala confirmed by experts in the science of mandala formation.

मण्डलवृत्तमभिधातुमाह— अमिलानीति । अमिलाणि अवतः, पालयितृन्, द्रदन्नतेः अचलैः मिलैः न गृहीयात्. शेषः सुगमः ॥ ८५ ॥

> मिस्रोदासीनरिपव एतन्मात्रं हि मण्डलम्। मम्यक् शोधन<sup>88</sup>मेतेषामिति मण्डलशोधनम्॥ ८६॥

#### 88 साधन

86. A Mandala consists of allies, enemies and the udāsīna (the neutral power), and as such mandala can be purified or kept in perfect order, (favourable to the vijigīṣu) only by dealing judiciously with all of them.

मण्डलं तच्छोधनश्वाभिधातुमाह्— मिल्लोदासीनरिपव इति । स्पष्टम् ॥ ८६ ॥

### इति स्म राजा नयवर्त्मना व्रजन् समुद्यमी मण्डलशुद्धिमाचरन्° । विराजते साधु विशुद्धमण्डलः शरब्छशीच प्रतिनन्दयन्° प्रजाः ॥ ८७ ॥

<sup>89</sup> माचरेत्

<sup>90</sup> प्रतिरञ्जयन

इति मण्डलशोधन ( चरित ) नाम लयोदशं प्रकरणम् ।

#### इति कामन्दकीये नीतिसारे मण्डलयोनि-मण्डलचरिताञ्चाष्टम सर्गः॥

87. Thus an energetic *vijiqīṣu*, moving righteously according to legal norms and effecting the purification of the *maṇḍala*, shines brilliantly like the glorious moon on the autumnal sky.

प्रकरणार्थानुष्टानफलमाह—इतीत्यादिना । एवसुक्तेन तथान्यायेन च नयमार्गेण मण्डले चरन् । राजा विजिगीषावस्थावस्थितः । समुद्यमीति—उत्साहः प्रधानमिति दर्शयति । मण्डलशुद्धिमाचरेद् यथा तन्न कुप्येत, कुपितं वा शाम्येत् । प्रतिरञ्जन् प्रजा इति मण्डलशुद्धिफलमेतत् ॥ ८७ ॥

इति कामन्दकीयनीतिसारटीकायामुपाध्यायनिरपेक्षानुसारिण्यां मण्डलयोनिर्नामाष्टम सर्गः ॥

#### नवमः सर्गः

#### १४। सन्धिविकल्प प्रकरणम्।

### बळीयसाऽभियुक्तस्तु¹ नृपोऽनन्यप्रतिक्रियः। आपन्नः सन्धिमन्विच्छेत् कुर्वाणः काळयापनाम्¹॰॥१॥

<sup>1</sup> बलिना विगृहीतः सन् ; बलवद् विगृहीतः

<sup>1</sup>ª यापनम्

#### Sarga IX.

Prakarana 14.

Sandhivikalpa (Types of Sandhi or alliances)

1. Attacked by a stronger foe and finding himself in a critical situation, a ruler, incapable of adequate power of resistance, should seek peace and bide time (in expectation of a suitable opportunity for retaliation).

अनन्तरोक्तक्रमेण विशुद्धमण्डलो विजिगीषुः षाङ्गुण्य प्रयोगयोग्यो भवति । तत्र पूर्वपिठतस्य सन्धेः प्रयोगं दर्शयन सन्धिकर्मणोऽवस्थामेव तावदाह—बलवद्विगृतीत इति (बलीयसाऽभियुक्तस्त्वित सूलम् )। बलवता शत्रुणा समुचि(चिछ्न)त शक्तित्रयेण विगृहीतः सन् नृपो विजिगीषुः अनन्यप्रतिक्रियो दुर्गमित्रादिप्रतिक्रियारहितो हीयमान, इत्यर्थः । अतएवापन्नः सन्धिमन्विच्छेत् कुर्वाणः कालयापनम् । कुर्वाण इति वाङ्मात्रेनेव सन्धिमन्विच्छेत् कर्मणा तु कालयापनं कुर्वाणः, न तु कर्मणा सहसैव । कदाचित् कालयापनादभियोक्तुर्व्यसने सति विग्रहस्यावसरः स्यादित्याभिप्रायः ॥ १॥

कपाल उपहारश्च सन्तानः सङ्गतस्तथा।
उपन्यासः प्रतीकारः संयोगः पुरुषान्तरः॥२।
अद्भूष्टनर आदिष्ट आत्मामिष उपग्रहः।
परिकयस्तथोच्छिन्नस्तथा च परिभूषणः।॥३।
स्कन्धोपनेयः सन्धिश्च षोड्शः परिकीर्तितः।
इति वोडशकं प्राहुः सन्धि सन्धिवचक्षणाः॥४।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> परदूषणः <sup>3</sup> द्विरष्टविधमित्याहुः

<sup>2-4.</sup> Experts in the matter of peace-making identify sixteen well-known types of alliances, viz., Kapāla, Upahāra, Santāna, Sangata, Upanyāsa, Pratīkāra, Sanyoga, Puruṣāntara, Adṛṣṭanara Ādiṣṭa, Ātmāmiṣa, Upagraha, Parikraya, Ucchinna, Paribhūṣaṇa or Paradūṣaṇa and Skandhopaneya.

\*[तथान्तर्भेदरूपेण भवत्येकोऽप्यनेकथा]
कपालसन्धिर्विञ्च यः केवलं समसन्धितः ।
सम्प्रदानाद् भवति य उपहारः स उच्यते ॥ ५।
सन्तानसन्धिर्विञ्च यो दारिकादानपूर्वकः ।
सद्गिः सङ्गतसन्धिम्तु मैत्रीपूर्व उदाहृतः ॥ ६।
यावदायुः प्रमाणस्तु(न्तु) समानार्थप्रयोजनः ।
सम्पत्तो च विपत्तो च कारणैयों न भिद्यते ॥ ७।
सङ्गतः सन्धिरवेष प्रहृष्टत्वात् सुवर्णवत् ।
सोऽपरैः सन्धिकुशलैः काञ्चनः परिकीर्तितः ॥ ८।
भव्यामेकार्थसंसिद्धि समुद्दिश्य क्रियेत यः ।
स उपन्यासकुशलैक्पन्यास उदाहृतः ॥ ६।

5-9. Each of the above mentioned types has a number of varieties. *Kapālasandhi* is that type of alliance which is concluded between two powers of equal resources (and on terms of status quo *samasandhitah*).

Upahārasandhi is so called as it is accompanied by offer of gifts (like cession of land and/or cash or other presents) and Santāna-sandhi by offering the daughter in marriage (to the assailant).

Saingatasandhi is an alliance of perpetual amity for life between two parties of good intentions for the purpose of pooling their resources together (in normal times or in times of emergency). Such an alliance (Saingatasandhi) by virtue of its supreme importance is considered as golden (suvarnavat). As such some experts in peace-making call it Kañcana sandhi; perfectly so, it is golden because it does not break down for any reason whether in prosperity or in adversity.

Upanyāsa-sandhi is that which is concluded between two parties intent upon achieving a common purpose according to experts (ekārtha-sansiddhi).

कपालोपहारसन्धिद्वयलक्षणमभिधातुमाह—कपालसन्धिरित । समसिध्यतः, घटकपालयोरिव विशिष्टयोरिरिविजिगीष्टोः राक्तिसाम्ये कोशदण्डाद्युपनित विनेव केवलं समसिन्धिरित्युच्यते । कपाल-सन्धिः, यथा घटकपालभङ्गप्रदेशे द्वितीये कपाले रलेषिते बहिरभिन्न एव घटो द्वस्यते । न च निरन्तरं संक्लेषः । तथा सत्यशपथादि सन्धिकमरिहितत्वात् वाक्मात्रेण यः सन्धिः क्रियते स कपाल-

<sup>4</sup> समसन्धिकः

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> सन्धिरेवेह प्रकृष्टत्वात

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> अपरै:

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> स उदाहृतः ; समुदाहृतः ।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> र्थसिद्धिं तु

<sup>\*</sup> This line does not occur in the B.I. Text

सन्धिरित्युच्यते यथेष्टं व्यभिचारादित्यर्थः। सम्प्रदानादिति। यथा सम्प्रदानात् कोशदण्डादीनां भवति यः सन्धिः स उपहारः तन्नामकः सन्धिः उच्यते ॥ ५ ॥

#### 1 सैन्यशपथादि

सन्तानसङ्गतनामकसन्धिद्धयलक्षणमभिधातुमाह—सन्तानेति । दारिकादानपूर्वकः कन्यासम्प्रदान कृतो यः सन्धिः, सः सन्तानसन्धिः विज्ञेयः । सद्भिरिति । मेत्रीपूर्वः मित्रताव्यवस्थापनपूर्वकः सन्धिः, सङ्गतसन्धिः ॥ ६ ॥

सङ्गतसन्धेः केनाऽपि कारणेन अभ्येदात्वात् काश्चनसन्धित्वमपर सम्मतमिति इलोकद्वयेनाह— यावदिति । यावदायुः प्रमाणमरिविजिगीच्चोरायुषः प्रमाणं यावत् । समानार्थप्रयोजनः, द्वयोरिप समान एवार्थः कोशस्त्वदायो मदीय इति विभक्तिर्नास्ति । प्रयोजनानि धर्मार्थकामविषयाणि तान्यपि समानानि प्रयोजनविषये विभक्तिर्नास्तीत्यर्थः । सम्पत्तौ वृध्यादिकारणैः वित्तविकारे यो न भिद्यते इति । विपत्तौ च व्यसने । स सङ्गत एव सन्धिः सम्यग् विशेषेण उदाहृतः । प्रकृष्टत्वात् (प्रहृष्टत्वात् इति मूलम् ) अत्युत्तमत्वात् सुवर्णवत् (काद्यनः ) इति शेषं प्रतौतम् ॥ ५, ८ ।

उपन्याससिन्धलक्षणमभिधातुमाह—भन्यामिति । भन्यां शुभां, एकार्थसंसिद्धि एकस्य भूम्या-र्याथस्य या सिद्धिः तां समुद्दित्र्य लक्ष्यीकृत्य, उपन्यासकुशले उपन्यासचातुरीविद्धिः, त्वं यातव्यं गत्वा तद्भूमिं गृहाण, अहमपि स्वयं यातव्यं गत्वा तद्भूमिं प्रहीष्यामि एवेति उपन्यस्य च यः सिन्धः क्रियते स उपन्यास सिन्धः उच्यते ॥ ६ ।

> मयास्योपकृतं पूर्व'° ममाप्येष करिष्यति । इति यः क्रियते सन्धिः प्रतीकारः स उच्यते ॥ १० । उपकारं करोम्यस्य ममाप्येष करिष्यति । अयं चापि प्रतीकारो रामसुग्रीवयोरिव ॥ ११ । एकार्थां 10 सम्यगुद्दिश्य क्रियां यत्रामिगच्छतः 10 । स संहित 11 प्रयाणस्तु सन्धिः संयोगं उच्यते ॥ १२ ।

º पूर्वमयं प्रतिकरिष्यति

. 10 एकार्थ

<sup>10a</sup> यात्रां यत्र हि गच्छतः

11 स संहत

10-12. When peace is concluded under the expectation that the other party will act for 'my benefit in return of beneficient services rendered by me' (the vijigīṣu), it is called Pratīkāra-sandhi. Again, when benefits are conferred (by the ruler) on another in the hope of similar services from him in return, it is also Pratīkāra-sandhi as in the case of Rāma and Sugrīva.

Sainyoga-sandhi is that which is concluded between two parties (may be, between the ruler and his enemy when the confingency of taking action against an enemy common to both arises) for marching unitedly to secure an identical objective.

प्रतीकार सन्धिलक्षणमभिधातुमाह—मयास्येति। पूर्वमेव कोशादिभिरूपकृतं, अनन्तरं च मित्रादिकृतो विरोधः सम्पन्नः, ततश्च पुनः सन्धौ कृते ममापि प्रतीकारं करिष्यतीति यः क्रियते सन्धिः स प्रतीकारसन्धिरित्युच्यते ॥ १० ॥

उपकारमिति । अस्य साहाय्यार्थे उपकारं करोमि पश्चान् ममापि प्रत्युपकारं करिष्यति अयं चापि प्रतीकारो रामसुग्रीवयोरिव । रामेण वालिवधलक्षणः मुग्नीवस्योपकारः कृतः । सुग्नीवेणापि साहाय्यं कृत्वा रावणवधः सम्पादितः ॥ ११ ॥

संयोगसन्धिलक्षणमाह—एकार्थमिति । एकार्था एकमेबार्थ प्रयोजनं यत्र तां, तुत्यप्रयोजना-मित्यर्थः । यात्रां (क्रियां वा ) यत्र हि गच्छतः, सन्धौ अभिगच्छतः, सम्यगुद्दिश्य सुचारुरूपेणाभिलक्ष्य संहितप्रयाणः परमविश्वासयुक्तः सन्धिः संयोगः तन्नामा सन्धिः उच्यते ॥ २२ ॥

## आवयोर्योवमुख्याभ्यां मर्द्थः साध्य इत्यपि<sup>12</sup> । यस्मिन् पणः<sup>128</sup> प्रक्रियते स सन्धिः पुरुषान्तरः ॥ १३ ।

### 12 साध्यतामिति 12a पणश्च क्रियते

13. When peace is concluded with another (evidently with a weaker power) with the express obligation that his army chiefs (along with forces under their command) will serve 'my (vijiqīṣu's) interests' (when occasion demands it), it is called the *Puruṣāntara sandhi*.

पुरुषान्तरसन्धिलक्षणमाह—आवयोरिति। आवयोयौधमुख्याभ्यां स्वप्रतिबद्धप्रधानयोद्धृ पुरुषाभ्यां सहिताभ्यां मद्थौ भूमिलाभादिकः साध्यतामिति यस्मिन् पणः प्रतिज्ञा क्रियते स सन्धिः पुरुषान्तरः उच्यते। "महीलाभो हि विशिष्टफलसमागमो राज्ञामि" ति वचनात्। दण्डोपनतः स्वात्मीय-पुरुषान्तरेण कार्यं साध्यतीति॥ १३॥

## त्वयेकेन मदीयार्थः सम्प्रसाध्यस्त्वसाविति । यत्र शत्रुः पणं कुर्यात् सोऽदृष्टपुरुषः स्मृतः ॥ १४।

14. The Adrstapuruşa-sandhi carries the stipulation that the enemy ruler (the weaker or vanquished) will have to endeavour himself for the accomplishment of an objective of 'mine' (the vijigişu or the conqueror).

अदृष्टनर सन्धि स्वरूपमभिधातुमाद —त्वयैकेनेति । अदृष्टपुरुषः विजिगीषोः पुरुषः कश्चिष दृश्यत इति । अन्यत्सर्वे सुप्रतीतम् ॥ १४॥

## यत्न भूम्येकदेशेन पणेन रिपुवर्जितः 13 । सन्धीयते सन्धिविद्विरादिष्टः सन्धिरुज्यते ॥ १५ ।

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> रिपुरूजितः

<sup>15.</sup> When peace is concluded with a more powerful enemy on condi-

tion of cession of a portion of territory, it is held by the experts in peace making to be  $Adista\ sandhi$ .

आदिष्टसन्धिलक्षणमभिधातुमाह—यत्रेति । यत्र सन्धौ ऊर्जितः प्रवलः रिपुः, भूम्येकदेशेन पणेन भूम्येकदेशप्रदान प्रतिज्ञया सन्धीयते, स सन्धिविद्धिः सन्धिधर्मविशारदैः, आदिष्टः तन्नामकः सन्धि-रूच्यते ॥ १५ ॥

### स्वसैन्येन तु सन्धानमात्मामिष इति स्मृतः। क्रियते प्राणरक्षार्थं सर्वदानादुपग्नहः 14 ॥ १६।

#### 14 सर्वदानमुपग्रहः

16. When the ruler (the weaker or assailed) seeks to conclude peace with the stronger or assailant enemy by presenting himself along with his armed forces before him it is called Atmāmiṣa sandhi. For the purpose of saving his own life, or when he finds his life at stake, when he offers his whole resources (so that if spared alive he may get a chance of retaliation and recovery of his dominion), it is Upagraha.

आत्मामिषसन्धिस्वख्पमभिधातुमाह—स्वसैन्येनेति । यत्र संहितेन सैन्यस्य प्रेषणं सर्वत्र कर्तव्यमिति सन्धानं यत् स आत्मामिषः सन्धिः । आत्मैवामिषकृत क्षे इति उदाहतः । क्रियते प्राण-रक्षार्थं सर्वदानात् सकलभूमिहिरण्यादि दानादुपग्रहः के । सर्वदानेन कि जीवितसुपग्रहीतिमिति ॥ १६ ॥

<sup>8</sup> सौम्येन

<sup>2a</sup> आमिषीकृत ।

<sup>2</sup> हिरण्यादि पानान्युपग्रहः

<sup>90</sup> सर्वदानेन तु चित्तमुप

कोशांशेनाथ कुप्येन सर्वकोशेन वा पुनः। शेषप्रकृतिरक्षार्थं परिक्रय उदाहृतः॥१७।

17. When in concluding peace one has to surrender a part of his wealth, forest and mineral resources or the whole of his accumulated wealth (as ransom) in order to secure safety of the other elements of state (prakrtis) it is called Parikrayasandhi.

परिक्रयसन्धिलक्षणमभिधातुमाह कोशांशेनेति । कोशांशेन कोशस्य तृतीय-चतुर्थभागेन, कुप्येन सुवर्णरजतभिन्नेन उक्तलशणेन, सर्वकोशेन वा कोशसाकत्येन, शेषप्रकृतिरक्षार्थं कोशवर्जाविशिष्ट-प्रकृतिसंरक्षणाय, यः क्रियते स परिक्रयः तन्नामकः सन्धिः उदाहृतः । कोशेन शेषाः प्रकृतयः कीता हृति ॥ १७ ॥

भुवां सारवतीनान्तु दानादुच्छिन्न उच्यते। सर्वभुम्युत्थित फलादानेन परिभूषणः¹⁴॥१८।

<sup>14</sup> फलदानेन परदूषणः

<sup>18.</sup> It is Ucchinna sandhi when it is stipulated by cession of richly

fertile (or productive of resources) lands, and it is *Paradūṣaṇa-sandhi* when the total yield of lands is surrendered (so that it may later rouse excitement of the people against the enemy).

उच्छिन्नपरदूषणाख्यसिन्धद्वयलशणमाह—भुवामिति । सारभूमिदानमुच्छेदहेतुरित्यर्थः । सर्व-भूम्युत्थितफलदानेन परदूषणः, <sup>३</sup> न भवत्येवात्र फलं, त्वयोपद्रवः कृत इति परोऽल दूष्यत इति तदाख्यः सन्धिः ॥ १८ ॥

<sup>3</sup> णे नाम भवत्ये तत् सर्वफल'

परिच्छिन्न' फल' यत्न स्कन्धः स्कन्धेन दीयते । स्कन्धोपनेयं तं प्राहुः सन्धि सन्धिविदो जनाः ॥ १६ ।

<sup>15</sup> स्कन्धस्कन्धेन नीयते : जायते

19. The kind of peace in which the indemnity (in the form of products from lands) is payable in instalments is designated as *Skandho-paneya sandhi* by experts.

स्कन्धोपनेयसन्धिलक्षणमाह—परिच्छिन्नमिति । तथा परिच्छिन्नं कृतसंख्यं, फलं हिरण्यादि यत्र सन्धौ स्कन्धस्कन्धेन दीयते, इयता कालेनेतत् संख्यं देयमिति यो निबन्धो व्यवस्थोच्यते, स्कन्धोपनेयं तं प्राहुः सन्धि सन्धिवदो जनाः ॥ १६ ॥

परस्परोपकारश्च मैतः सम्बन्धजस्तथा । । उपहारश्च विश्व याश्चत्वारस्ते च । उपहारश्च विश्व याश्चत्वारस्ते च । एक एचोपहारस्तु सन्धिरेतन्मतं हि नः । उपहारस्य भेदास्तु । । २१ । अभियोक्ता बली यस्मादलब्धा न निवर्तते । उपहाराहते तस्मात् सन्धिरन्यो न विद्यते ॥ २२ ।

<sup>16</sup> सम्बन्धकस्तथा

<sup>168</sup> श्रत्वारोऽन्ये तु ; चत्वारश्चिरसन्धयः

16b भेदात्

20-21. According to some authorities there are four types of peace viz., the one producing mutual benefit  $(Prat\bar{\imath}k\bar{a}ra\ sandhi)$ ; the one of (perpetual) friendship  $(Sanigata\ or\ K\bar{a}\bar{\imath}cana\ sandhi)$ ; the one establishing relationship  $(Sant\bar{a}nasandhi)$ ; and the one with the stipulation of gifts (by way of indemnity in cash or kind)  $(Upah\bar{a}ra\ sandhi)$ .

In our opinion peace with the stipulation of gifts is the only one recognised form of alliance, as, except the one of perpetual friendship, the rest are mere varieties of peace with gifts ( $Upah\bar{a}rasya\ bhed\bar{a}h$ ).

22. The powerful invader does not refrain from his ventures unless

gets enough booty (or presents from the assailed ruler). That is why peace with gifts is generally recognised by all, and no other form of alliance is equal to it.

सम्भवतः सन्धिविशेषानिभिधाय सुश्लिष्ट सन्धिलक्षणं येषां तानिभिधातुमाह—परस्परोपकारश्चेति । परस्परोपकारो रामसुग्रीवयोरिव यः सन्धिः । मैत्र इति मित्रत्वेनैव निरूपचरितेन यो भवति सः । सम्बन्धजस्तथा दारिकादानपूर्वक इत्यर्थः । उपहारश्च यत्र कोशाद्याह्रियते । विज्ञेयाश्चत्वारिश्चरसन्धयो येषु विश्लेषाशंका न विद्यत इत्यर्थः ॥ २० ॥

एकस्यैवोपहारस्य प्रकृतसन्धित्वमस्मत्मतमित्याह—एक एवेति । उपहार एवेकः सन्धिरभि-मतोऽस्माकं यस्मादुपहारभेदा एवान्ये । परस्परोपकारेऽपि वस्त्रालङ्कारादिकस्योपहरणमस्ति, सम्बन्धजे दारिकादेरुपहरणमस्ति । केवलं मित्रं वर्जियत्वा शेषा उपहारभेदा एव ॥ २१ ॥

एतदेवोपपादयति—अभियोक्तेति । अभियोक्ता विजिगीषुर्वली शक्त्यादिसम्पूर्णः यस्मात् अलन्धा न निवर्तते तेन प्राधितमुपहरणीयमेव तस्मादुपहाराद्वतेऽन्यः सन्धिरेव न विद्यते सन्धिलक्षणानाम-भावादिति ॥ २२ ॥

बालो वृद्धो दीर्घरोगस्तथा<sup>17</sup> ज्ञातिबहिष्कृतः।
भीरुको भीरुकजनो लुङ्घो लुङ्घजनस्तथा॥ २३।
विरक्तप्रकृतिश्चैव विषयेष्वतिशक्तिमान्<sup>18</sup>।
अनेकचित्तमन्त्रस्तु(श्च) देवब्राह्मणनिन्दकः॥ २४।
देवोपहतकश्चैव देवचिन्तक एव च।

184दुर्भिक्षव्यसनोपेतो बलव्यसनसङ्कुलः॥ २५।
अदेशस्थो बहुरिपुर्युक्तः कालेन यश्च नः<sup>18</sup>
सत्यधर्मव्यपेतश्च विंशतिः पुरुषा अमी<sup>198</sup>॥ २६।

186 एतैः सन्धिं न कुर्वीत विगृह्णीयाच्च<sup>20</sup> केवलम्।
एते विगृह्यभाना हि सिप्त'<sup>21</sup> यान्ति रिपोर्वशम्<sup>218</sup>॥ २७।

```
17 रोगी तथा
```

<sup>20</sup> विगृहीयात्तु

218 यान्त्याचिराद्वशम्

23-27. In enumerating some twenty characteristic features of rulers, it is stated that no alliance or peace should be concluded with them. viz., a minor (prince) or one too old, one suffering from protracted illness, an outcaste ruler (excommunicated by his own family members), a coward or whose soldiers and retainers are cowards, one excessively covetous or

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> सक्तिमान्

<sup>184</sup> दुर्भिक्ष व्यसनी चैव बल व्यसन संकूल:

<sup>19</sup> यश्च सः ; कालेन पश्यन् 19a पुरुषास्त्वि मे

<sup>196</sup> एभि:

<sup>&</sup>lt;sup>2 1</sup> ध्रुवं

whose soldiers and retainers are greedy, one whose prakṛtis (elements of state, ministers as well as subjects) are disaffected, one addicted to material pleasures, one whose mind is split up and confused with many counsels, one disrespectful towards God and Brālmaṇas, one struck by adverse Fate (or suffering from natural calamities or divine dispensations Daivopahataka) or one who is too much reliant on divine power (and not on his own resources), one whose territory is famine-stricken and/or suffering from other natural calamities, one whose armed forces are corrupt and indisciplined, one who is dislodged from his own land (a refugee prince adeśastha), one who is beset with multiple foes, one who is incapable of taking action in proper time (probably due to hesitancy and vacillation), and one devoid of righteousness and legal norms. It is further emphasised that such rulers deserve only to be assailed, as due to their weaknesses (as indicated above) when assailed, they soon come under the sway of the enemy (assailant).

असन्धेयमभिधातुं श्लोकपश्चकेनाह—बाल इति । श्लोकानामर्थः सुबोधः ॥ २३-२७ ॥

बालस्य ह्यप्रभावत्वान्न<sup>22</sup> लोको योद्धुमिच्छति। योद्धुं स्वयमशक्तस्य <sup>23</sup>परार्थे को हि युद्धते<sup>24</sup>॥ २८।

22 बालस्यान्य प्रमाणत्वान्न

<sup>23</sup> मशक्तः सन्

24 को ऽभियुज्यते

28. People would not like to fight for a minor prince for the latter's immaturity and lack of political wisdom. Who would like to get involved in conflict (with an invading enemy) in support of one who himself is incapable of fighting (and protecting his resources)?

अनन्तरोक्तविंशतिसंख्यकानां पुरुषाणां एकैकशोऽसन्धेयत्वमभिधातुमादौ बालस्य तावदसन्धयत्व हेतुमाह—बालस्येति । स्पष्टम् ॥ २८ ।

> उत्साहशक्तिहीनत्वाद् बृद्धो दीर्घामयस्तथा। स्वैरेव परिभूयेते द्वावप्येतावसंशयम्॥ २६।

29. Both types of rulers, the over-aged and the one who is sick for long, being devoid of *utsāhaśakti* (energy and physical strength) are invariably let down by his own people (in times of emergency).

बृद्धिचररोगिणोरसन्धेयत्वे कारणमाह—उत्साहशक्तिहीनत्वादिति । उत्साहोऽलोखोगः तच्छिक्त-हीनत्वात् बृद्धो विम्रहासमर्थः । तस्मात् बृद्धसमानत्वेन दीर्घामयो दीर्घव्याधिरित्यत्र तथैवोपलक्षण-मेतदुद्दिरुत्वात् । पतौ द्वौ अपि स्वैः ज्ञातिभिः एव परिभुयेते असंशयम् ॥ २६ ॥

वोपलक्षयेत् तदुदिष्टत्वात्

### सुखोच्छेद्यस्तु<sup>25</sup> भवति सर्वज्ञातिबहिष्कृतः। ते एवैनं विनिम्नन्ति ज्ञातयः स्वार्थसत्कृताः<sup>26</sup>॥ ३०।

#### 25 च्छेदो हि

#### <sup>26</sup> ज्ञातयस्त्वात्मसात्कृताः

30. A ruler, forsaken by his kinsmen (and rendered helpless), falls an easy prey to the invader, and he may be crushed if his relatives are won over (by the invader).

सर्वज्ञातिबहिष्कुतस्यासन्धेयत्वमाह—सुखोच्छेद्य इति । सुखेनैवोच्छेद्यो हि सबैरेव ज्ञातिभि-बहिष्कृतः । त एवैनं ज्ञातयः परित्यक्तं विनिन्नन्ति विजिगीषुणैवात्मसात्कृता इत्ययमप्यसन्धेयः ॥ ३० ॥

### भोरुर्युद्धपरित्यागात् स्वयमेवावसीदति<sup>27</sup>। धीरो<sup>28</sup>ऽप्यवीरपुरुषे संप्रामे तैर्विमुच्यते ॥ ३१।

#### 27 क्षिप्रमेव विनज्यति

#### 28 वीरोऽप्यवीरपुरुषः

31. A cowardly ruler by (injudiciously) withdrawing from fight in the event of an attack, runs to his own peril. Even a brave ruler is let down by cowardly soldiers who desert him in course of the battle.

भीरुभीरुजनयोरसन्धेयत्वे कारणमाह-भीरुरिति । श्लोकार्थः सुगमः ॥ ३१ ॥

### लुब्धस्यासंविभागित्वान्न युद्धन्तेऽनुजीविनः। लुब्धानुजीवितैरेव<sup>28</sup> दानभिन्ने निहन्यते<sup>288</sup>॥ ३२।

### <sup>288</sup> छुट्धानुजीवी तैरेव ; छुट्धा अनुजीविकैरेव

#### <sup>286</sup> विहन्यते ।

32. A covetuous (miserly) ruler, who does not adequately remunerate his men, loses the whole-hearted support of the latter in battle (and thus comes to grief), and if the dependents (officers and men) are themselves avaricious, they can be purchased (by the enemy) and dissociated from the ruler to bring about his death.

छुब्धछुब्धानुजीविकयोरसन्धेयस्वं प्रतिपादयन्नाह—छुब्धस्येति । छुब्धस्य संविभक्तेरभावात् असम्यग्-बृत्तिविधायित्वात्, अनुजीविनः योद्धृपुरूषादयः न युद्धप्रन्ते, छुब्धानुजीवी तैरेवानुजीविभि-विजिगीषुणा दानेन भिन्नैविहन्यते ॥ ३२ ॥

### सन्त्यज्यते प्रकृतिभिर्विरक प्रकृतिर्युधि । सुस्नाभियोज्यो² भवति विषयेऽप्यतिसक्तिमान् ॥ ३३।

#### 

33. A ruler, whose *prakṛtis* (statal elements, ministers, subjects etc) are disaffected (presumably due to his unrighteousness), is abandoned by them (the *prakṛtis*, who do not stand by him) in the event

of a battle (against an invading enemy). One addicted to sensual pleasures becomes easily assailable.

विरक्तप्रकृतिक विषयातिसक्तिमतीरसन्धेयत्व प्रतिपादनायाह-—सन्त्यज्यत इति। यथा सन्त्यज्यते प्रकृतिभिविरक्तप्रकृतिर्युधीति प्रतीतम्। सुखाभियोज्यो भवति विषयेषु स्त्रीमद्यपानादिषु अतिसक्तिमान् अनुरागवान् आसक्तवित्तः॥ ३३॥

### अनेकचित्तमन्त्रस्तु<sup>30</sup> द्वेष्यो भवति मन्त्रिणाम् । अनवस्थितचित्तत्वात् कार्ये तैः स उपेक्ष्यते<sup>30</sup>॥ ३४।

### <sup>30</sup> मन्त्रश्च <sup>30</sup> समुपेक्ष्यते

34. A ruler, who entertains counsels from different quarters is disliked by his ministers, and for his undecidedness or indecision the very ministers neglect him in times of action.

अनेकचित्तमन्त्रस्यानवस्थितचित्तत्वादसन्धेयत्वमाह—अनेकचित्तमन्त्र इति प्रतीतम् ॥ ३४ ॥

### सदा धर्मबलीयस्त्वाद् देवब्राह्मणनिन्दकाः ३०५। विशीर्यन्ते स्वयञ्जीव ३१ देवोपहतकास्तथा ३१॥ ३५।

### <sup>306</sup> निन्दकः <sup>31</sup> विशीर्थते स्वयं ह्ये व

<sup>3 1 8</sup> हतकस्तथ

35. In view of the fact that *Dharma* or righteousness is supremely powerful, the contemner of Gods and Brāhmaṇas as well as one struck down by Fate is weakened as a result of his own actions.

देवब्राह्मणनिन्दक-दैवीपहतकयोरसन्धेयत्वमाह—सदेति । सदा विशीर्यते विनश्यित स्वयं ह्ये व विजिगीषूणानभियुक्तोऽपि निन्दाप्रभवपापप्रभावात् , तथा दैवीपहतकोऽपि जन्मान्तरकृत पापादिव स्वयमेव विशीर्यते ॥ ३५ ।

### सम्पत्तेश्च विपत्तेश्च<sup>32</sup> दैवमेव हि कारणम् । इति दैवपरो ध्यायन्नात्मना न विचेष्टते ॥ ३५।

#### <sup>32</sup> सम्पत्तौ च विपत्तौ च

<sup>33</sup> यक्तस्य

36. Believing Providence to be the only cause behind prosperity and adversity, a fatalist seldom takes imitative for any action.

दैवचिन्तकरूपदैवपरस्यासन्धेयत्वमाह सम्पत्ते रचेति । मम्पत्तौ विपत्तौ च न पुरुषकारः कारणम् इति दैवपरो ध्यायन् आत्मना न विचेष्टते ; यथोपनतेऽपि भोजने दैवपरो विपद्यत एव तथेखर्थः ॥ ३५ ।

दुर्भिक्षव्यसनी चैव स्वयमेवावसीदित । बलव्यसनसक्तस्य<sup>33</sup> योद्धं शक्तिनं जायते<sup>34</sup> ॥ ३७ । 37. A ruler whose territory is afflicted with famine, is himself reduced (in resources), and one whose armed forces are corrupt and indisciplined do not have the power to fight (with his invading enemy).

दुर्भिक्षव्यसनिबल्व्यसनिनोरसन्धेयत्वमभिधातुमाह—दुर्भिक्षेति । दुर्भिक्षव्यसनी, तथा दुर्भिक्षं भोजनाभावः (भोजनाभावात् ) । बलव्यमनसक्तस्य अमानितविमानितादीनिति । शेषः मुगम ॥ ३७ ॥ <sup>5</sup> अमानित मानितादीनि इति ।

> <sup>35</sup>अदेशस्थो हि रिपुणा स्वरूपकेनापि हन्यते<sup>35</sup> । ब्राहोऽरूपीयानपि जले गजेन्द्रमपकर्षति<sup>36</sup> ॥ ३८ । [ ब्राहश्चानीरदेशस्थः शुनापि परिभूयते ]

<sup>35</sup> अदेशस्थाहि रिपुणा स्वल्पकेनाभिजीयते

<sup>358</sup> वध्यत

<sup>36</sup> गजेन्द्रमपि कर्षति

\* This line does not occur in the B.I. Text

38. A ruler, out of his dominion (who takes refuge in a foreign land), may be assassinated by even a weaker enemy, just as the king of elephants (a tusker) is drawn into water even by small sharks, and again as sharks out of water (on land) are overcome even by dogs.

अदेशस्थस्यासन्धेयत्वमाह—अदेशस्थ इति । अदेशस्थः स्वयोग्यदेशेतरदेशस्थः, स्वत्पकेन श्चद्रेण रिपुणा, अभिजीयते ( हन्यते इति मूलम् ) । द्रष्टान्तेन समर्थयति, प्राहेति स्पष्टम् ॥ ३८ ।

> बह्ममि बस्तु सन्त्रस्तः श्येनमध्ये कपोतवत्। येनैव गच्छति पथा तेनैवाशु विनश्यति ३०॥ ३६।

### 36a विपदात

39. A ruler infested with many enemies always trembles like a pigeon in the midst of hawks, and in whichever direction he moves he is quickly outmanoeuvred and destroyed.

बह्वरिपोरसन्धेयत्वमभिधातुमाह—बह्वमित्रस्त्विति ॥ स्पष्टम् ॥ ३६ ।

अकालयुक्तसैन्यस्तु हन्यते कालयोधिना । कौशिकेन हतज्योतिर्निशीथ इव वायसः॥ ४०।

40. One who marches out with his forces untimely (or unprepared  $ak\bar{a}la-yukta$ ) is defeated by his enemy arrayed with timely precautions, just as the crow, devoid of sight at night, is struck down by the owl.

अकालयुक्तस्यासन्धेयत्वमाह—अकालयुक्ति । अकालयुक्तः स्वसामर्थ्याननुगुणकालवर्त्ती, कालयोधिना स्वानुकुलकाल युद्धकारिणा, अचिरात् सत्वरं, कौशिकेन दिवाभीतेन पेचकेन, निशान्ते हतज्योतिः रात्र्यन्धः वायस इव, हन्यते ॥ ४० ।

## सत्यधर्मवयपेतेन न सन्दध्यात् कथञ्चन<sup>37</sup>। स <sup>37</sup>स्सन्धितोऽप्यसाधुत्वादिचराद्याति विकियाम्॥ ४१।

### <sup>37</sup> कदाचन

### <sup>378</sup> सुसंहितोऽप्य

41. No alliance whatsoever should be made with one of unrighteous conduct, because even a firmly laid down treaty may soon be trangressed by such a person out of his (inherent) dishonesty.

सत्यधर्मन्यपेतस्यासन्धेयत्वमाह—सत्यधर्मेति । तथा एभिविशितिसंख्येः शत्रृभिः सह सन्धिन कार्यौ यस्मात् स्वयमेव विनश्वरा ह्ये ते ॥ ४१ ।

## सत्यार्यधार्मिकानार्य<sup>38</sup> भ्रातृसंघातवान् बली। <sup>38</sup>अनेकविजयी चेति सन्धेयाः सप्त कीर्तिताः॥ ४२।

### 38 सत्यायौँ धार्मिकानायौँ

### <sup>388</sup> अनेकयद्वविजयीति

42. The following seven types of rulers are worthy of alliance, viz., one steadfast in his promises, an *Ārya* (a high born or one who conforms to Vedic tradition), one of righteous conduct, an *Ānārya* (not belonging to the Aryan s'ock, i.e., of indigenous races, capable of taking stern retaliatory measures), one having many (devoted) brothers to support him, a ruler strong (in resources) and one victorious in many encounters.

सप्तानां सन्धेयानामुद्देशमभिधातुमाह—सत्यार्याविति । सुगमम् ॥ ४२ ।

## सत्यश्च पालयन्<sup>39</sup> सत्यसन्धितो नैति विक्रियाम् । प्राणबाधेष्वपि<sup>40</sup> न्यक्तमार्यो नो यात्यनार्यताम्<sup>408</sup>॥ ४३।

<sup>39</sup> सत्योऽनुपालयन् सत्यं सन्धितो

40 प्राणात्ययेष्वपि

### <sup>40a</sup> नायात्यनार्यताम्

43. He who is habitually steadfast in keeping his promises, is not likely to violate it. Similarly an .Īrya (of noble lineage) even for the danger of his life will not behave like an Anārya (of vile propensities).

सत्यार्थयोः सन्धेययोः स्वरूपमाह—सत्यद्येति । अनार्यतां न याति, त्यक्तमर्प्यादो न भवतीत्यर्थः ॥ ४३ ।

# धार्मिकस्याभियुक्तस्य सर्व एव हि युध्यते । प्रजानुरागधर्माच्च<sup>41</sup> दुःखच्छेद्यो<sup>41</sup> हि धार्मिकः ॥ ४४ ।

41 प्रजानुरागाद्धमिच ; प्रजानुरागाद्गिच

44. A righteous ruler is actively supported by all (all the elements of state, prakrtis) when assailed (by an enemy). So a righteons ruler by

<sup>414</sup> दुःखोच्छेद्यो

virtue of his love and attachment for his subjects and for *Dharma* (virtue), becomes invincible.

धार्मिकस्य सन्धेयतामभिधातुमाह—धार्मिकस्येति । धार्मिकाभियोगे सर्वाभियोगः प्रपद्यते, यतः स प्रजानुरागधर्मतो दुरुच्छेदो भवतीत्यर्थः ॥ ४४ ।

## 42सिन्धः कार्योऽप्पनार्येण सम्प्राप्योत्सादयेदि सः । रेणुकायाः सुत इव मूलेप्विप न तिष्ठति ॥ ४५ ।

42 सन्धिः कार्यौ दानार्येण स प्रायः सादयन् द्विषः ।

45. Peace has to be made with an Anārya prince in order to avoid his stern wrath leading to total destruction as happened to the Kṣatriyas who had been thoroughly destroyed by Paraśurāma, the son of Renukā.

अनार्येणापि सन्धिः कर्तव्य इत्याह—सन्धिरिति । अनार्येणापि दुःशीलेनापि, सन्धिः कार्यः, यतः सः सम्प्राप्यीत्सादयेत्, द्विषः शत्रून्, प्राप्य उत्सादयेत् विनाशयित । रेणुकायाः जमदिमपत्न्याः, स्रुतः परशुरामः इब मूलेष्पपि क्षत्रियानुत्साद्य तद्बालतरेष्वपि न तिष्टति । तानप्येकविंशतिवारान् उत्सादितवानित्यर्थः । अनार्यता तु शास्त्रेषु दुष्टस्येव बधोऽभिहितः, तेन तु अद्रष्टानां बहूनां वध इति ॥ ४५।

# संघातवान् यथा वेणुर्निविड्ः कण्टकैर्वृतः । न शक्यते समुच्छेतुं भ्रातृसंघातवांस्तथा ॥ ४६ ।

46. Just as a bamboo grove covered by throny thickets (is impenetrable), so also a ruler supported by his (devoted) brothers is invincible.

भ्रातृसंघातवतः सन्धेयत्वमभिधातुमाह—संघातवानिति प्रतीतम् ॥ ४६ ।

## समाक्रान्तस्य बलिना सर्वयत्नोवतोऽपि हि। हरिणस्येव सिंहेन शरणं नेह<sup>43</sup> विद्यते॥ ४७।

### 43 नेव

47. When attacked by a stronger enemy, a ruler inspite of all his efforts finds himself in a helpless condition like a deer in the clutches of a lion.

बलिना सिन्धः कर्तेव्य एवेत्याह—समाकान्तस्येति । बलवता समाकान्तस्य केनाप्युपायेन निस्तारो नास्तीत्यर्थः । अतो बलीयान् सन्धेय एव सर्वथेति प्रतीतम् ॥ ४७ ।

> र्द्वदायच्छमानो<sup>44</sup> हि सिंहो मत्तमिव द्विपम्<sup>45</sup>। हिनस्ति<sup>48</sup> बळवांस्तस्मात् सन्धेयः शिवमिच्छता ॥ ४८।

<sup>44</sup> मानोऽपि

<sup>45</sup> मत्तानिप द्विपान्

<sup>46</sup> निहन्ति

48. Intending to acquire only a portion (not the whole) of the territory when a stronger ruler invades the kingdom (of a weaker ruler), he will kill the latter like a lion killing an infuriated elephant. Hence in the interest of his own welfare he (the weaker ruler) should conclude peace with the assailant.

किञ्च, ईेबदिति ईषदायच्छमानः किञ्चिन्मालमादातुमुद्यतः, बलवान् मत्तद्विपघाती सिंह इव, हिनस्ति निहन्ति, तस्मात् शिवं स्वकुशलं इच्छता, स सन्धेयः, एव इति ॥ ४८ ।

# बिलना सह योद्धव्यमिति नास्ति निदर्शनम्। प्रतिवातन् नहि घनः कदाचिदुपसर्पति<sup>47</sup>॥ ४६।

### 47 कदाचिदपि सपति

49. There is no evidence to justify fighting with a more powerful enemy, for clouds can never move in a direction opposite to that of the wind.

अपरच, बलिनेति । एवं दुर्वलोऽपि बलिनः सम्मुखं स्थातुमशक्त इत्यर्थः ॥ ४६ ।

## बलीयसि प्रणमतां काले विक्रमतामपि<sup>48</sup>। सम्पदो नापसर्पन्ति<sup>48</sup> प्रतीपमिव निम्नगाः॥ ५०।

### <sup>48</sup> विकासतामपि <sup>49</sup> नापगच्छन्ति

50. Wealth or the resources of a state will not be unnecessarily exhausted if peace is concluded with a stronger adversary, just as rivers naturally flow downwards. It may provide the weaker ruler to demonstrate his provess in an opportune time.

किन्न, बलीयसीति । इति प्रतीतम् ॥ ५० ।

जमदग्नेः सुतस्येव सर्वः सर्वत्न सर्वदा । अनेकयुद्धजयिनः प्रतापादेव भुज्यते<sup>50</sup> ॥,५१ ।

### <sup>50</sup> भिद्यते

51. A ruler who has to his credit many victories against his adversaries in different fields of battle on different occasions commands respect from all by the influence of his prowess like the son of Jamadagni (Paraśurāma).

अनेक्युद्धजयिनः सन्धेयत्वं द्रष्टान्तेन समर्थयितुमाह - जमदम्भेरिति । सुप्रतीतम् ॥ ५१ ।

अनेकयुद्धविजयी सन्धानं यस्य गच्छति । तत् प्रतापेन तस्याशु वशं गच्चन्ति शत्रवः ।। ५२ ।

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> विद्विषः

<sup>52.</sup> When a victor of many battles forms an alliance with a ruler,

the adversaries of the latter soon yield to him out of their fear for his prowess.

एतदेव समर्थयन्नाह -अनेकेति । स्पष्टम् ॥ ५२ ।

## न जातु गच्छेद् विश्वासं सन्धितोऽपि<sup>52</sup> हि बुद्धिमान्। <sup>53</sup>अद्गोहसमयं कृत्वा वृत्वमिन्द्रः पुराऽबधीत्<sup>54</sup>॥ ५३।

<sup>52</sup> संहितोऽषि

<sup>53</sup> अद्रोहे

54 पुरात्रधीत्

53. An intelligent ruler (Vijigīṣu) should not place too much reliance on his adversary even after concluding peace (i.e., he should not be complacent); rather he should mark time during the period of cessation of hostilities and strike him as had been done to Vṛṭra (the demon leader) by Indra (the lord of the Gods) in times of yore.

सन्धिरपि सर्वथा न विश्वसनीय इत्याह —न जात्विति । सन्धित (संहितः) कृत सन्धानः, बुद्धिमान् सुचतुरः, जातु कदाचित् विश्वासं न गच्छेत् न विश्वसेत् । हि यतः, अद्रोहे (अद्रोहसमये वा) द्रोहाकरणविषये, समयं प्रतिज्ञां कृत्वा, इन्द्रः पुरा पूर्विस्मन् काले, वृत्नं तन्नामकमसुरं अवधीत् ॥ ५३ ।

## विकारं याति पुत्रो हि<sup>55</sup> राज्यान्नीवः पिता तथा । तह्योकवृत्तान् नृपतेरन्यदु वृत्त**ं प्रचक्षते ॥ ५४** ।

## <sup>55</sup> पुलोऽपि राज्यालीङ्स्तथा पिता

54. A son or a father, whoever comes to throne, undergoes a change in his nature and way of life. So it is said that the ways of life of the common people is much too different from that of the ruler.

राज्यं विकारोत्यादीत्याह—विकारमिति । राज्यालीदः राज्यलक्ष्म्याऽलङ्कृतः, पुत्रोऽपि तथा पिता विकारं विकृतिमद्भावं याति प्राप्नोति । तत् तस्मात् लोकवृत्तान् लोकचरितान्, चपतेर्वृत्तं अन्यत् विलक्षणं प्रचक्षते स्पृतिकाराः इत्यर्थः ॥ ५४ ।

## अभियुक्तो बलवता तिष्ठन् दुर्गे प्रयत्नवान्। तद्वलीयस्तराद्वानं कुर्वीतात्मविमुक्तये॥ ५५।

55. In the event of an attack by a stronger (and more powerful) enemy, the assailed ruler should take shelter in his fort taking necessary measures for resistance, and in the meantime invoke the assistance of a ruler (an ally) more powerful than the invader for his own liberation (from the besieged condition).

यत्र बलवान् सन्धिं नेच्छेत् तत्र विधेयमाह—अभियुक्त इति । तिष्टन् दुर्गे प्रयत्नवान् कृत-रक्षातिशयः । तस्मादिष यो बलीयस्तरस्तस्याह्वानं कुर्वीतात्मविमुक्तये दुर्गोपरोधविमुक्तयर्थमिति ॥ ५५ ।

## °°स्वोत्साहशक्तिमुद्रीक्ष्य विगृह्वीयान् महत्तरम् । केशरीव द्विपमिति भारद्वाजः°<sup>7</sup> प्रभाषते ॥ ५६ ।

### <sup>56</sup> स्वशत्त्युत्साह

### <sup>57</sup> भरद्वाजः

56. (In case the support of a stronger ally is not available) the besieged ruler should assess his own power and resources and give a fight to the more powerful invader with all his energy as a lion would jump upon a more powerful elephant. This is the opinion of Bharadvāja (or the school of Bhāradvāja).

बलीयस्तराभावे विधेयमभिधातुमाह—स्वशक्तयुत्साहिमिति (स्वोत्साहशक्तिमिति मूलम्)। स्वशक्तयः (स्वकीयाः शक्तयः) प्रभुमन्त्रोत्साहलक्षणाः । उत्साहः शक्तित्वेन पिठतोऽपि पुनरुपादीयते शौर्यस्याधिकार प्रदर्शनार्थम् । तम् उद्वीक्ष्यात्मनो, विगृह्णीयात् महक्तरं ज्यायांसं, केशरीव द्विपं, केशरी द्विपापेक्षया महक्तरो न भवति किन्तु शक्युत्साहयुक्तः । केशरिसमानमात्मानमुद्वीक्ष्य महक्तरमपि (द्विपं विगृह्णाति तथा ) विगृह्णीयादिति भारद्वाजो महर्षिः प्रभाषते । मतान्तरदर्शनं च गत्यन्तराभावं ज्यायसा विग्रह्णो नान्यथेति ॥ ५६ ।

## एकोऽपि सिंह: साहस्न' यूथं मध्नाति दन्तिनः । तस्मात् सिंह इवोदग्रमात्मानं विक्य सभ्पतेत् ॥ ५७ ।

### <sup>58</sup> दन्तिनाम

## <sup>59</sup> सिंहमिवोदारमात्मानं

57. A single lion destroys (with his prowess) the herd of a thousand tuskers. In the same way like a lion, fired by his own valour a (besieged) ruler should fall upon a more powerful enemy.

एतदेव द्रदियतुमाह—एकोऽपीति । एकोऽपि सिंहः साहस्रं यूथं दन्तिनां पक्षे सदूशल्क्षण-क्षत्रियाणां मथ्नाति विनाशयति । तस्माद् सिंहमिबौदग्रमात्मानं वीक्ष्य ज्यायांसं प्रति सम्पतेत् । नान्यथेति ॥ ५७ ।

मिवोत्मानमुदारं वीक्य

## ज्यायांसं हि ससैन्यस्य कि बलाद् विक्रम्य निघ्नतः। प्रतापसिद्धी कि सर्वेत्र भवन्ति रिपवोऽपरे कि ॥ ५८।

<sup>60</sup> ज्यायांसमत्पसैन्यस्य

<sup>61</sup> सिद्धाः

### 62 रिपवी वशे

58. The (assailed) ruler even with his small (limited) forces surcharged with desperate courage can outmanoeuvre the stronger enemy, and then the success of his powerful endeavour brings his other enemies under his submission (without any fight).

अत्र गुणं दर्शयन्नाह—ज्यायांसमिति । ज्यायांमं प्रभुशत्त्यधिकं अल्पसेन्यस्य उत्साहशत्त्रये-

वाधिकस्य बलाद्विकम्य निम्नतो व्यापादयतः, प्रतापेनैव सिद्धा भवन्ति रिपकेऽपरेः, विम्रहं विनैवेत्यर्थः॥ ५८।

## सन्धिमिच्छेत् समेनापि सन्दिग्धो विजयो युधि । न हि संशयितं कुर्यादित्युवाच बृहस्पतिः ॥ ५९ ।

59. If the prospects of victory in war appears doubtful, the *Vijigīṣu*, should conclude peace even with an adversary of equal powers and resources. Bṛhaspati says that no venture should be made if the result seems doubtful.

अगतिकगतिपक्षे विम्नहमिश्याय प्रस्तुतसिश्यमेवाभिश्वातुमाह—सिश्यमिति । न केवलं ज्यायसा, समेनापि समशक्तिनापि सिश्यमिच्छेत् । छुत इत्याह—यतः सिश्यमे विजयो युधि, यतो हीनैरिप ज्यायांसो जिता दूर्यन्ते, इति सांशयिकं कार्यः विवेकी न कुर्यादिति बृहस्पतिस्वाच । निःसिन्दिग्धे प्रशृक्तिनीतिविदामिष्यत इति ॥ ५६ ।

## ° तत्सम्प्रवृद्धं रतिवृद्धिकामः समेन सन्धानिमहोपच्छेत्° । अपक्वयोर्चा घटयोरवश्यमन्योन्यभेदी समसन्निपातः॥ ६०।

### <sup>63</sup> आसम्प्रवृद्धे रिभवृद्धिकामः

### 64 मिवोपगच्छेत्

61. Death and destruction, sometimes of both the parties, are the by concluding alliance with a power of equal resources as otherwise (by fighting with each other) both would perish like two unbaked pitchers striking each other.

तथा—आसम्प्रवृद्धे रिति (तत्सम्प्रवृद्धे रिति मूलम्)। आसम्प्रवृद्धेः सम्यक् प्रकृष्टा वृद्धिः सा भवति यावत् अभिवृद्धिकामो विजिगीषुः समेन सन्धानं इह शास्त्रे स्थित ( इह पृथिव्यां वा ) उपगच्छेत् । व्यतिरैकेणैतह् ष्टान्तयित, अपक्वयोरिव घटयोः समसन्निपातः तुत्याघातः अन्योन्यमेदी उभयोः परस्पर-भेदकारी भवति ॥ ६० ।

## नाशो<sup>65</sup> भवति युद्धेन कदाचिदुभयोरपि। सुन्दोपसुन्दावन्योन्यं समवीयौं हती न किम्?॥ ६१।

## <sup>65</sup> युद्धे विनाशो नियतः ; युद्धेन नाशो भवति

61. Death and destruction, sometimes of both the parties, are the (inevitable) results of war. Did not the demons Sunda and Upasunda of equal strength kill each other?

एतदेव दर्शयन्नाह—युद्धेन नाशो भवतीति । तथा र्च सुन्दोपसुन्दाखौ दानवावन्योन्यवधौ तिलोत्तमाभिलाषात् जातविरोधौ सोदयौँ समवीयौँ हतौ युधीति ॥ ६१ ।

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> वनन्यवधौ

# विहीनोऽपि सुसन्धोऽपि<sup>66</sup> व्यसने रिपुरागतः। पतन् दुनोति हिमवत्तोयबिन्दुरिव क्षिती<sup>67</sup>॥ ६२।

### <sup>66</sup> हि सन्धेयो

67 क्षते

62. In times of an imminent danger from the enemy quarters threatening a *vijigişu*, he may conclude peace even with his weaker adversaries (to avoid the possibility of any trouble from their quarters), for drops of ice-cold water on an open wound would cause severe pain (i.e., when already afflicted with troubles, slight hostility from any direction would make it unbearably painful).

न केवलं समी, हीनोऽपि सन्धेय इति दर्शयनाह—विहीन इति । हि यस्मात् मनो दुनोति क्षते तोयबिन्दुरिब (पतन्) एवं व्यसने रिपुर्हीनोऽपि तस्मात् सन्धेयस्तथा ॥ ६२ ।

# न सन्धिमिच्छेद्धीनैश्च<sup>68</sup> तत्रु हेतुरसंशयः। तस्य विश्रम्भमालभ्य<sup>69</sup> प्रहरेत् तं गतस्वृहः<sup>70</sup>॥ ६३।

<sup>68</sup> द्धीनरचेत्

<sup>69</sup> मालक्ष्य

<sup>70</sup> तल निःस्प्रहः ; निष्ठुरम्

63. If the weaker prince does not like to bind him down m an alliance with the *vijigīṣu*, for the reason of the former's lack of confidence on the latter, the *vijigīṣu* should try to win his confidence (by other means i.e., by offer of *sāma dāna* etc.), failing which he should strike him down ruthlessly.

सन्धिमनिच्छतो हीनस्य बधीपायमाह—न सन्धिमिनि । यदि हीनोऽपि सन्धि नेच्छेत् तत्रालक्षितः कश्चिद्हेतुः कारणमसंशयं विद्यत इत्यनुमीयने इति शेषः । तत्र सामादिभिस्तथा विधेयं यथा विश्रम्मों भवति । विश्रम्भं चालक्ष्य प्रहरेदिति निष्ठुरं, यथा स समूले नश्यतीति ॥ ६३ ।

> बलीयसाभिसन्धाय तं प्रविश्य प्रतापवान्<sup>71</sup>। तथा साध्वनुगन्तव्यो<sup>72</sup> यथा विश्रम्भमाप्नु यात् ॥ ६४। विश्रम्भी<sup>73</sup> नित्यमुद्युको निगृद्धाकारचेष्टितः। प्रियाण्येवभिभाषेत यत् कार्यं कार्यमेव तत्॥ ६५। विश्रम्भात् प्रियतामेति विश्रम्भात् कार्यमुच्छति। विश्रम्भोण हि देवेन्द्रो दितेर्गर्भमघातयत्<sup>74</sup>॥ ६६।

64-66. Having concluded peace with a stronger adversary, a ruler

<sup>71</sup> प्रवलवान्

<sup>72</sup> सावुपगन्तव्यो, सावनुगन्तव्यो.

<sup>73</sup> विश्रमभे ; विस्रव्धोनित्य 74 मपातयत्

should by all possible means try to be intimate with him, and gain his confidence by meticulously following his commands. But inspite of securing the confidence of the former, the ruler should always be alert and watchful of his movements secretly and try to please him with sweet and gratifying words, while pursuing (covertly though) his own end and aim (i.e., to strike the adversary at an opportune moment). Intimacy develops out of confidence and the desired goal is also achieved by creating confidence. It was through confidence that Indra (the lord of the Gods) could destroy the foetus of Diti (the mother of the demons).

संशयवृत्तेहींनतरसन्धिमिभधातुमाह—बलीयसेति । बलीयसा ज्यायसा दण्डादिभिरुपनतः अभिसन्धाय सन्धि कृत्वा तमनुप्रविश्य अनुजीविवृत्त्यादिना प्रयत्नवान् अतिसन्धेयो भूत्वा तथासौ आश्रितोऽनुगन्तव्यः सेवनीयो यथा विश्रम्भमाप्नु यादिति ॥ ६४ ।

एतदेव समर्थयति—विश्रम्भीति । विश्रम्भीलब्धविश्रम्भो (लब्धविश्वनासो वा) नित्यसुद्युक्तः सावधानो निगृहाकारचेष्टितः कृतेङ्गिताकारविषयासः "आचरन् हि प्राज्ञो धृतिम्" इति वचनात् । प्रियाण्येवाभिभाषेत जयजीवेत्यादिकानि, यत्तु कार्यं विनाशादिकं तत्कार्यमवश्यं कर्तव्यमेव ॥ ६५ ।

विश्रम्भक्रमफलं दर्शयन्नाह—विश्रम्भादिति । विश्रम्भाद्वित्वासात् प्रियतां वल्लभत्वमेति, विश्रम्भात्कार्यं तद्वधादिकं ऋच्छति गच्छति । विश्रम्भेण देवेन्द्रो दितेर्गर्भं दैत्यजनन्या गर्भम् अपातयत् । प्रतिबलो दैत्यो भविष्यतीति शङ्कया ॥ ६६ ।

युवराजेन सन्धाय प्रधानपु हवेण वा । ततः<sup>75</sup> प्रकोपं जनयेदिभयोक्तुः स्थिरात्मनः ॥ ६७ ।

### <sup>75</sup> अन्तः प्रकोपं

67. The assailed ruler should enter into secret alliances with the crown prince and principal officers (of the assailant king) in order to create dissension (in the ranks) of the assailant king of firm resolution (so that his resolution is slackened due to growing internal dissension, antahprakopa).

भूयोऽपि ज्यायस्यभियोक्तरि विधेयमाह—युवराजेनेति । अभियोक्तुः युवराजेन प्रधानपुरुषेण वा मन्त्रिपुरोहित-सेनापत्यादिना सन्धाय द्रवृतरं (गृवृतरं वा ) सन्धि कृत्वा अन्तः प्रकोपं जनयेत्। परस्परिवरोधं कुर्यादिभियोक्तुः स्थिरात्मनोऽपि तथा ॥ ६७ ।

अर्थोत्सर्गेण महता लेखेश्चाप्यात्मसंहिते १० । प्रधानपुरुषस्येह प्रकुर्वीतात्मदूषण १७ ॥ ६८ । दूषिते हि महामात्रे रिपुरुप्रोऽपि धीमता । स्वपक्षे यस्य १० विश्वास इत्थम्भूतश्चः निष्क्रयः ॥ ६६ ।

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> श्वाप्यर्थसंहितै

<sup>77</sup> प्रकुर्वीतार्थदूषणम् ; कारयेदर्थदूषणम्

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> यात्यविश्वासमित्थ

68-69. He should also by offering money (bribes) and procuring forged documents (of sinister import) try to implicate the principal officers of the enemy state with false charges of corruption.

When an intelligent ruler is able to implicate the principal officers of the enemy with charges of corruption, the enemy, however formidable thinking faithlessness to be rampant in his own ranks, becomes inactive himself (i.e., does not care to risk a military expedition).

प्रधानपुरुषस्यार्थद्षणोपायमाह—अर्थीत्सर्गेणेति । अर्थस्य हिरण्यादेश्तसर्गेण दानेन महता प्रचुरेण, लेखेश्वाप्यर्थसंहितेः मुद्राराक्षसोक्तन्यायेन भेदप्रतिपादकार्थसंहितेः प्रधानपुरुस्यसेनापत्यादेद्ष्षणं कुर्यात् ॥ ६८ ।

दूषणफलमभिधातुमाह —दूषितं इति । दृषितं सम्पादितदोषे महामात्ये सेनापत्यादिके रिपु-रुमोऽपि बलवत्तरोऽपि कूरोऽपि धीमता विजिगीपुणा ; स्वपक्षे आत्मिहतपक्षे यात्यविश्वासं, इत्थम्भूतश्च निष्कियः अभियोगिकियारहितो भवतीत्यर्थः ॥ ६६ ।

# अरेरमात्यान् सन्धाय तद्वस्थं<sup>78</sup> समुन्नयेत्। भिषग्भेदेन वा दात्रुं रसदानेन साध्येत्<sup>80</sup>॥ ७०।

## 79 तदारम्भं शमं नयेत् <sup>80</sup> शातयेत्

70. By entering into secret alliances or by conspiracy with the *amātyas* or counsellors of the enemy, the assailed ruler should try to neutralise the move of the assailant, and kill him by estranging the court physicians or by secret administration of poisonous drugs.

अरिसाधनस्यावश्यफलं तदुपायचाभिधातुमाह—अरेरिति । अरेः अभियोक्तुः, अमात्यान् सन्धाय तदारम्भं तत्कृत प्रतिकूलताचरणोद्योगं, शमं उपशमनं, नयेत् प्रापयेत् । भिषगूभेदंन उत्कोचादि द्वारा वैद्यभेदं समुत्पाद्य, वा अथवा, रमदानेन विषप्रयोगेन शत्रं, साध्येत् हन्यात् ॥ ७०॥

# अरेः सर्वप्रयत्नेन पश्चात्कोपं प्रकल्पयेत्,। पश्चात्कोपमथातिष्ठन्ननुस्मृत्य<sup>81</sup> प्रसाधयेत् ॥ ७१ ।

## <sup>81</sup> मथानिष्टमनुस्टस प्रघर्षयेत्

71. The assailed ruler should in all seriousness incite hosility of the enemy of the assailant, situated to his rearside (so an ally to the former), so that by taking advantage of the critical situation of the assailant due to hostility on his rear (paścātkopam) the assailed ruler may crush him.

किन्न, अरेरिति । तथा अरेरिभयोकतुः सर्वप्रयत्नेन अत्यादरेण पश्चात्कोपं स्थानीये विषये वा कोपं कलहं प्रकल्पयेत् निष्पादयेत् । पश्चात्कोपमथातिष्टन् विजिगीषुमनुमृहय (अनुस्मृहय वा ) प्रधर्षयेत् हृन्यादिति ॥ ७१ ।

# उद्देश<sup>82</sup>कृतसंवासैश्चरै<sup>82</sup> नैंमित्तिकैररेः<sup>83</sup>। उपोदृज्यसनादेशं कारयेत् साधु<sup>84</sup>लक्षणैः॥ ७२।

82 तहेश

828 श्रारे

83 कैरपि

<sup>84</sup> सिद्ध

72. (In order to prevent an imminent invasion by the enemy) the ruler should deploy spies in the guise of astrologers and foretellers decked with all marks of an expert in reading omens and signs, so that they would predict (as if by calculating the movement of stars etc.) the dangerous results of the venture undertaken (which may dampen the spirit of the invader and his men for the time being at least).

उपायान्तरमाह—तद्देशेति ( उद्देशेति मूलम् ) । अरेर्यो देशः तद्देशकृतसंवासैः, तद्देशवासिभिः, तद्देशवासिभेः, तद्देशवासिभेः, तद्देशवासिभे हि प्रात्यियका भवन्ति । चारैर्गृदपुरुषेस्तथा नैमित्तिकैज्यौतिषिकव्यज्ञनैररेरभियोक्तुरुत्पातः स्चितं उपोढ़व्यसनादेशं महाभयक्षयपराजयदं व्यादेशं सिद्धलक्षणैः ( साधुलणैर्वा ) कारयेत् ॥ ५२ ।

### <sup>6</sup> जयलक्षणामापदं

# क्षयव्ययायासबधादिदोषं ब्यपेक्षयावेक्षित<sup>85</sup>साधुकृत्यः। कामान्तु<sup>86</sup> पीड़ामपि काञ्चिदिच्छेन्नविग्रहं तत् प्रभवा हि

दोषा: ॥ ७३ ।

## <sup>85</sup> दोषव्यपेक्षयान्त्रीक्षित

## <sup>86</sup> कामं तु

73. In view of the fact that in a war loss of men and materials (ksaya), heavy expenditure (involving drainage of the treasury, vyaya), various difficulties (physical and mental strains,  $\bar{a}y\bar{a}sa$ ) and death of principal officers etc., are unavoidable, an intelligent ruler should carefully assess the probable losses and benefits and would not like to continue a war (i.e., call a truce) even by willing acceptance of some hardship, for, the consequences of war are always disastrous.

अभियोगत्याजनार्थं भूयोऽपि निषेधं दशेयन्नाह—क्षयेति । वाहनपुरुषादिवधः क्षयः । धान्य-हिरण्यादीनामुपक्षयो व्ययः । प्रयाणे शीतोष्ण-वर्षदुःखाद्या वाधा आयासः । वधो युद्धे शस्त्रादिना मरणम् । आदिशव्दादौपनिषदप्रयोगेरङ्गवैकत्यादि । एते दोषा विष्रहे भवन्तीति येषामपेक्षया वीक्षितसाधुकृत्यः वीक्षितं साधुकृत्यं निरुपद्रवोपायो येन विजिगीषुणा स तथा । कामन्तु—अगतिकगति पशे कामशब्दप्रयोगः—परम् । पीड़ामपि कोशादिकृतपीड़ामपि काम्निदिच्छेत् न विष्रहं, हि यस्मात तत्प्रभवाः सर्वेऽपि क्षयादिदोषाः ॥ ७३ ।

> आत्मा<sup>87</sup>बलं वा सुहृदो धनानि वृथा भवन्तीह निमेषमात्रात्। मुहुर्मुहुश्चाकुलितानि तानि तस्मान्न विद्वान्नतिविग्रहीस्यात्॥ ७४।

74. In course of a war the ruler may in a moment have to suffer the loss of his wives, his own self, friends and allies and also his wealth. In consideration of constant anxiety and mental suffering resulting from wars an intelligent ruler should not indulge in frequent warfare (i.e., he should not be a warmonger (ativigrahī).

तदेव स्पष्टयन्नाह—कलत्रमिति। कलत्रं प्राणविद्धभं स्त्रीजनः। आत्मा सकलशास्त्रसंस्कृतः स्वकायः। सुह् रो बान्धवाः मित्राणि च, धनानि रत्नादीनि चतुर्विधानि। यथा भवन्ति निरर्थकानि जायन्ते। शस्त्रप्रहारेर्गतजीवितस्य तत्कार्यासम्पादनात्। निमेषमात्रादेव। मुहुर्मुहुश्च विद्यहे सित आकुलितािन विद्यहमयेन भवन्ति तानि कलत्रादीनि। तस्भात् कारणात् विद्वान् नीतिशास्त्रवित् अति-विद्यही विरोधकारी स्यान्न च। (अ)न्यायतः समायातिवद्यहं परिहरेदित्यर्थः॥ ५४।

## सुद्धदु धनं तथा राज्यमात्मानं कीर्तिमेव च। युधि<sup>88</sup> सन्देहदोलास्थं को हि कुर्यादवालिशः॥ ७५।

<sup>88</sup> इति

75. Knowing that in a war friends, riches, the kingdom and even his own life and glory are put to stake, who would be so imprudent to launch upon a war?

अन्यायेन संग्रामे दोषं दर्शयन्ताह—सहदिति । इति प्रतीतम् ॥ ५५।

साम्ना प्रदानेन विभेदनेन सन्तापयेत् <sup>६०</sup> साध्वभियुज्यमानः । सन्धित्सुरेवास्य <sup>६०</sup> च स्यैन्यचक्रं सीमान्तमायान्तमपेत

सन्धिम् ॥ ७६ ।

76. A wise ruler when assailed should aflopt the three well known means of sāma (conciliation), dāna (offer of gifts) and bheda (sowing dissension in enemy's ranks) and conclude peace with the assailant. If the assailant himself is desirous of peace, though of identical military strength, the ruler would do well to conclude peace with him from a distance (i.e., before he undertakes a march).

समोऽप्यभियोक्ता सन्धेय एवंति दर्शयन्नाह—साम्नेति । साम्रा सम्बन्धोपाख्यानादिपश्चविधेन । तद्यया सम्बन्धोपाख्यानम्, गुणकीर्तनम्, परस्परोपकारदर्शनम्, आयितप्रदर्शनम्, आत्मोपिनधानमिति । तत्र अस्माकं पिता तव श्राता भवतीत्यादि सम्बन्धोपाख्यानम् । तथा अभिजनशरीरकर्मप्रकृतिश्रुत-द्रव्यादीनां श्लाघनं गुणकीर्तनम् । तथा भवद्भिरस्माकमस्माभिश्च भवतामिति परस्परोपकारदर्शनम् । तथा अस्मिन्नेव कृते इदमावयोर्भविष्यतीत्याशाजननमायितदर्शनम् । तथा यन्मम द्रव्यं तद् भवतः स्वकृत्येषु उपयोज्यमिति आत्मोपनिधानमित्येवं साम पश्चविधम् । तथा प्रदानमर्थोपकारस्तदिष

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> सन्धापयेत : संस्थापयेत : संस्तम्भयेत

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> सन्धित् सुरारात् समसेन्यचकं सामन्तमायान्त

चतुर्विध(पश्चविध ? )मपूर्वदानं, गृहीतप्रतिदानं, गृहीतानुवर्तनं, (स्वयं ? ) प्राह-प्रमोक्ष इति । द्विविधं शङ्काजननमिर्भत्सनं च भेद इति कौटित्यः। ऐवंविधोपायत्रयेण सन्धापयेदभियोकारं विगतामर्षं कृत्वा सन्धौ योजयेन् साधु सुश्चिष्टं यथा भवति । अभियुज्यमानो विजिगीषुः सन्धित्सुर्यदि भवति आरात् सिन्नहितं सामन्तं भूम्यनन्तरिमत्यर्थः । आयान्तमागच्छन्तमपेत सिन्धं सन्धापयेदिति सम्बन्धः ॥ ७६ ।

# <sup>91</sup>सुगुप्तिमाधाय सुसंहतेन<sup>92</sup> बलेन धीरो विचरन्नरातिम्। सन्तापयेद् येन सुसभ्प्रतप्तस्तप्ते न सन्ताप<sup>93</sup>मुपैति तप्तः ॥ ७७ ।

<sup>91</sup> स्वग्रप्ति

92 सुसंहितन

93 सन्धानम्पति

77. Armed with adequate defences and an well organised army, a wise ruler, if assailed, should deal furiously with the attacking enemy, so that the latter is made to suffer serious consequences. Only when the enemy is afflicted severely, will himself sue for peace, as a piece of red hot iron only is fused with another piece of red hot iron.

सन्धिमनिच्छत्यभियोक्तरि विधेयमाह—सुगुप्तिमिति। सुगुप्ति (स्वगुप्ति वा) आत्मनः सपरिच्छदस्य रक्षामाधाय कृत्वा सुसंहतेत ( संहितेन ) अभेदेनेव एकीभूतेन बलेन चतुरङ्गोण सारतरेण धीरो धेर्यवात् विचरन् विविधं पश्चात् पुरतः सर्वतः चरन् वीवधासारप्रचारं कुर्वन् अरातिं, सन्धि-यस्मात् तप्तं लोहं तप्तेनैव मनिच्छन्तं सन्तापयेदुद्वेजयेत् येन स सुसम्प्रतप्तो भवतीति शेषः। लोहेन सन्धानमुपैति नान्यथेति दर्शनार्थः। तया च कौटित्यः "नातप्तं लोहं लोहेन सन्धत्त" इति ( ७।३।८ ) ॥ ७७ ॥

> इति स्म सन्धिं खलु सन्धिवत्तमा बभाषिरे पूर्वतरा व महर्षयः। तदेतदेवं १० विजयन्नरेश्वरः १० समीक्ष्य कार्य गुरु

चेति तद्विधाः<sup>97</sup> ॥ ७८ ।

इति सन्धिविकल्घो नाम चतुर्दशं प्रकरणम् ।

# इति कामन्दकीये नीतिसारे सन्धिविकल्पोनाम नवमः सर्गः ॥

94 पर्वतना

95 तदेतदेनं

96 विनयेन्नरेश्वरः संवीक्ष्य चेचरद् द्विधा

78. These are the different forms of peace or alliances enumerated by experts (the great sages of yore) in the theory of peace-making. A ruler should apply those theories in regulating the conduct of his enemies (and bringing them over to the path of peace) after a thorough assessment of possible good and evil consequences.

उपसंहरन्नाह—इतीति । इत्येवमुक्तप्रकारेण सन्धिवत्तमा अतिश्येन सन्धिवदः सन्धि बभाषिरे प्रोक्तवन्तः पूर्वतमाः शुक्रब्रहस्पतिप्रभृतयो महर्षयः । बलादाक्रम्य तत्तस्मात्कारणादेतत्सिन्धमणि-च्छत्यप्यरौ विनयेत् विशेषेण प्रापयेत् अरिः (रिं ?) कारयेदित्यर्थः । समीक्ष्य प्रज्ञ्या द्रष्ट्वा कार्यं गुरु चेतर्च वं द्विधेति ॥ ७८ ।

इति चतुर्द्धः सन्धिविकल्पप्रकरणम् ॥ इति कामन्दकीय नीतिसारटीकायामुपाध्यायनिरपेक्षानुसारिष्यां सन्धिविकल्पो नाम नवमः सर्गः ॥

### दशमः सर्गः

१५। विग्रहविकल्पप्रकरणम्।

अमर्षोपगृहीतानां मन्युसन्तप्तचेतसाम् । परस्परापकारेण पुंसां भवति विग्रहः ॥ १ । आत्मनोऽभ्युदयाकाङ्क्षी पीड्यमानः परेण वा । देशकाळवळोपेतः प्रारभेत¹ हि विग्रहम् ॥ २ ।

1 प्रार्भेतव ; प्रार्भेतह

### Sarga X

Prakarana 15.

(Vigrahavikalpa: Varieties of war)

- 1. Seized with revengefulness and agitated by feelings of resentment due to mutual harmful actions men take recourse to war (vigraha).
- 2. War is also resorted to by one aspiring after elevation of his status (aiming at overlordship) or one suffering from harassment at the hands of his enemies, provided his territorial and military resources and time are advantageous to him.

सन्धिविकल्पादनन्तरं विश्रहविकल्पमभिधातुं विश्रहकारणान्येव तावदाह—अमर्षौपगृहीतानामिति । परस्परापकार-निवन्धनोऽमर्षौ मन्यूध विश्रहकारणमिति भावः । इति प्रतोतम् ॥ १ ।

आत्मन इति । न केवलममर्षादिकं विश्रहकारणं आस्मनोऽभ्युदयाकाक्क्षापि । सा विद्यते यस्य सः । पीट्यमानः परेण वा शत्र्णा कृतापकारः, गत्यन्तराभावे देशबलेन स्वसैन्यस्यानुकूत्येन विश्वकालबलेनोपेतः प्रारमेतेह विश्रहं नान्यथेत्यर्थः । ततश्च स्वस्य उन्नतीच्छा, परकृतापकारस्वेतत् युद्ध कारणमिति ॥ २ ॥

<sup>1</sup> काङ्क्षी पीड़ा विद्यते <sup>2</sup> स्यायामानुकृत्येन

राज्यस्त्रीस्थानदेशानां यानस्य<sup>2</sup> च धनस्य च । अपहारो मदो मानः पीड़ा वैषियकी तथा ॥ ३ । ज्ञानार्थधर्मशक्तीनां विद्यातो देवमेव च। मित्रार्थञ्चापमानञ्च<sup>4</sup> तथा बन्धुविनाशनम् ॥ ४ । भूतानुप्रहिचच्छेदस्तथा मण्डलदूषणम् । -एकार्थाभिनिवेशित्वमिति विप्रहयोनयः ॥ ५ ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ज्ञानस्य च बलस्य च <sup>3</sup> श

3-5. The sources (or causes) of war (vigrahayonayah) have been enumerated as follows: usurpation of the kingdom, abduction of women (of the royal family), occupation of forts and portions of territory, capture of mounts and vehicles (horses, chariots etc) as well as treasure (yanasya ca dhanasya ca), or enticing away of the learned men and soldiers (by the enemy), (one's own) arrogance and false sense of pride, erosion of material resources (due to enemy action, pīdā vaisavikī), infliction of damage to learning (or to the academic institutions), to the sources of wealth (or income), to the sources of royal power (state officers and men of the armed forces) and/or to religion (or religious beliefs and institutions of the people), influence of Destiny (or divine afflictions), for the sake of friends (to render aid to them in their difficulties), aggrieved by insulting behaviour (of the adversary), (to avenge) the destruction or killing of friends (at the hands of the latter's enemy), interference or trespass into the dominion of one's dependents previously assured of protection, incitement or disaffection among the rulers of the inter-statal circle and earnestness for the acquisition of the same object or status by both the contending rulers.

विग्रहोत्पत्तिकारणान्यभिधातुमाह—राज्य इति । राज्यं सप्तप्रकृतिकम् । स्त्री सीतादिकल्पा । स्थानं जनपदादि । देशो राष्ट्र कदेशः । यानं हस्त्यश्वादिवाहनम् । धनस्य रलादेरेतेषां प्रत्येक-मपहारो विग्रह्योनिरिति सम्बन्धः । तथा मदः शौर्योदिजनितो दपौ यथा दम्भोद्भवस्य । उक्तं च—"महादम्भोद्भवो नृप" इति । मानोऽहङ्कारः, कथमपि दि रामभयात् सीतां न सम्प्यामीत्येनंस्पः । उक्तं च "मानाद् रावणः परदारानप्रयच्छन्ति"ति । पीड़ा वैषयिकौ तथेथि जनपदरूपविषय सम्बन्धिनी पीड़ा सापि विग्रह्योनिरिति ॥ ३॥

अपराज्यपि विम्रह्योनित्वेन प्रसिद्धानीत्याह-- ज्ञानार्थमिति द्वाभ्याम् । शानविधातो ज्ञानस्य कारणभूतोपाध्यायादिविधातः । अर्थविधातो भूमिहिरण्यमित्रहृपस्यार्थस्य विधातः । धर्मविधातो धर्मस्य सामाजिकनियमस्य विधातः । शक्तिविधातः प्रभुमन्त्रोत्साहशक्तीनां विधातोऽनुतपत्तौ यत्नः, उत्पन्नानां विनाशः, दैवमेव च जन्मान्तरकृतं ग्रुभाग्रुभं म्रह्दौरूथ्यादित्ज्ञिम् । मित्रार्थं मित्रमहायता- हृपप्रयोजनम् । अपमानश्चेति मान्यानामपमाननम् । तथा बन्धुविनाशनं विम्रहृयोनित्वेन प्रसिद्धमेव ॥ ४ ॥

भूतेति । भूतानुग्रह इति—एकेन दत्ताभये मृगवने यदापरो मृगयायां विचरित तदिष विग्रह-कारणम् । तथा मण्डलस्य द्वादशराजकस्य मध्ये अदुष्टस्यापि दुषणं दुष्टत्वापादनम् । एकार्थाभिनिवेशित्वं एकिस्मन् विषये उभयोराग्रहः । इति प्रकारः एवं प्रकाराण्यन्यान्यिष परीवादस्तेयादीनि विग्रहयोनयः विग्रहहेतवो भवन्तीति ॥ ५ ॥

- जानपदाधिष्टानम्
   जानपदाधिष्टानम्
   जानपदाधिष्टानम्
- 🚣 अहमपि रावणः भयात् सीतां समर्पयामि ? इत्येवं रूपः
- विषयो जनपदस्तस्य पौड़ा
   विषयभूल प्रकृतीनाम् ( च सा तथा )
- एको भूम्मादिः स्त्र्यादिर्वा योऽर्थस्तत्राभिनिवंशित्वम् ग्रहणाग्रहबन्धः ।

## राज्यस्त्रीस्थानदेशानां दानेन च मदेन व। चित्रहस्य तु युक्तिश्चेरिति प्रशमनं स्मृतम्॥ ६।

### 5 दमेन

6. To mitigate the evils of war breaking out on (any one or more of) the issues like the appropriation of kingdom, of the women (of the royal family), of forts and or portions of territory, conciliatory measures of gifts (for appeasement) and restraint (on one's own self, dama) should be adopted. (The method of conciliation for an assailed ruler would be surrender or cession of a part of his territory in order to retain his hold on the rest, and for an assailant it would be restoration of status quo).

कारणाभावान् कार्याभावं मन्यमानो विश्रहकारणानामुत्पन्नानामप्युपशमार्थमाह—राज्यस्त्री इति । राज्यादीनामुक्तरूपाणां प्राधान्याद (प्रमादाद्वा)पहृतानामिष दानेन प्रत्यपणेन, दमेनोपशमेन च विश्रहस्य युक्तिज्ञीरिति प्रशमनं स्मृतमिति प्रतीतम् ॥ ६ ॥

## एतदेव तु विज्ञोयं स्वार्थधर्मविघातजे। विषयध्वंसजे शबोर्विषयप्रतिपीड्नम्॥ ७।

7. Similar conciliatory measures should also be adopted in cases of wars on the issues of damage to royal interests (or properties) or to laws (svārtha-dharma). But if the enemy indulges in destruction of material resources, counter measures of inflicting similar damage to the resources of the enemy kingdom should have to be taken (so as to compel him to desist from hostilities).

विषयभेदेन विग्रहस्य व्यवस्थापनमाह—एतदेव इति । स्वार्थधर्मविधातजे, स्वार्थविधात-धर्मविधाताभ्यां जाते विश्रहे, एतदेव पूर्वोक्तं प्रशामनमिति सम्बन्धः । विषयम्बंसजे शत्रुकृतविषय-विनाशजनिते पुनर्विग्रहे, शत्रोविषयस्य प्रतिपीइनं तेनामर्थस्योपशमो भवतीति ॥ ७ ॥

# यानापहारसम्भूते शानशक्तिबिघातजे । समस्तदर्थश्चाङ्गेन सान्त्या चोपेक्षणेन च ॥ ८ ।

### <sup>6</sup> ज्ञानापहार : धनापहार <sup>7</sup> शमस्तदर्थत्यागेन <sup>8</sup> वोपेक्षणेन वा

8. War on the issue of causing damage to means of transport (yānāpahāra) or of carrying off the media of learning (i.e., jnānāpahāra, learned teachers) or of causing damage to (the fountains of) learning (or academic institutions) or of causing erosion of royal powers (by compelling drainage of money, dhanāpahāra by enticing away some of the principal state officers, may be stopped by show of forbearance and indifference and forsaking them calmly (i.e., by the assailed king) and restitution of them (by the assailant).

भिन्नविषयकस्य विग्रहस्य प्रशमनोपायमाह—धनापहार इति (यानापहारेतिमूलम्)। धनापहार सम्भूते भूहिरण्याद्यर्थविघातजे। तथा ज्ञानशक्तिविघातजे—ज्ञानविघातजे शक्तिविघातजे च शमो विग्रहस्योपशमम् तदर्थत्यागेन उपाध्यायादि परित्यागेनापणेन वा। क्षान्त्यापहारादेः क्षमयानुज्ञानादु-पेक्षणेन वा दोषानुद्भावनेन वा अनवधारणेन ॥ ८॥

## अधर्मद्रोहसंयुक्ते मित्रजात<sup>®</sup> उपेक्षणम् । आत्मवान्मित्रवर्गे <sup>10</sup> तु प्राणानपि परित्यजेत् ॥ ६ ।

## <sup>9</sup> मित्रजातेऽप्युपेक्षणम् <sup>10</sup> आत्मवन्मित्रजाते

9. A ruler should be indifferent to any war launched by an unrighteous ally out of his own spitefulness. But an intimate ally in an identical circumstance must not be forsaken even at the risk of one's own life.

मित्रनिमित्तविग्रहे प्रशमोपायमाह—अधर्म इति । अधर्मद्रोहाभ्यां युक्तं मित्रमप्युपेक्षेत । तत् साहाय्यादानं विग्रहोपशमाय भवति । आत्मविन्मत्रजाते त्विति मित्रस्यात्मा प्रकृति तद्युक्तः तत्त्वं मित्रसम्पद्गुणसम्पन्नत्वम् । तथा च कौटित्यः "पितृपेतामहं नित्यं च वश्यमद्वेष्यं महरूष्ठसमुत्थान-मिति ।" (६।२।१२) एतद्गुणरूपो मित्रस्यात्मा, स विद्यते यस्य तदात्मविन्मत्रम् । तदर्थं जाते विग्रहे प्राणानिष परित्यजेत् न विग्रहमिति । एवंविध मित्ररक्षार्थं प्राणानिष परित्यजेदित्यर्थः ॥ ६ ॥

# अपमानात्तु सम्भूतं मानेन प्रशमं नयेत्। सामपूर्व उपायो वा प्रणामो वाभिमानजे॥ १०।

10. War caused by show of insult (insulting behaviour) is pacified by show of respect and that caused by pride and arrogance is pacified by conciliation and propitiation.

अवमानजनिते अभिमानगम्भूतं च वित्रहे प्रश्नमनापायमाह—अपमानादिति । तथा सामपूर्व उपाय इति साम प्रतिपादनं तत्पूर्व उपायो दानं भेदी वा । श्रणामोऽभिमानजे विश्रहे प्रशमार्थ विधेय: । "इन्द्राय स प्रणमति यो बळीयसे नमित" इत्याचार्य वचनात् ॥ १० ॥

# रहस्येन प्रयोगेन रहस्यकरणेन वा ।\* विप्रहं नाशयेद्वीरो¹¹ वन्धुनाशसमुद्भवन् ॥ ११ ।

## 11 शमयेद धीरो

### **\*इत्येत्यत् श्लोकपूर्वार्द्धं मू. पू. नास्ति ।**

This line is omitted in the B.I. text and has been restored from the  $t\bar{\imath}k\bar{a}$ . Hence the renumbering of the ślokas.

11. Hostility breaking out on the issue of assasination of an ally (by an assailant ruler) may be minimised (not by pursuing open war but)

by the application of secret expedients (rahasyena prayogena) or by employing spies and secret agents for exciting panic and confusion in the enemy dominion by demonstration of magical spells (rahasyakaranena) etc.

बन्धुनाशसमुद्भवं विप्रहे प्रशमोपायं तावदाह—रहस्येनेति । रहसि विजने भवौ रहस्यः । यस्य बन्धुविनाशो विहितस्तस्य एकान्ते अविदित एव गत्वा आत्मिनिवेदनपूर्वकं सामादीनां प्रयोगेण । एतच्च धर्मविजयिनि द्रष्टव्यम् । रहस्यकरणेन वा असुरविजयिनि । रहस्यानि क्रोधोपशमनमोहनमारणादीनि औपनिषदिकोक्तानि तेषां करणेन वा विग्रहं शमयेत् धीरो बन्धुनाश समुद्भविमिति प्रतीतम् ॥ ११ ॥

## येन पीड़ा न जायेत तादृशं तु विचक्षणः। कुर्यादर्थ परित्यागमेकार्थाभिनिवेशजे॥ १२।

12. When war becomes inevitable due to movement of two contending rulers for acquisition of the same object (or status) it can be avoided if one of them withdraws from the contest, if of course his position is not much compromised (by the withdrawal).

एकविषयाभिनिवेशजनिते विष्रहे प्रशामनोपायमाह—येनेति । येनार्थ परित्यागेन शक्तीनां पीड़ा क्षीणत्वं न जायेत तादृशं तु विचक्षणः कुर्यादर्थ परित्यागमेकार्थाभिनिवेशजे तुल्यविषयबासनामूलके विष्रहे, तादृशं अर्थपरित्यागं न सर्वमिति तात्पर्यार्थम् ॥ १२ ॥

धनापचारजांते तिन्नरोधं न<sup>12</sup> समाचरेत्। कदाचिद्विग्रहे पुंसां सर्वनाशस्तु<sup>13</sup> जायते॥ १३। <sup>14</sup>तयोपन्यासयुक्तेन सम्प्रदानादिकेन च।\* महाजनसमुत्पन्नं भेदेन प्रशमं नयेत्॥ १४।

This line is omitted in the B. l. text and has been restored from the  $t\bar{\imath}k\bar{a}$ 

- 13. In case of hostility caused by appropriation of a portion of wealth, it should not be prosecuted, for in that case, it (war) may lead to total loss of wealth and all resources.
- 14. A war with a strong power  $(mah\bar{a}jana)$  supported by other powers can be relieved by sowing dissension (bheda) among the parties through alluring offers, conciliatory gifts etc.

कोशापहारजनिते विश्रहे तदपहारसहनमेव समनोपाय इत्थाह—धनापहारजाते इति । धनस्य कोशस्यापहारेन जाते विश्रहे सित विरोधं न समाचरेत् । कस्मादित्याह—कदाचिदिति । तस्मात् धनांशापहारः सोढ्व्य इति ॥ १३ ॥

<sup>\*</sup> इत्येतत् श्लोकार्द्धं मु. पु. नास्ति

<sup>12</sup> धनापहारजे जातु विरोधं न

<sup>13</sup> नाजोऽपि

<sup>14</sup> तृष्णीपन्यास ; द्रष्टीपन्यास

एभिरेव कास्णेः, बहुभिः सह समुत्पन्ने विग्रहे प्रशममाह—महाजनेति । भेदेन, तृष्णोपन्यास<sup>०</sup>-युक्तेन प्रलोभनसहकृतेन सम्प्रदानादिकेन सामदानादिकेन च उपायविशेषेण प्रशमं शान्ति नयेत् प्रापयेत् ॥ १४ ॥

<sup>8</sup> धनापहारः

º तथोपन्यास

# भूतानुत्रहविच्छेदजाते 15 तत्र वदेत् प्रियम् । दैवमेव तु दैवोत्थे शमनं साधुसम्मतम् ॥ १५ ।

15 जातस्यान्तं व्रजेद् वशी ।

15. Hostility arising out of breach of assurance of favour and protection (to the internal or external elements) should be ended by the restitution of it with all restraint and by endearing speech, and that arising out of divine dispensations (i.e., like the outbreak of natural calamities) by prompt measures for the propitiation of Fate as prescribed by the wise.

भूतानुग्रहिवच्छेदजे दैवजे च विग्रहे प्रशमनमाह—भृतानुग्रहिति। तथा भूतानुग्रहिवच्छेदः अनन्तरोक्तस्यान्तं शेषं वशी विजिनेन्द्रियः व्रजेत् नान्यः। देवमेवेत्यादि प्रतीतम् ॥ १५॥

> मण्डलक्षोभसम्भूतमुपायैः प्रशमं नयेत् । सापत्न्यं <sup>16</sup> वास्तुजं स्त्रीजं <sup>168</sup>वाङ्जातमपराधजम् ॥ १६ं । वैरप्रभेदनिपुणैर्वे रं पश्चविधं स्मृतम् । जातं भूम्युपरोधेन तथा शक्तिविद्यातजम् ॥ १७ । भूम्यनन्तरजातं तु मण्डलक्षोभजन् तथा । चतुर्विधं वैरजातं <sup>17</sup>बहुदन्तीसुतोऽब्रवोत् ॥ १८ ।

18 सापन

18a वाग्जात

17 वाहुदन्ति

16-18. In case of disaffection arising in the mandala (the prakrimandala or internal elements of the state or the inter-statal circle of rulers), the ruler concerned should promptly remedy it by the application of political expedients (upāyas-sāma, dāna, bheda and daṇḍa). Experts in the science of war recognise five kinds of hostilities, (on the basis of their root causes), viz. Sāpatnam (rivalry as between co-wives or contending foes), Vāstujam (relating to land and properties), Strījam (relating to women), Vāgjātam (arising out of offensive and insulting remarks) or alternatively (as found in the Commentary) Cārajam (caused by reports of spies) and Aparādhajam (as sequel to commission of wrongs or transgression of law). In the opinion of Vāhudantīsuta (Indra, the son of the sage Vāhudantī, a political philosopher), hostilities are classified to be of four kinds, viz., arising out of appropriation of land or portion

of territory (by enemy action), acts prejudicial to the exercise of royal powers (Sakti-prabhuśakti, mantraśakti and utsāhaśakti), disputes with bordering states or boundary disputes and disaffection among the maṇḍala elements (internal or external).

मण्डलदूषणजे विग्रहे प्रशामनमाह—मण्डलक्षोभेति । मण्डलक्षोभ प्रकृतीनां विरागः विदोहः इति यावत् । उपायैः सामादीनां येन-केनचिदिप उपायेन इत्यर्थः । इदानीं वैरस्योत्पत्तिप्रकारमाह—सापन्नमित्यादि । सपन्नः शत्नुस्तज्ञं, वास्तुजं, भूम्यादिस्तद्हरणादिजं, स्त्रीजमपराधजं, वचनजं (वागूजातं )<sup>10</sup> चेति वैरप्रभेदिनपुणैवैरं पश्चविधं स्मृतमिति प्रतीतम् ।

प्रकारान्तरै वेरं चतुर्विधिमस्याह—जातिमिति। बाहुदन्तीसुत इन्द्रश्चतुर्विधमेव वैरिमित्य व्रवीत्। वास्तुजमेव द्विविधं-भूम्यपरोधजं अनुपरोधेऽपि भूम्यनन्तरेण सह विरोधो भवतीति (भूम्यनुप-रोधजं)। तथा शक्तीनां प्रभुमन्त्रोत्साहानां विघाताज्ञातं, मण्डलक्ष्तोभो द्वादशराजक (क्षोभः) एवं चतुर्विधं वैरेजातं मन्यत इन्द्रः ॥ १६, १७, १८ ॥

### <sup>10</sup> चारजं चारैरुतपादितं

कुलापराधजे वैरे<sup>18</sup> मन्यन्ते द्वे च मानवाः। किञ्चित्फलं निष्फलञ्च सन्दिग्धफलमेव च ॥ १६ । तदात्वे दोषजननमायत्याञ्चैव<sup>18</sup> निष्फलम्। आयत्याञ्च तदात्वे च दोषस्य जननं तथा ॥ २० \* । अपरिज्ञातवींर्येण दुष्टेन<sup>18</sup> स्तम्भितोऽपि वा। परार्थं स्त्रीनिमित्तञ्च दीर्घकालं द्विजोत्तमेः॥ २१ । अकाले<sup>20</sup> दैवयुक्तेन बलोद्धृत सखेन<sup>21</sup> च। तदात्वे फलसंयुक्तमायत्यां फलवर्जितम्॥ २२ । आयत्यां फलसंयुक्तं तदात्वे निष्फलं तथा। इतीमं षोड्शविधं न कुर्यादेव विग्रहम्॥ २३ ।

## ३इत्येतत् श्लींकस्योत्तरार्द्धं मुद्रित पुस्तके नास्ति ।

This line does not appear in the B.I. Edition text, but has been restored from the  $t\bar{t}k\bar{a}$ 

19-23. The Mānavas (the school of Manu) recognise only two kinds of hostilities. viz., *Kulaja* or that which is inherited from forefathers (continuing for generations, *sahaja* or natural enmity) and *Aparādhaja* caused by wrongs and transgressions i.e., *kṛtrima*). The types of hosti-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> प्राहवेंरे द्वे एव

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> मायत्यां चापि

<sup>19</sup>a प्रेण

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> अकालदैव

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> बलोद्वृत्तसखेन

lities which should not be embarked upon or prosecuted have been enumerated to be of sixteen kinds—viz., such military expeditions as are of a little prospect, of no prospect and of doubtful prospect, such as are likely to produce immediate damages and infructuous in future too, hence causing damages both at present and in future, expedition against an adversary of unknown military strength, and that launched by a wicked or deceitful foe (imputing false allegations), one undertaken for the sake of others (however apparently laudable), or for the sake of women (as in the case of Rāvaṇa abducting Sītā), one that is long drawn (as that is ultimately ruinous) or one against the venerable Brāhmaṇas (or their interests), one undertaken out of season (i.e., when troop movements are difficult due to climatic reasons), one against an adversary possessing divine grace or enjoying the support of powerful allies, an expedition immediately prospective but ultimately infructuous, or gainful in future but fruitless at present.

सामान्यतो वेरं पुनर्द्विविधमित्याह—कुलापराधजेति । कुलजं सपलजं निष्कारणकम् । रापं तु यत्सकारणकं तदपराधजमेवेति । मानवा मन्यन्त इति । इदानीं विश्रहे अपवादमाह—( धोड्याविधान् विश्रहान् न कुर्यादिनि ) किच्चिदल्पतरं फलं यस्य विश्रहस्य तं तथा निष्फलं फलरहितं सन्धिम्धफलं संश्रायितफलमेव च ॥ १६ ॥

तदात्वेति । तदात्वं विग्रहकाले एव दोवजननं मित्रादिविरोधकारकम् । आयत्यामागामिनि काले परिणामे निष्फलम् । तथा आयत्यां च तदात्वं च कालद्वयेऽपि मित्रविरोधमण्डलक्षोभादिकरं तथैव विग्रहं न क्वर्योदिति सम्बन्धः ॥ २० ॥

अपरिज्ञातिति। न परिज्ञातं वीर्यं सामर्थ्यं यस्य तेन च सह, विग्रहे परेणान्येन, हेतुना दुष्टेन स्तोभितो ग्राहित विग्रहग्रहांवेशो वा, विग्रहं न कुर्यात्। परार्थं परस्यार्थः सम्पद्यतामिति। स्त्रीनिमित्तमेकार्थाभिनिवेशित्वम्। न च दीर्घकालं यस्मिन् दीर्घकालो लगति। द्विजोत्तमिरिति व्राह्मणेर्महापातक<sup>11</sup>सम्बन्धत्वात् विग्रहं न कुर्यादिति सम्बन्धः॥ २९॥

अकालेति । अकाले विग्रहायोग्यकाले वर्षादौ विग्रहं न कुर्यात् । देवयुक्तेनारिणा देवशक्ति सम्पन्नेन सह-दैवयुक्तात् परिभव एव भवति । बलोद्धृतसखेन बलोद्धृतः बलगर्वितः सखा मित्रादिर्यस्य तेन च सह । तदात्वे तत्काले फलजनकमपि उत्तरकाले फलविवर्जितमिति । अयं मध्मम एव ॥ २२ ॥

आयत्यामिति । उत्तरकाले फलजनकमि आपाततो निष्फलं, विश्रहं न कुर्यादिति सम्बन्धः । अयमिप मध्यम एव । पूर्वोक्तं षौड्शविधं वैरं नानुष्ठेयम् इत्याह—इतीममिति । प्रतीतम् ॥ २३ ॥

11 महापावक

तदात्वायतिस'शुद्धमारभेत विचक्षणः। तदात्वायतिशुद्धानि सर्वकर्माणि चिन्तयेत्॥ २४। तदात्वायितसंशुद्धमातिष्ठन्ने व<sup>22</sup> वाच्यताम् । साधु लोकद्वयत्राहि विद्वान् कर्म समाचरेत्॥ २५। परित्यजेदमुं<sup>23</sup> लोकं नार्थलेशोपलोभितः। परलोकविरुद्धानि कुर्वाणं दूरतस्त्यजेत्। इत्यागमप्रमाणत्वात् साधुकल्याणमाचरेत्॥ २६।

### <sup>22</sup> जें ति <sup>23</sup> दिमं लोकं

- 24-25. Hence a prudent king should embark upon such wars or expeditions as are prospective of immediate as well as future gains. He should carefully consider such undertakings only which may prove to be gainful in immediate and future times. It is only by adhering to ventures gainful in immediate and future times that a wise ruler earns encomiums in both the present and future times or in this world and the next).
- 26. A ruler should avoid taking action under the influence of lust for wealth or for material pleasures in this world or such as is likely to prejudice his spiritual benefit in the next world. This being the view of the Āgamas (the Śāstras), the wise ruler should always devote himself to acts for all-round welfare.

विग्रहकरणकालमाह—तदाश्वायतीति । तदात्वायतिसंशुद्धं वर्तमानोत्तरोभयकाले श्रेयस्करम्, सर्वकमाणि सन्ध्यादीनि लाभपालनादीनि च, विचल्लाः आरमेत विग्रहमिति शेषः ॥ २४ ॥

येन कर्मना तिस्मन् काले उत्तरकाले च श्रेयो भवेत् तदालम्बने न दोष इत्याह—तदात्वायतीति । तदात्वं आयत्याम् च फलजनकं कर्म आतिष्टन् अनुतिष्टन् नेव वाच्यताम् निन्दनीयतां यातीति वाक्यशेषः । उभयलोकाविरुद्धं कर्म वुर्वन् सर्वेषामेवानुरागभाजनं भवतीत्याह—साधु इति । साधु शोभनं लोकद्वयमाहि इहलोकपरलोकसम्पादकं कर्मं ॥ २५ ॥

सः अर्थलोमेन परलोको नोपेक्षणीय इत्याह—परित्यजेदिति । अर्थलेकोपलोभितः यत् किष्टिदर्थ-लाभोपहतः परलोकविरुद्धं कर्म कुर्वन् सर्वेपामेवाविक्वासभूमिरित्याह परलोकविरुद्धानीति । अन्यमिष पुरुषं परलोकविरुद्धानि कुर्वाणं दूरस्त्यजेदिति प्रतीतम् । इत्युक्तेन क्रमेण क्त्याणमाचरेत् । पर-लोकाभिगमे आगमसंत्रं प्रमाणमस्तीति "वेदाः प्रमाणं स्मृतयः प्रमाणम्" इति प्रमाणबलात् सर्वदोभय-लोकाविरुद्धमातिष्टेदिति ॥ २६ ॥

यदा मन्येत मितमान् हृष्टपुष्टं क्वकं बलम्। परस्य विपरीतञ्च तदा विग्रहमाचरेत्॥ २७। स्पीतं चाप्यनुरक्तञ्च यदा प्रकृतिमण्डलम्। परस्य विपरीतञ्च तदा विग्रहमाचरेत्॥ २८।

<sup>25</sup> यदानुरक्तश्च भवेत्

उपनामि<sup>26</sup> यदा देवं सुव्यक्तमुपलक्षितम्। परस्य विपरीतन्तु तदा विग्रहमाचरेत्॥ २६।\* मित्रमाकन्द आसारो यदा स्युद्धं दृभक्तयः। परस्य विपरीताश्च तदा विग्रहमाचरेत्॥ ३०।\*

### 26 नोपतापि यदा

27-30. When as intelligent ruler finds his own armed forces satisfied and strong, and that of his enemy just the reverse, he may launch upon war; so also when he finds his own statal elements (prakṛti maṇḍala) prosperous and loyal, and that of his enemy the reverse, as also when he finds that divine grace is patently in his favour or may be made favourable to him whereas that of his enemy in the reverse, and also when he finds that his ally (in front) and those in the rear (akranda and āsāra) are strongly devoted to him and those of his enemy are not so, he may confidently launch upon war.

\* Ślokas 29 and 30 are omitted in the B.I. text but are included in the Commentary

विग्रहस्यानुकूलं कालमभिधानुमाह—यदेति। मितमान्-हिताहितविवेक-शिक्तमान् राजा, हृष्टं सम्मानादिभिः, पुष्टं भक्तवेतनादिभिः। स्वकं बलं सेन्यम्। परस्य विपरीतमहृष्टमपुष्टं च। तदा विग्रहमाचरेत्। जयस्यावस्यम्भावित्वात्।। २७॥

अपरं विग्रहकालमाह—स्फीतमित्यादि । प्रकृतिमण्डलं प्रजावर्गः ॥ २८ ॥ उपनामीत्यादि ॥ प्रतीतम् ॥ २६ ॥

मित्रमिति । मित्रमग्रतो यातथ्यभूम्यनन्तरम् । आकन्दः पश्चात् पार्षणित्राहभूम्यनन्तरः, पार्षिणग्राहं निषेद्धं विजिगीपुणा आकन्दात<sup>12</sup> इति । आसारः आकन्दस्य पश्चादेव भूम्येकान्तरं मित्रं पीड्यमानमाकन्दमासरित इति<sup>13</sup> । एते त्रयोऽपि यदा विजिगीपौ द्रवृभक्तयो विचलानुरागा भवन्ति । परस्य यातव्यस्य विपरीता मित्राकन्दासाराश्च वीतभक्तयस्तदा विग्रश्माचरेति ॥ ३०॥

> भूमिर्मित्रं हिरण्यञ्च विग्रहस्य फलं वयम् । यदैतन्नियतं भावि तदा विग्रहमाचरेत् ॥ ३१ । गुरु वित्तं ततोमित्रं तस्मादु भूमिर्गरीयसी । भूमेर्विभूतयः सर्वास्ताभ्यो बन्धुसुहृदुगणाः ॥ ३२ ।

<sup>31.</sup> Territory, allies and wealth are the three likely gains in a war. So a ruler should embark upon a war when there is a clear prospect of these gains.

Gain of wealth is of course important, gain of an ally is more important than that, but the acquisition of territory is the most important of all gains, as all round prosperity as well as friends and allies are obtainable as a result of land or territorial aquisition.

विश्रहस्य फलविमर्शमभिधातुमाह—भूमिरिति। भूमिः मित्रं हिरण्यश्च एतत् स्रयं विग्रहस्य फलम् । यदा एतद् भृहिरण्यादि नियतम् असंशयमेव भावि लभ्यं, तदा विग्रहमाचरेत् ॥ ३१ ॥

फलत्रये गुरुलाघवमाह —गुर्विति । वित्तं सुवर्णीद तद्गुरु तन्मूलत्वाद्व्यवहाराणाम् । ततोऽपि गुरु मित्रं मित्रसाध्यत्वादित्तस्य । तस्मान्मित्रादि भूमिर्गरीयसी । भूमेविभूतयः सर्वा वित्ताधिकाः । ताभ्यो बन्धुमुहुज्जनाः गुरवः विभृतिसाध्यत्वात्तेषामिति ॥ ३२ ॥

> सर्वसम्पतसमे शताबुपायान निश्चिपेद बुधः। उपायैरप्रतिब्युढे 27 समे दण्डोऽपि शस्यते 28 ॥ ३३ । आगतं विग्रहं विद्वानुपायैः प्रशमन्नयेत । विजयस्य द्यनित्यतादु रभसेन न सम्पतेत्।। ३४।

28 दण्डः प्रशस्यते 27 व्युद्

- 33. In a war with an adversary equal in all respects, the wise ruler should first apply the political expedients  $(up\bar{a}y\bar{a}n)$ , failing which, he may take up arms.
- 34. Even when a war is thrust upon him, the prudent king should try to pacify it by application of political expedients. As victory in war is always uncertain (anitya), it should not be launched upon without careful deliberation.

समेनापि विग्रहो विधेय इत्येतदेव समर्थयन्नाह—सर्वेति । प्रभुमन्त्रोत्साहादिभिः सम्पद्भिः समे शत्रौ उपायान सामदानादीन प्रयुक्तीत । बुध इति नीतिपण्डितः । उपायै: सामादिभिरप्रति-व्यव रिनिष्पादित कार्यर्दण्डोऽपि शस्यते । गत्यन्तरभावादिति ॥ ३३ ॥

एतदेव सक्थयन्त्राह—आगतिमिति । परतोऽप्यागतं विग्रहम् उपायरनन्तरोवतैः प्रशमं नयेत् । कुत इत्याह—विजयस्य ह्यनित्यतात् विग्रहे विजयो नित्यं न भवति । होनैरपि ज्यायांसो विजिता द्रस्यन्ते । तस्मात् रभसेन पर्यालोचनं विना न सम्पतेत् । यानगुणमालोचयेदिति ॥ ३४ ॥

> समाकान्तो बलवता काङ्क्षत्रभ्रं शिनीं श्रियम । आश्रयेद्र<sup>29</sup> वैतसीं वृत्ति न भीजङ्गी कथश्चन<sup>30</sup> ॥ ३५। क्रमादु वेतसवृत्तिः सन् प्राप्नोति विपुलां अयम्। भुजङ्गबृत्तिराप्नोति बधमेव तु केवलम् ॥ ३६ । मत्तप्रमत्तवत् स्थित्वा प्रसेदुत्<u>ष</u>्र्र्व<sup>32</sup> पण्डितः। अपरिभ्रश्यमानं हि क्रमप्राप्ते मृंगेन्द्रवत् ॥ ३७।

> > <sup>31</sup> महतीं

29 श्रयेत

- 35-36. Attacked from all sides by a powerful enemy, (finding himself in a helpless position) the ruler for his own security should adopt the policy of canes (vaitasīc rtti i.e., to yield to him) and not that of snakes (that bites on the slightest provocation, bhaujangī). Because by adopting the conduct of canes one may hope to earn sufficient prosperity in time, whereas that of the snake may lead to his own death and destruction.
- 37. (Having adopted the policy of canes) the ruler should wait like a mad or intoxicated fellow (indifferent to his circumstances) for the opportune moment, and like a lion (the king of the beasts) pounce upon the strong enemy to crush him completely.

उपायेः परिहर्तुमशक्ये विश्रहे संशयश्रतिं दर्शयन्नाह—समाकान्त इति । समाकान्तः सर्वतौ निरुद्धचेष्टः, बलवता प्रबल्धन शलुणा, काङ्क्षन् अभिल्पण् अभ्रंशिनीमविनस्वराम् स्थिरां श्रियम्, वैतसीवृत्ति अनुप्रवेशरूपां व्यवहारम् अवनतिम् इत्यर्थः आश्रयेत् गत्यन्तराभावात् । न तु भौजङ्गी भुजङ्गसम्बन्धिनीं वृत्तिं औद्धत्यं कथभन आश्रयेत् ॥ ३५ ॥

वेतसभुजङ्गवृत्त्योः क्रमेण फलमाह--क्रमादिति । इति सुगमम् ॥ ३६ ॥

संश्रयवृत्तिं दर्शयन्नाह—मत्तप्रमत्तवत् इति । मत्तः मदभ्वस्तविवेकः । प्रमत्तः उन्मादरोगश्रस्तः । अनवधानः इव स्थित्वा छिद्रमन्विष्यन् । क्रमप्राप्ते क्रमेण उपयुक्तकाललाभे मृगेन्द्रवत् सिंह इव उत्रृष्टुस्य सहसा आक्रम्य अपरिश्वश्यमानं अस्खलित सामर्थ्यमिष श्रसेत् श्रासीकुर्यात् स्वायत्त्वं कुर्यात् ॥ ३७ ॥

> कौर्म <sup>33</sup>सङ्कोचमास्थाय प्रहारमिप मर्पयेत्। काले प्राप्ते तु मितमानुत्तिष्ठेत् क्रूग्सर्प वत् ॥ ३८। काले सिहण्णुर्गिरिचदसिहण्णुश्च विह्ववत् । स्कन्धेनापि वहेच्छवून् <sup>34</sup> प्रियाणि समुदाहरन् ॥ ३६। सम्प्राप्ते चैव काले तु भिन्याद् घटमिवाश्मिन ॥ ३६ क नित्यं स्वार्थपरो लोकः स्वार्थसिद्धिर्यथा भवेत्। तथा तस्य प्रतीकारं यथोकं समुपाचरेत्॥ ३६ ख

### 83 कोर्म<sup>°</sup>

- \* Verses 39 A and 39 B do not appear in the B.I. edition text.
- 38. A ruler has to bear the attack from a strong assailant by adopting the policy of the tortoise (that withdraws its limbs within its shell) (i.e. the ruler should withdraw from battle and take shelter within his own fortifications). It is only when time is found to be opportune that an intelligent king should strike at his enemy like a furious snake.
- 39. Time determines when to show forbearance like a mountain or furiousness of fire. At times (when conditions are inopportune) the enemy

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> वहेत् का**छे** 

may have to be carried on one's shoulder (i.e. shown humility) and treated with polite words.

- 39A. Again, when time becomes favourable the enemy may be crushed like a mud pitcher struck by a piece of stone (ghaṭamivāśmani).
- 39B. All men are selfish and they always strive for the success of their self interests. So in dealing with them instructions embodied above have to be followed carefully.

यदात्मानं होनबलं पश्येत् तदा बलवतः शत्रोः सकाशात् आत्मरक्षामेव कुर्यात् नत्वभिषेणयेत्, प्राप्ते काले छिद्रमासाय प्रहरेत् इत्याह—कौर्मसङ्कोचम् इति । कुर्मोहि प्रहारकाले पृष्टास्थिरूप दुर्गान्तर्गता भवन्ति, सङ्कोचमास्थाय अवयवपश्चकं कर्परान्तः कृत्वा। वज्रसमानकर्परेण प्रहारमपि मर्षयेत् । अन्यत् सुगमम् ॥ ३८ ॥

प्राप्तकालस्तु प्रहरेत् इत्याह—काले इति । काले यथासमयं कदाचित् गिरवत् सिंहण्णुः, कदाचित् विह्नित् असिहिण्युःश्च भवेत् । स्पष्टमन्यत् ॥ ३६ ॥

प्रसादवृत्त्या<sup>35</sup> हितलोकवृत्तया प्रचिश्य शत्नोह दयं निरन्तरम्। नयाप्रहस्तेन हि काल<sup>36</sup> उच्छितः प्रसह्य कुर्वीत कचप्रहं थ्रियः॥ ४०।

### <sup>35</sup> वृत्त्याहित <sup>36</sup> कालमास्थितः

40. (Having submitted to the strong adversary) a ruler should cultivate intimate relation with him win his absolute confidence) by show of apparent satisfaction ( $pras\bar{a}davrtty\bar{a}$ ) for the trust reposed on him and eager for his welfare, and thus knowing the enemy's plans and policies strike him furiously at the opportune moment so as to be able to carry off the latter's Goddess of Fortune by holding her locks.

प्रीतिप्रदर्शनपूर्वकं कियत्कालं स्थित्वा शत्रोरभ्यन्तरं प्रविश्य प्राप्तकालस्तावदुत्पतेदित्याह—प्रसादवृत्त्या इति । प्रसादः प्रसन्नतः वाक्मनोमुखचश्चपाम् । तेन वर्तनं प्रसादवृत्ताः । तामाश्रितः शत्रोरशङ्कनीयो भवति । हितस्य प्रियकारिणो लोकस्य वृत्तमिव वृत्तं चरितं यस्या तया (आहितलोक-वृत्त्त्या आहितं न्यस्तं लोकवृत्तं यया )। लोकवृत्तं चात्रानुजीविवृत्तमेव संश्रितस्तेनाराधितस्तेनाराध्यत इति । तथा प्रविश्य शत्रोहं दयं पिशुनकृतान्तररहितं काले उच्छित (उत्थित ) उद्य को विजिगीपुर्नया-प्रहस्तेन नीतिर्नय एवाप्रहस्तस्तेन । प्रसद्य हठात् कचप्रहं केश कर्षणं श्रियः वृत्वीत बलात्तस्यैव संश्रितस्य श्रियं गृह्हीयादित्यर्थः ॥ ४० ॥

कुलोद्गतं सत्यमुदारविक्रमं स्थिरं कृतक्षं अर् धृतिमन्तमूर्जितम् । अर् । अतीव दातारमुपेतवत्सलं सुदुः प्रसाध्यं प्रवदन्ति विद्विषम् ॥ ४१ ।

#### <sup>87</sup> मतिमन्त

<sup>41.</sup> It is said that a high born person who is truthful, and liberal, but brave, resolute, grateful, intelligent and ever-energetic, munificent and

affectionate makes an enemy invincible (extremely difficult to be won over).

विश्रहे (साध्या)साध्य विभागं यातव्यस्याभिधातुमाह—कुलेति। यः कुलोनः स परिजनैर्ने प्रिरित्यज्यते (परित्याजत)। सत्यममृषावादिनं तस्य विश्वसिन्ति। उदार उत्कृष्टो विक्रमः शौर्यं यस्य स हि स्थिरलक्ष्मोको भवति। स्थिरङ्चापलरहितः प्रतिष्ठितत्वादाश्रयणीयो भवति। कृत्वस्योपकारे सर्व एव प्रवर्तते। धृतिमन्तमविषादिनमूर्जितं च प्राणसमन्वितम्। अतीव दातारं विक्रमादित्यसमानम्। उपेतवत्सलं शरणागतवत्सलम्। इत्याद्याभिगामिकगुणयुत्तं सुदुःप्रसाधमसाध्यं प्रवदन्ति विद्विषम्। तेन सह विश्रहो न कार्य इति भावः॥ ४१॥

<sup>12</sup> योऽकुलीनः स परिजनेन परित्यजते

## असत्यता निष्ठुरताऽकृतज्ञता भयं प्रमादोऽलसता विषादिता। वृथाभिमानो<sup>38</sup> द्यतिदीर्घसूवता तथाङ्गनाक्षादि विनाशनं श्रियः॥ ४२।

## <sup>38</sup> वृथाभिमानोऽपि च दीर्घ

42. Whereas untruthfulness, cruelty, ingratitude, fearfulness (cowardice), carelessness, idleness, cheerlessness (pessimism), false pride, procrastination and addiction to passions of lust for women and gambling (on the part of a ruler) cause ruination of his prosperity (and he is easily defeated and destroyed).

वित्राह्य रिपुमिभधातुमाह —असत्यतेति । असत्यता, निष्ठ्रता, अकृतज्ञता, भयम्, प्रमाद हित शब्दादिष्त्रिन्द्रयार्थेषु प्रसक्तिरत्र प्रमाद इष्यते । जलसता, विषादिता । वृथाभिमानोऽसत्याहङ्कारः । दीर्घसूलता जड़ता । तथाङ्गनाक्षादि च निरवशेषं व्यसनजातं विनाशनं श्रिय इत्यादि समुद्यक्तो रिपुः साध्यः सुविधाह्य इति ॥ ४२ ॥

# इति स्म दोवान्वितमाशु विद्विषं तिशक्तियुक्तो विजिगीषया वजेत्। अतोऽन्यथा साधुजनस्य असमतं करोति 40

, विद्वानुपघातमात्मनः॥ ४३।

43. Observing these defects in an enemy the Vijigiṣu equipped with his three powers (Saktis,—Prabhuśakti, Mantraśakti and Utsāhaśakti) promptly marches against him. As otherwise if he acts according to the dictates of dishonest people (counsellors) due to his lack of intelligence he will bring about his own destruction.

यानकालमाह—इति स्म इति । इत्यनन्तरं दोषान्वितमाशु विद्विषं शत्रुं त्रिशक्तियुक्तः । अतोन्यथोक्तप्रकारं विना असाधुजनेषु सुसम्मतः करोति अविद्वानुपघातमात्मनो विग्रहानुष्ठानादिति शेषः ॥ ४३ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> साधुजनेष्वसम्मतः

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> करोत्यविद्वानु

# समन्वितो राज्य पदोन्निनीवया चरेक्षणैवींक्षित मण्डलक्रियः। इमं नृपो विब्रहमार्गमास्थितः स्थिरोद्यमः सम्प्रयतेत सिद्धये॥ ४४।

इति विग्रहविकल्पोनाम पश्चदशं प्रकरणम् । इति कामन्दकीये नीतिसारे विग्रह(वि)कल्पो नाम दशमः सर्गः॥

44. Desirous of elevating the status of his already well organised state and keeping himself well-informed through the spies of the movements of his maṇḍala (internal elements and external powers), a ruler (vijigīṣu) should wage war against his enemy with firm resolve and energy for achieving sure success.

उपसंहरन्नाह—समन्वित इति । राज्यपदोन्निनीषया राज्यश्च पदश्च, तयोरिन्नणीषया समुन्नित-करणेच्छा, तया समन्वितः युक्तः । चरेक्षणेः चारचक्षुषा वीक्षितमण्डलित्यः वीक्षिता पर्यवेक्षिता मण्डलानां किया चर्या येन सः । स्थिरोद्यमः दृढ़ोद्योगः नृपः, इमं विशृहमार्गः संप्रामपद्धति आस्थितः आश्रितः सन् सिद्धये स्वामीष्टसाधनाय सम्प्रयतेता सम्यक्षिद्धये प्रयत्नं क्रयोदिति ॥ ४४ ॥

इति पश्चदशं विग्रहविकल्पप्रकरणम् ॥

इति कामन्दकीय नीतिसारटीकायामुपाध्यायनिरुपेक्षानुसारिण्यां विग्रहविकल्पोनाम दशमः सर्गः॥

### एकादशः सर्गः

१६। यानासनद्वेधोभावसंश्रयविकल्पप्रकरणम्।

# उत्कृष्टबळवीर्यस्य विजिगीपोर्जयैपिणः। गुणानुरक्तप्रकृतेर्यात्रा यानमिति स्मृतम्॥१।

### Sarga—XI

Prakarana 16.

Yānā samad vaidhībha va sam srayavikal pa

[ Varieties of Marching, Encamping, Dual movement and Political alliance or seeking protection of the stronger power ]

1. Desirous of victory (jayoişinah) when a Vijiqīşu monarch equipped with a very strong and brave army and supported by his prakṛtis (internal elements of the state) loyally devoted to him for his excellent qualities, sets out on a march (against his enemy), it is called Vāna (marching).

विग्रहिवकल्पमिभाय पाइगुण्ये यानगुणं प्रतिपादियतुमाह—उतकृष्टेति । उत्कृष्टमत्यूत्तमं, बळं वीर्यं च यस्य विजेतुमेपणशीलस्य । जर्येषिणः नैतत्पुनरुक्तं, विशेषप्रतिपादनार्थमेतत् । नेच्छामात्रेण जयमृच्छिति किन्तु कर्मणा विजयसाधनानामनुष्टानात् । गुणानुरक्तप्रकृतिः गुणेः प्रकृति-सम्मदुक्तेराभिगामिकैश्चानुरक्ताः प्रकृतयो यस्य । यात्रा यातव्यं प्रति प्रस्थानं यानमिति स्मृतमन्यथा तु गमनमात्रमेव फलाभावात् ॥ १ ॥

<sup>1</sup> विजयमाशासानामनुष्टानात्

<sup>2</sup> अन्यथा

## विगृह्य सन्धाय तथा सम्भूयाथ प्रसङ्गतः,। उपेक्षा चेति निपुणैर्यानं पश्चविधं स्मृतम्॥ २।

2. According to experts there are five kinds (varieties) of Vāna, viz., Vigṛḥya, Sandhāya, Sanibhūya, Prasangata and Upekṣā

यानभेदानभिधातुमाह—विगृह्ये ति । विगृह्ययानं, सन्धाययानं, सम्भृययानं, प्रसङ्गयानं, उपेक्षायानं चेति यानं पद्यविधम् ॥ २ ॥

> विगृह्य याति हि यदा सर्वाञ्छतोर्गणान् वलात्' । विगृह्ययानं यानज्ञास्तदाचार्याः प्रचक्षते ॥ ३ ।

<sup>1</sup> सर्वाञ्छत्रुगुणान्बली

# अरेमिब्राणि<sup>2</sup> सर्वाणि स्वमित्रैः सर्वतो बलात्। विगृह्य <sup>3</sup>चाभिगमनं विगृह्यगमनं स्मृतम्॥ ४।

### <sup>2</sup> अरिमित्राणि <sup>3</sup> बारिगमन

- 3. When the powerful *Vijigīṣu* undertakes a march against an enemy well equipped with necessary qualities (personal valour as well as the support of *prakṛtis*), it is designated as *Vigṛḥya yāna* by experts in troop movements, *yānajñā* (i.e., masters in military science).
- 4. Marching furiously against all the allies of the enemy (arcrmitrāṇi sarvāṇi) along with one's own allies (sclamitraih), is also known as Vigṛhya-gamana (synonymous with yāna).

विगृह्य यातीति। विगृह्य याति हि यदा सर्वान् शत्रुगुणान् शौर्यस्यागादीनाभिगामिकान् क्ष्युणैः। यदा ते आच्छादिता भवन्ति तदा ते विजिगीषुणा विशेषात् विजिता (गृहौताः) एव भवन्तीति विगृह्य याति हि यदा बली शक्तिभिरभ्युपचितः तदा विगृह्ययानं यानज्ञा आचार्याः प्रचक्षते ॥ ३ ॥

विगृह्ययानं द्वितीयं व्याख्यातुमाह्—अरेमित्राणीति । इति प्रतीतम् ॥ ४ ॥ <sup>3</sup> शौर्यं त्याग सत्यादीनः शौर्यत्यागादीनः कानिः च्छादितादितानिः तदा

सन्धायान्यत्न 'यात्रायां पार्षणत्राहेण शतुणा । सन्धायगमनं प्रोक्तं तिज्ञगीषोः फल्लार्थिनः ॥ ५ । [सन्धाय सार्धमरिभिश्चेष्टा संरोधकारिभिः । यदन्यत्न रिपौ यानं सन्धायगमनं हि तत्॥]\*

#### 4 या यात्रा

- \* This verse does not occur in the B.I. text, but restored from the Trivandrum and Anandasrama editions.
- 5. When the *vijigīṣu* aiming at sure results (*phalārthinah*) marches forward against the enemy after making an alliance (treaty) with the *pārṣṇigrāha* (his enemy on the rear, naturally a friend of the enemy, who has to be appeased so that while marching forward his territory would not be attacked from the rear), it is called *Sandhāya-gamana*.

[ When a compact is formed with ari (the enemy in front) and march is undertaken against an enemy on the other direction it is Sandhāya-gamana.]

सन्धाययानमाह—सन्धायान्यत्र इति । अन्यत्र शत्वन्तरपराभवार्थायां यात्रायां पाध्णित्राहेण पृष्ठवर्तिना शत्रुणा सह सन्धाय यत् यानम् इति शेषः । सन्धाय गमनं सन्धाययानम् । फलार्थिनः शत्वन्तर पराभवरूपफलमपेक्षमानस्य ॥ ५ ॥ एकीभूय यदेकवं सामन्तैः साम्परायिकैः ।

'शिक्तिशीचयुतैर्यानं सम्भूयगमनं हि तत् ॥ ६ ।

उभयोरिप यद्यानं द्वयोः प्रकृतिनाशने ।

सम्भूययानं तत्प्रोक्तं हनुमत्सूर्ययोरिव ॥ ७ ।

[ उभयत्र तु या यावा द्वयो प्रकृतिनाशने ।

सम्भूययानं तत् प्रोक्तं रामसुग्रीवयोरिव ॥ ]

अल्पसारानुपादाय प्रतिज्ञाय फलोदयम् ।

गम्यते यत् परं जेतुम सम्भूयगमनं हि तत् ॥ ८ ।

- <sup>5</sup> यदेकत्र
- <sup>6</sup> सामवायिकैः
- <sup>6a</sup> शौर्यशक्तिगुणैर्या ; शक्तिकोशयुतैर्या ; गतेर्यानं
- 7 उभयारी त वा यानं
- <sup>8</sup> सम्भूयगमनं प्रोक्त

- <sup>9</sup> परान्
- 6. When a collective march is undertaken by the *Vijigīṣu* consolidating the forces of his *sāmantas* (or subordinate chiefs and compatriots), known for their valour and integrity (sakti-śauca-yula), it is Sainbhūyagamana.
- 7. Again when a compact is formed between the Vijiqīṣu and his enemy to march against a common enemy threatening to damage the prakṛtis (the state with its complements) of both (drayoh prakṛtināśane) it is also called Sambhūyaqamana, as was the case with Hanumat and Sūrya (forming a compact against Rāhu). The case of alliance between Rāma and Sugrīva is also taken to be an illustration of Sambhūya-gamana.
- 8. When the *Vijigiṣn* enlists the support of allies of weaker resources (alpasārān) assuring them of reward on success of the venture and marches with them to conquer the enemy it is another type of Sambhāya-gamana.

सम्भूययानमभिधातुमाह—एकीभूयेति । एकीभूयेकमतेन यद् यानमेकत्रेकस्मिन्यातब्ये । सामन्तेर्भूम्यनन्तरैः । सामवायिकैः समवायेन प्रत्यंशप्रहणेन चरन्ति ये तैः सह । शक्तिशौचयुर्तेर्यानं सम्भूय गमनं हि तदिति ॥ ६ ॥

द्वितीयं सम्भूययानमाह—उभयोरपीति । उभयोरप्यरिविजिगीष्वोरिररुभयारिस्तद्विषयं यानमुभयो-रपि अकृतिनाशने जाते सित । प्रकृतिरादित्यस्य मण्डलम्, हनुमतो मुखमण्डलम्, तन्नाशने सङ्गाते, ततः सूर्यो हनुमता सन्धाय राहुं जेतुं गत इत्युदाहरणं हनुमत्सूर्ययोरिति पौराणिकाः ॥ ७ ॥

तृतीयं सम्भूयानमाह—अल्पसारेति । अल्पं सारं शक्तीनां वीर्यं विश्रतः सामन्तानुपादाय । प्रतिज्ञाय जाते फल्ले इदमित्युक्ता फल्लोदयं गम्यते यत्परं यातव्यं जेत्ं सम्भूयगमनं हि तदिति ॥ ८ ॥

4 यानन्तूभयोरपि

# अन्यत प्रस्थितः सङ्गादनयतेव च॰ गच्छति । प्रसङ्गयानं तत्प्रोक्तमत शल्यो निदर्शनम् ॥ १ ।

### ºa त्रेव हि ; वापि

9. Setting out for the achievement of a purpose, if (for some reason or other) the movement is directed towards another, it is known as *Prasainga-yāna*. The case of Śalya (the Madra ruler, who set out for joining the ranks of his nephew Yudhiṣṭhira in the Kurukṣetra, was pursuaded by Duryodhana to join the latter) is an apt illustration.

इदानीं प्रसङ्गतो यानमां मधातुमाह—अन्यत्रेति । अन्यत्र यातव्यमुद्दिश्य प्रस्थितोऽन्यत्र गच्चित । प्रसङ्गयानं तत्प्रोक्तम् । शल्यस्य दुर्योधनं यातव्यमुद्दिश्य प्रस्थितस्य दुर्योधनेनोपकारैरात्मसात्ऋतस्य युधिष्ठिरो यातव्यः संकृत इति प्रसङ्गयानमिति ॥ ६ ॥

रिपुं<sup>10</sup> यातस्य बिलनः सम्प्राप्याविष्कतं<sup>10</sup> फलम् । उपेक्ष्य <sup>10</sup>न्तिन्मत्वयानमुपेक्षायानमुच्यते ॥ १०। निवातकवचान् हित्वा हिरण्यपुरवासिनः । उपेक्षायानमास्थाय निजघान धनञ्जयः ॥ ११।

10 रिपो:

10a सम्प्राप्यारिकृतं

## 10 ते हि तद् यान

- 10. The *Upekṣāyāna* (the expedient of indifference) is so called as the *Vijigīṣu* disregarding chance of his sure success against the assailed enemy, directs his movement against the latter's strong ally.
- 11. Dhanañjaya (Arjuna, the third Pāṇḍava) having defeated the Nivātakavacas (a clan of demons) adopted upckṣāvāna towards them (i.e., let them go scot free) and fell upon the dwellers of Hiranyapura (the Golden city, the abode of a powerful tribe of demons, allies of the said Nivātakavacas) and crushed them all.

उपेक्षायानमभिधातुमाह—रिपुमिति । रिपुं यातस्य बलिनः बलबतो विजिगीषोरित्यर्थः । आविष्कृतं प्रकटितफलं विजयरूपम् । सम्प्राप्य प्रतिलभ्य । उपेक्ष्य विजितं पलायमानम् आसन्नमिष शत्रुं हित्वा इत्यर्थः ॥ १० ॥

अत्र निदर्शनमाह—निवातकवचानिति । निवातकवचाः प्रचण्डदानवाः । तिन्नग्रहणार्थमिन्द्राज्ञया धनज्ञय आसन्नानिप निवातकवचान् हित्वा परित्यज्यासाध्यांस्तिन्मित्राणि हिरण्यपुरवासिनो वानवान्निज-घान निपातिता इति पौराणिकी वार्ता । धनज्ञयोऽँजुँन इति ॥ ११ ॥

<sup>5</sup> पौलोमकालजङ्घान्

## स्त्रियोऽथ पान सृगया तथाऽक्षा दैवोपन्नातश्च बहुप्रकारः। इति प्रदिष्टं व्यसनं हानेन समन्वितो यो व्यसनी स गम्यः॥ १२।

12. Lust for women, drinking, hunting and gambling (dice play) as well as affliction by various natural calamities (that are ordained by Destiny, Dairopaghāta) are known as vyasanas (vices). He, who is under the influence of any one of these vices is a vyasanī and should be marched against.

यानभेदानिभधाय यातव्यलक्षणमाह-- स्त्रिय इति । स्त्रिय इति स्त्रीव्यसनम् । पानं पान-व्यसनम् । मृगया पापद्भिः । तथा अक्षा द्यतानि । देवोपघातश्च दुर्भिक्षमरकादिबंहुप्रकारः । इत्येबंप्रकारमन्यदपि व्यसनं सम्प्रदिष्टम् । अनेन समन्वितोऽरिर्व्यसनी । स च गम्यो यातव्यो भवति सुखोच्छेदालात् ॥ १२ ॥

# परस्परस्य सामर्थ्याविद्यातादासनं स्मृतम् । अरेश्च विजिगीपोश्च तत् पञ्चविधमुच्यते ॥ १३ ।

### 11 सामर्थ्यविघाता

13. When it is observed that the striking power (or the power to inflict damages) of both the Vijigīṣu and his enemy is identical, the former undertaking a march should take recourse to asana (encampment or laying a siege). Āsanas (or the forms of it) are said to be of five kinds (viz., Vigṛhyāṣana, Sandhāyāṣana, Samohūyāṣana, Praṣaṅŋāṣana and Upekṣāṣana).

आसनमभिधातुमाह—परस्परस्येति । अरेश्व विजिगीपोश्च परस्परसामर्थ्यविघातादितरेणेतरस्य तदा या अवस्थितिः तदासनम् । तदिप षद्यविधमेव ; तद्यथा—विगृह्यासनं, सन्धायासनं सम्भूयासनं, प्रसङ्गासनमुपेक्षासनमिति ॥ १३ ॥

> अन्योन्याक्तान्तिकरणं विगृह्यासनमुच्यते । अरि विगृह्यावस्थानं <sup>12</sup> विगृह्यासनमुच्यते ॥ १४ । यदा दुर्गास्थितः <sup>13</sup> शक्रुर्यहीतुं नैव <sup>134</sup> शक्यते । विगृह्यौनं तदासीत च्छित्वास्यासारवीवधान् <sup>14</sup> ॥ १५ । विच्छिन्नवीवधासारं प्रक्षीणयवसेन्धवम् <sup>15</sup> । विगृह्यमानः <sup>16</sup> प्रकृतिं कालेनैव वशन्नयेत् ॥ १६ ।

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> विगृह्य वा स्थानं

<sup>13</sup> दुर्गगतः

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> न च

<sup>14</sup> हत्वास्यासारवीवधौ

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> सेन्धनम

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> विरज्यमानप्रकृति

- 14. When both the Vijigīṣu and his enemy encamp their forces ready for attacking each other it is called Vigṛhyāsana. Encampment of the forces (laying a seige) after invading the enemy territory is another form of Vigṛhyāsana.
- 15. Finding it difficult to capture the enemy holding out from the secure shelter of his fort (durgasthita), the  $l'ijig\bar{\imath}_su$  should lay seige around it so as to cut off the support of his allies ( $\bar{a}s\bar{a}ras$ ) by blockading the routes of supply to it ( $v\bar{\imath}vadha$ ).
- 16. Cut off from his āsāras (due to interception by the Vijigīṣu), and suffering from shortage of provisions (yava-saindhavam, grains and salt, due to blockade of supply routes) [ the use of the term hīnavegāśvam, noticed in the communtary, does not seem to be appropriate], the besieged ruler, faced with the discomfiture of his prakṛtis (vigṛhyamānaprakṛtim), ultimately (in course of time) is compelled to surrender.

तत्र विगृह्यासनमाह—अन्योन्येति । अरिविजिगीष्योरन्योन्यं यदाकान्तिकरणं चेष्टाया विघातनं व तद् विगृह्यासनम् । विश्रहान्तःस्थयोरेव सामर्थ्यविघाते सति यदासनं तद् विगृह्यासनमेवारिं विगृह्य कारणापेक्षया यत्स्थानं वदिष विगृह्यासनमुच्यते ॥ १४ ॥

यदेति । यदा दुर्गस्थितः ( दुर्गगतः ) शत्रुः ग्रहीतुं नेव शक्यते तदा । आसारोमित्रबलमुच्यते । "स्वदेशादागच्छति वीवध" इति कौटिल्यः । मित्रादिप्रतिबलात् स्वदेशादनु पश्चाद् यद्भक्तवस्राद्या गच्छति । तच्छिन्नविच्छिन्नावासार वीवधौ कृत्या यदासीत तदिष विग्रह्यासनमिति ॥ १५ ॥

दुर्गनिरोधे विधेयमाह—विच्छिन्नेति । प्रक्षीणयवसैन्धवं हीनवेगास्वम् । अत्र सैन्धवपदं बल-सामान्यस्य उपलक्षणम् । विभज्यमानप्रकृतिं (विरज्यमान प्रकृति वा )। विगृह्यमानप्रकृतिं इतिमूलम् । पृथग्भूतराज्यसाधनम् । स्पष्टमन्यत् ॥ १६ ॥

- <sup>6</sup> विघात विधानं
- <sup>7</sup> विग्रह्यायनमेकमरि
- <sup>8</sup> यदवस्थानं
- <sup>8</sup> तच्छिन्नविच्छिन्न आसार

अरेश्च विजिगीषोश्च विद्रहे हीयमानयोः। सन्धाय यदवस्थानं <sup>17</sup> सन्धायासनमुच्यते॥ १७। निवातकवचैः साद्ध<sup>ः</sup> रावणः शत्रुरावणः। ब्रद्माणमन्तरा <sup>18</sup> कृत्वा सन्धायासनमास्थितः॥ १८।

## <sup>17</sup> समवस्थानं <sup>18</sup> मन्तरे

- 17. When both the *l vjigīṣu* and his enemy, suffering from identical losses in a war, call a truce and continue in an entrenched position, it is called *Sandhāyāsana*.
- 18. By way of illustration it is stated that Rāvaṇa, the vanquisher of his enemies, while fighting with the Nivatakavacas had to call a truce with Lord Brahmā as hostage and adopt saudhyāyāsana.

सन्धायासनमभिधातुमाह-अरेश्व इति । स्पष्टम् ॥ १७ ॥

अस्योदाहरणमाह—निवातकवचैरिति । निवातकवचैः सह रावणस्य विग्रहे सित रावण-स्तैराकान्तो ब्रह्माणं गोत्रगुरुमन्तरेण प्रतिभुवं कृत्वा शत्रुरावणोऽपि रावणः सन्धायासनमारिथतोऽन्यथा निवातकवचैँविनाश्यते स्म इति एतदपि सन्धायासनम् ॥ १८ ॥

उदासीने मध्यमे च समानप्रतिशङ्कया।

एकीभूय समुत्थानं 18 सम्भूयासानमुच्यते॥ १६।

उभयारिर्हि 20 वाञ्छेत विनाशमुभयोरिष।

सम्भूयेन 21 प्रतिन्युहेद्धिकं तत्त्वधर्मणा 22॥ २०।

<sup>19</sup> व्यवस्थानं

<sup>20</sup> उभयारिं हि वाञ्छन्तं

<sup>21</sup> सम्भयेनं

<sup>22</sup> सर्वसम्पदा : सङ्घमणा

- 19. Apprehending hostile actions from both the *Madhyama* and  $Ud\bar{a}s\bar{i}na$  rulers (apparently stronger than the  $Vijig\bar{i}su$  and his enemy), when the  $Vijig\bar{i}su$  and his enemy form a compact  $(ek\bar{i}bh\bar{u}ya)$  to resist it is called the  $Sambh\bar{u}y\bar{a}sana$ .
- 20. When the *Ubhayāri* (or the *Madhyama*, who is hostile to both the *Vijigīṣu* and his enemy) is desirous of (or designs a move for) crushing both of them, they should form an alliance with a power stronger than him (the *Madhyama*) and organise a united resistance (sambhāyena prativyāhed) pooling all resources.

सम्भूयासानमभिधातुमाह—उदासीने इति । उदासीनमध्यमौ कृतलक्षणौ । समान प्रतिशङ्कया यदि समानोऽपि कारणादिभयोक्ता स्यात् तच्छङ्कया उदासीने मध्यमे विषयभूतं व्यवस्थानं (समुत्थानम् इति मूलपाठम् ) सम्भूयासनमुच्यत इति प्रतीतम् ॥ १६ ॥

उभयारिहिति । यथा उभयारिस्त्र मध्यमिवशेषः । तं विशेषेण वाञ्छन्तिमच्छन्तं विनाशं उभयोरप्यरिविजिगीष्वोरुपचितशक्तित्वात् तदा बहुभिः सम्भूयेनम्भयारि प्रति व्यूहेत् प्रतिबलयेत् । अधिकं बलवत्तरिमिति । सङ्घर्भाणा सङ्घन्तोक्तन्यायेनेति ॥ २०॥

> यियासोरन्यमन्यत्र प्रसङ्गोनेह<sup>22</sup> केनचित्<sup>23</sup>। आसनं यत् तदर्थज्ञौ: प्रसङ्गासनमुच्यते॥ २१।

## 228 प्रसङ्गोन हि 23 केवलम्

21. In course of marching against an enemy, if the *l'ijiqīṣu*, for some reason or other, halts and encamps at an intermediate station it is designated by experts (arthajñaih, in military science) as *Prasaṃgāsana*.

प्रसङ्गासनमभिधातुमाह—यियासोरिति । यियासोरन्यं यातुमिच्छोः प्रसङ्गोन कार्यान्तरेण अर्थ-लाभानर्थप्रतीकारादिना यदासनं तत्प्रसङ्गासनमुच्यते अर्थज्ञैः शास्त्रवेदिभिरिति ॥ २१ ॥ आस्ते<sup>24</sup> प्रेक्ष्यारिमधिकमुपेक्षासनमुच्यते । उपेक्षां कृतवानिन्द्रः पारिजातग्रहं प्रति ॥ २२ । उपेक्षितस्य चान्येस्तु<sup>25</sup> कारणेनेह केनचित् । आसनं रुक्मिण इव तदुपेक्षासनं<sup>258</sup> स्मृतम् ॥ २३ ।

24 अथोपेक्ष्यारिमधिक

<sup>25</sup> चान्येन ; वान्येस्तु कारणेनेव

<sup>258</sup> तद्ध्यपेक्षासनं

- 22. The show of indifference to a more powerful rival is called the *Upekṣāsana*. Just as Indra (the Lord of Gods) displayed indifference to the carrying off of the *Pārijāta* flower (the celestial flower that blossoms in the *Nandana* grove of the Heavenly Domain).
- 23. When a ruler for some reason or other adopts indifferent attitude (remains inactive) to some apparently culpable action, as had been done by Rukmin (the brother of Rukmin, at the time of her abduction by Kṛṣṇa) it is called *Upekṣāsana*

उपेक्षासनमाह—आस्ते इति । अत्राभियुक्तोऽरिमधिकं द्रष्ट्वा आस्ते उपेक्षां कृत्वा तदुपेक्षासनम् । यथा उपेक्षां कृतवानिन्द्रः पारिजातग्रहं प्रति । ततः प्रतियात-रुक्मिणी-सत्यभामासिन्नधौ वासुदेवाग्रतो नारदः पारिजातमन्नरीमद्भश्रमानिश्वक्षेप, हरिकरस्थितायां च मर्ज्ञयां समकालमेव भार्याद्वयेनाभ्यर्थितेन रुक्मिण्ये दत्तेति सत्यभामया, यस्येयं मन्नरी तेन वृक्षेण विना मदन्तिकं नागन्तव्यमिति तदर्थं वासुदेवेन विश्वस्ते नन्दने इन्हेणोपेक्षणं कृतमिति ॥ २२ ॥

द्वितीयमुपेक्षासनमाह—उपेक्षितस्येति । अन्येन स्नेहादिना १० कारणेन उपेक्षितस्य यदासनं तदुपेक्षासनं रुक्मिण इव, वासुदेवेन रुक्मिणीहरणे क्रियमाणे परिभवादिकमङ्गीकृत्य स्नेहात् रुक्मिणीभ्रात्रा उपेक्षासनं कृतमिति ॥ २३ ॥

<sup>10</sup> अन्येन अम्र हादिना

बिलनोर्द्धिषतोर्मध्ये वाचातमानं समर्पयन्<sup>26</sup>। द्वेधीभावेन वर्त्तेत काक्षाक्षिवदलक्षितः॥ २४। यापयेद् यत्नमास्थाय सन्निकृष्टमिन्तयोः<sup>27</sup>। उभयोरिप सम्पाते सेवेत बलवत्तरम्॥ २५। यदा द्वाचिप नेच्छेतां संश्लेषं जातसंविदैः<sup>28</sup>। तदोपगच्छेत्<sup>29</sup> तच्छतुमधिकं वापि संश्रयेत्<sup>298</sup>॥ २६।

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> समपंयेत्

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> सिन्नकृष्टतरस्तयाः, तरं तयाः

<sup>28</sup> संविदौ

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> तदोपसर्पस्तच्छ ; तदोपसर्पेत् तच्छ

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> वासमाश्रयेत्

- 24. When attacked by two powerful enemies from either side (finding his own means of resistance inadequate), a ruler submits to both with flattering words only (so as to deter them from open hostility) and remain stationed in his own fortifications (biding for an opportune moment), adopting (the asana of)  $dvaidh\bar{\imath}bh\bar{\imath}va$  or double dealing like the crow's eyeball ( $k\bar{\imath}k\bar{\imath}ks\bar{\imath}vad$ -alaksita, which moves between the right and left sockets as necessary) and of course keeping it undetected.
- 25. In case of imminent attacks from either direction, the assailant who advances to the nearest position should be made to desist from his move by offer of or promises for submission only (but adopting  $dvaidh\bar{u}bh\bar{u}va$ ). But when both of them launch simultaneous attacks, the ruler should submit himself to the stronger of the two.
- 26. When both the adversaries see through the game of the assailed ruler and convinced of his duplicity do not like to accept his overtures (of submission), the latter should seek alliance with some enemy of the assailants, failing which, he should submit himself to the stronger of the two (sansrayet).

द्वेधीभावं गुणमभिधातुमाह—बिल्नोरिति । बिल्नोः शक्तित्रयसम्पन्नयोः द्विपतोर्मभ्ये वाचा वाङ्गमालेणेवात्मानं अमर्पयन् न कर्मणा, प्रत्येकमहं त्वदीयो यन्मम किश्चित्त्वदीयमेवति । वाच्ययं मित्रभावो हृदि तु शत्रुभाव इति द्विधाभवनम्—द्वेधीभावस्तेन वर्तेत आत्मरक्षार्थं काकाक्षिवदलक्षित ईति । यथा काकाक्ष्येकं बामदक्षिणपार्श्वयोः समकालमेव परिद्वस्यमानं न लक्ष्यते किमेकं द्वे वेति एवंभावं द्विरिधिष्ठानं धारयेत् एको द्वेधीभाव इति ॥ २४ ॥

तत्र विधेयमाह—यापयेदिति । प्रयस्ने नालक्षितः, सिन्नकृष्टतरं तयोद्विपतीर्यः सिन्नकृष्टः तं, काल-यापनया प्रतिपन्नश्चीव करोमीत्याशाप्रदर्शनेन कालं यापयेदित्यर्थः । उभयोरेपि विश्वासाभावात् सम्पाते बलवक्तरं त्राणार्थं सेवेतेति ॥ २५ ॥

यदेति । तथा यदा द्वावप्यरी जातसंविदौ वश्चकोऽयिमिति जातविश्वासौ । संस्रोपं सन्धि नेच्छेतां तदोपसर्पेत्तयोः शत्रुं परित्राणार्थं तदभावेऽप्यधिकमाश्रयं व्रजेदिति ॥ २६ ॥

11 जाताविश्वासौ

# द्वैधीभावो द्विधा प्रोक्तः स्वतन्त्वपरतन्त्रयोः। स्वतन्त्र उक्तो ह्यन्यस्तु यः स्यादुभयवेतनः॥ २७।

27. Dvaidhābhāva is described to be of two kinds, viz., Svalantra (the policy is adopted by one of his own volition) and Paratantra (i.e., adopted at other's guidance or direction). The Svalantra form has been described above, and the other form (i.e., the Paratantra form) is to be adopted on reports from the agents under the employ of both (the adversary and the ruler, Ubhayavetanah, a double agent).

द्वे धीभाव इति । द्वे धीभावोगुणः आचार्येद्धिधा प्रोक्तः । एकः स्वतन्त्रोऽपरः परतन्त्रः ।

तयोः स्वतन्त्र-परतन्त्रयोर्मध्ये स्वतन्त्र उक्तो योऽनन्तरं स्ववशौ यत्र रक्षा सम्पद्यते तत्रैव यातौति । अन्यस्त्वित परतन्त्रः यः स्यादुभयवंतनो भृत्यादिः सोऽपि स्वामिद्धयवेतनं गृहन् एकस्सिन् गृहीत पुत्रदारे क्षिह्यति, द्वितीयाय दुह्यतीति ॥ २७ ॥

> उच्छियमानो बिलना निरुपाय प्रतिक्रियः । कुलोद्धृतं <sup>30</sup> सत्यमार्यमाश्रयेत बलोत्कटम् ॥ २८ । तद्दर्शनोपास्तिकता नित्यं तद्भावभाविता । तत्कारिता प्रश्रयिता वृत्तं संश्रयिणः <sup>30</sup> स्मृतम् ॥ २६ ।

[ अतःपरम एकादशसर्गस्य पश्चदशश्लोका द्वादशसर्गस्थ च सप्तश्लोका मुद्रितपुस्तके न लभ्यन्ते । ते टीकायामनुसारेण लिख्यन्ते । ]

विनीतवत् तत्र कालं गमियत्वा गुराविव ।
तत्सङ्गात् परिपूर्णः विश्व सन् क्रमेण स्ववशो भवेत् ॥ ३० ।
ददद् विश्व वा कोशं वा भूमि वा भूमिसम्भवम् विश्व ।
आश्रयेताभियोक्तारं विस्ति विश्व मनपाश्रयः विश्व ।
सर्वाणि चैतान्यार्तः सन् द्यात् त्राणार्थमात्मनः ।
युधिष्ठिर इवैत्यन्ते विश्व पुनर्जीवन् वसुन्धराम् ॥ ३२ ।
कल्याणी वत गाथेयं लोकिकी प्रतिभासते ।
इति जीवन्तमानन्दो नरं वर्षशतादिष ॥ ३२ क ।
त्यजेत् कुलार्थे पुरुषं ग्रामस्यार्थे कुलं त्यजेत् ।
ग्रामं जनपदस्यार्थे विचार्य पृथिवीं त्यजेत् ॥ ३२ ख ।

<sup>30</sup> कुलोद्गतं

soa संश्रयिणां

31 तत्पसङ्गात् समापूर्णः 31a प्रतिपूर्णः

32 दद्याद

328 भूति सम्भवाम्

<sup>33</sup> आश्रयेदभियोक्तारं <sup>34</sup> रनपाश्रयः

<sup>35</sup> इवाप्रोति

- 28. Apprehending total destruction (as a result of invasion) by a powerful enemy, and finding himself absolutely helpless (in putting up any resistance), the (assailed) ruler should seek protection of a more powerful ruler of noble family (kulodgatain), who is truthful (who keeps his promises), an Arya (or a follower of vedic tradition and culture).
- 29. The duties of one taking recourse to śamśraya or protection (of the stronger power) are, to be in worshipful attitude in his presence.

to be always united with him in his thoughts and designs (nityain tadbhāva-bhāvitā tatkāritā), to render service to him and be courteous to him.

[Hereafter 15 ślokas of Sarga XI and 7 of Sarga XII are omitted in the B.I. edition. Those are however restored from the manuscript and the tīkā and given a continuous numbering 30-42 inclusive of 2 supplementaries (32A and 32B). According to the tīkā Sarga XI ends with śloka 42, which we have followed. The B.I. edition incorporates ślokas of Sarga XII including the 7 wanting ślokas in Sarga XI. We have separated Sarga XII indicating the original edition numbers within brackets after each śloka.]

- 30. The protected ruler should treat the protector as respectfully as one would do his *Guru* (the spiritual preceptor) and keep his company devotedly till such time as would enable him to get back control of his own self (to gain independence).
- 31. (Finding no other alternative) an assaled ruler should seek alliance with the very assailant by surrendering to him his army or treasury or land and its products, as it is injudicious to remain without a protector (anapāśrayah).
- 32. Afflicted by perilous circumstances the ruler should forsake everything (i.e., all his resources) in order to save his own self (so that, if alive those may be regained under a favourable situation). King Yudhisthira (having lost everything to the Kauravas) later regained his kingdom.
- 32A. An inspiring popular verse (laukiki) says that a living man is likely to secure happiness even after the lapse of a hundred years (i.e., at a future date, as one's sufferings and joys move in a cyclic order).
- 32B. (It is also said that if such a contingency arises) a particular person (however near and dear) should be forsaken in the interest of the family (kula), the family should be forsaken in the interest of the village, and the village should be forsaken in the interest of the country (janapada). But for the larger interest of self preservation he may even abandon his own life after careful deliberation.

संश्रयगुणमभिधातुमाह—उच्छियमान इति । बिलना अत्युपीचतर्जाक्तना अभियोग उच्छिय-मानः । निरुपायप्रतिक्रियस्तल च निरुपाया प्रतिक्रिया यदा स्यात् तदा मंश्रयग्रित्तारिष्यते 'महादोपो हि विशिष्टबलसमागमो राज्ञामिति' वचनात् । उपायान्तरे विद्यमाने संश्रयो नेष्यत इति भावः । तदा कुलोद्गतं, कुलीनस्य नाकार्यं मितः प्रवर्तत इति । सत्यममृषावादिनमार्यमनितसन्धायकं श्रयेत बलोत्-कटमभियोक्त्रपेक्षया बलेनोत्कटमारमरक्षार्थामिति ॥ २८ ॥

संश्रयिणो विधेयमाह – तदिति । तद्दर्शने आश्रितदर्शने साष्टाङ्गप्रणामपूर्वकाराधनशीस्रता । नित्यं तद्भावभाविता तथा चोक्तम्—"यस्य यस्य हि यो भावस्तेन तेन हि तं नरः । अन्तः प्रविदय मेधावी क्षिप्रमात्मवशं नयेत् ॥" इति । तत्कारिता प्रश्रयिता एतदृत्रृत्तं संश्रयिणः स्मृतमिति ॥ २६ ॥

विनीतविदिति । तत्र संश्रिते विनीतवत् न तु परमार्थतो विनीतः किश्चित्कालं गमयित्वा गुरारिव तत्सङ्गात् संश्रितसम्बन्धात् परिपूर्णः शक्तिभिरभ्यूच्छ्रितः सन् क्रमेण स्ववशो भवेत् तिचित्त मेवाराध्येत्यर्थः ॥ ३० ॥

उक्तगुण संश्रयाभावं विधेयमाह—दददिति । आश्रयेत गत्यन्तराभावेऽभियोक्तारं विसन्धिरन-पाश्रय इति प्रतीतम् ॥ ३१ ॥

सर्वाणीति। सर्वाणि बलकोशदण्डादीनि, आर्तः सन् दद्यात् त्राणार्थमात्मनः। यत्रात्मा जीवज्ञवशिष्यते। युधिष्ठिर इवत्यादि प्रतीतम्॥ ३२॥

तदेव प्रकारान्तरेणाह--कल्याणीति । स्पष्टम् ॥ ३२ क ।

सर्वथा आत्मरक्षा कर्तव्येति प्रकारान्तरेण कथयति—त्यजेदिति। विचार्य आत्मनाश सम्भावनायां विविच्य उपायान्तराभावे पृथिवीं अपि त्यजेत्। प्रतीतम् अन्यत्॥ ३२ ख॥

### 11 पूर्विकाराधनशीलता

निष्पतेदात्मलाभे वा व्यसने वा रिपोः श्रितः विश्व । प्रहरेद् वा विश्व बलीयस्या सेंह्या वृत्त्या बलं रिपुम् विष्ठ ॥ ३३ । नाकारणात् सङ्गमेयात् विश्व क्यायसा चेतरेण वा । क्षयव्ययकृतात् दोषात् विश्व क्यायसा विश्व पितर्यपि ॥ ३४ । सं योगहेतुना विश्व गत्वा विश्व विश्व पितर्यपि विश्व । विश्व समागते विश्व समागते विश्व साथी प्रायो दुह्य न्त्यसावः ॥ ३५ ।

<sup>36</sup> श्रिय:

<sup>368</sup> वाऽबलीयस्या

36b वा काल उत्थितः

37 सङ्गमियाज्ज्यायसा वतरेण वा

<sup>378</sup> विस्त्रम्भ

38 संयोगं

<sup>38a</sup> पितर्याप न विश्वसेत्

<sup>39</sup> मागतं सन्तं

- 33. A ruler (having taken recourse to sainsraya) gaining sufficient power and resources for himself or finding the enemy (i.e., to whom he has taken sainsraya under force of circumstances) under the influence of vices (vyasana), should rise to the occasion and like a lion (sainhyā vyttyā) pounce upon the latter (to crush him altogether).
- 34. Without sufficient reason no union (of the nature of samiśraya) should be sought for with a stronger adversary or for the matter of that with any adversary, as that is likely to entail in unnecessary wastage of resources as well as in drainage of money (in satisfying the latter's demands) and after all it may lead to treacherous rivalry (droha).
- 35. For the purpose of union-(i.e., in seeking shelter) a ruler should not trust even his own father (what to speak of others). Gaining confidence of the good-natured person, dishonest people often betray him

प्रकारान्तरेणाह—निष्पतेदिति । आत्मलाभे आत्मोत्कर्ष सित निष्पतेत् तमिमयोक्तारमाका-मेत् । वा अथवा रिपोः व्यसने श्रितः, प्रहरेद्वा बलीयस्या संद्या वृत्त्या । व बिलनं रिपं काले प्रहर्तव्यकाले, उच्छियत इति ॥ ३३ ॥

कारणं विना प्रतिद्वन्दिभूपेन न संगन्तव्यम् इत्याह—नाकारणादिति । कारणाद्विना सङ्गमं नेयात् न गच्छेत् ज्यायसा विशिष्टबळेन च इतरेण दुर्बळेन वा समानबळेन वा । कस्मादित्याह—क्षयव्ययकृतात, क्षयः पुरुषवाहनादेर्विनाशः ग्रुष्ककळहादौः, धान्यहिरण्यादरौचित्यकरणे व्ययस्तत्कृताद्दोषात् । विश्रम्भद्रोहजादिप दोषात् विश्रम्भमागतं द्वान्ति वा असाधव इति ॥ ३४ ॥

एतदेव समर्थयन्नाह — संयोगमिति । संयोगं हेतुना केनापि कारणेन गत्वा पितर्यपि न विश्वसेत् विश्वासं न कुर्यादिति ॥ ३५ ॥

- <sup>12</sup> वृत्त्या काले प्रहर्तव्यः ; काले स एव संद्या वृत्त्या काले प्रहर्तव्यः
- <sup>13</sup> रौचित्याकरणे अन्यायस्तत्कृतात्

इति पाड्गुण्यमन्ये तु द्वै गुण्यमिति<sup>40</sup> चक्षते । यानासने विग्रहस्य रूपं<sup>40</sup> सन्धेः परं स्मृतम् ॥ ३६ । [सन्धेस्तु सन्धिमार्गज्ञ द्वै धीभाव समाश्रयौ ।] स्र हि<sup>41</sup> गच्छंश्च तिण्ठंश्च विग्रहं कुरुते यतः । <sup>42</sup>अतो यानासनं प्राज्ञैः विग्रहः परिकीर्तितः<sup>43</sup> ॥ ३७ । असन्धाय यतो नास्ति द्वै धोभावः ससं श्रयः<sup>44</sup> । ततो द्वाचिप तौ प्राज्ञै रूपं सन्धेरुदाहृतम्<sup>45</sup> ॥ ३८ । सन्धायेति च(हि) यत् प्रोक्तं तत् सन्धेरूपिमण्यते<sup>46</sup> । विगृह्येति च यत् प्रोक्तं विग्रहस्य तदुच्यते ॥ ३६ ।

 40 मिनचक्षते
 408 द्वर्य सन्त्रेः ; रूपं सिद्धः प्रकीर्तितम्

 41 सोऽभिगच्छंश्च
 42 ततो यानासने

 43 परिकीर्त्यते
 44 समाध्रयः

 45 स्दाहृतौ
 46 रूपमुच्यते

- 36. This is Sādguṇya or the six expedients of politics and diplomacy. But some hold that there are two expedients (dvaiguṇyain) only, (viz., Sandhi and Vigraha) as yāna and āsana (marching and encampment for seige) are mere forms of vigraha (war), and the rest (dvaidhībhāva and sainśraya) of sandhi. (Experts in peace-making consider dvaidhībhāva and sainśraya as belonging to the category of sandhi).
- 37. It is only when a ruler launches upon a war that he marches (towards his enemy) and lays seige (at his forts). So the experts describe yāna and āsana as different forms of vigraha.

- 38. As without concluding some sort of peace (however temporary), dvaidhībhāva and samśraya policies cannot be adopted so the wise take these two as varieties of sandhi.
- 39. Therefore whatever action is taken on the lines indicated above after concluding a peace comes under *sandhi*, and similarly whatever is done after launching a war comes under *vigraha*.

उपसंहरज्ञाह—इतीति । इति षाङ्गुण्यमिति सिद्धान्तः । अन्ये तु द्वंगुण्यमिति चक्षते व्याख्यां कुर्वन्ति ; यतो यानासने विग्रहस्य रूपं सन्धेः परं स्मृतम् । विग्रहे सित यानं, विगृह्यासनं तदशेष विग्रह-रूपमेव, संश्रयो द्वैधीभावश्च सन्धेरेव रूपं, अतो द्वेगुण्यमेव ॥ ३६ ॥

एतदेव व्याख्यातुमाह—स इति । स हि अभियोक्ता गच्छन् अभियानगुणमातिष्ठन्, तिष्ठन् आसनगुणमातिष्ठन् विग्रहं कुरुते यतस्ततो यानासने प्राज्ञीविग्रहः परिकीतित इति प्रतीतम् ॥ ३७ ॥

असन्धायेति । तथा सन्धिमकृत्वा द्वैधीभावः संश्रयसहितो नास्ति । "सन्धिविष्रहोपादानं द्वैधीभावः" इति कौटिल्यः" (७।१।११)। संश्रयस्तु न सन्धि विनेति, ततो द्वावपीत्यादि प्रतीतम् ॥ ३८ ॥

सन्धायेति । सन्धाय शत्रुणा सह मिलित्वा यत्कार्यं प्रोक्तं करणीयमिति कथितं तत्सन्धे रूपमिष्यते । विग्रह्य यत् कार्यं कर्तन्यमिति प्रोक्तं तत् विग्रहस्य रूपमुच्यते । रूपमिति वर्तत इति ॥ ३६ ॥

> सिन्धिश्च विश्वहश्चैव<sup>47</sup> है गुण्यमिति चक्षते<sup>47</sup>। एती च सं'श्रयश्चैव तेगुण्यमिति चापरे<sup>48</sup>॥ ४०। यस्मादन्यं सं'श्रयते<sup>48</sup>। बाध्यमानो बलीयसा। तत् सिन्धः<sup>48</sup> सं'श्रयो ह्यन्य इत्युवाच बृहस्पतिः॥ ४१।

- 40. Thus though sandhi and vigraha are considered by some to be the two expedients only, others taking saniśraya into account describe expedients to be three in number (traigunyan).
- 40. Samśraya is that type of sandhi in which one (the assailed ruler) is compelled to seek refuge of a stronger power and Brhaspati holds that it is to be distinquished from the (formal) sandhi.

सन्धिरचेति । एवं च सन्धिश्च विग्रहरचेति द्वेगुण्यमिति चक्षत इति स्थितम् । द्वेगुण्यवादिनः संश्चयं सन्धेरेव रूपं कथयन्ति । त्रेगुण्यवादिनस्तु संश्चयः सन्धेः पृथक् कुर्वन्तीति मत्द्वविध्यम् ॥ ४० ॥

सन्धौ संश्रयो नान्तर्भविष्यतीति नियममाह<sup>14</sup>—यस्मादिति। यस्मात्कारणाद्ग्यं बलवत्तरं संश्रयते वाध्यमानो बलीयसा। तप्तं तप्तेन सन्धत्त इति सन्धिस्वरूपम्। नास्त्र संश्रयस्य तापोऽस्तीति सन्धेरन्यः संश्रय इति। तत्सन्धेः संश्रयो ह्यन्य इत्युवाच बृहस्पतिरिति प्रतीतम्॥ ४१॥

<sup>47</sup> इचेति

<sup>47</sup>a कल्पते

<sup>48</sup> विचारे

<sup>&</sup>lt;sup>488</sup> तस्मादन्यं संश्रयेत

<sup>49</sup> तत्सन्धेः

<sup>14</sup> संश्रयानन्तरं भविष्यतीति नियम

# न्याय्यो गुणो विग्रह<sup>50</sup> एव सन्ध्याऽदस्तदुत्थाः प्रभवास्ततोऽन्ये । अवस्थया भेदमुपागतं<sup>51</sup> सन् षाङ्गुण्यमित्येव गुरोर्मतं नः॥ ४२।

- <sup>50</sup> विग्रह एक एव सन्ध्यादयोऽन्ये तु गुणास्तदुत्थाः ।
- <sup>51</sup> गतः सन्

इति यानासनद्वेधीभावसंश्रयविकल्पो नाम पोड्शं प्रकरणम् ।

### इति श्रीकामन्दकीयनोतिसारे यानासनद्वै श्रीभावसंश्रयविकल्पो नाम एकादशः सर्गः ॥

42. On reasonable analysis *vigraha* stands out to be the one and only one political expedient (for a  $Vijig\bar{\imath}su$ ) and sandhi and other expedients arise out of it. It is the considered opinion of our Guru (the preceptor. i.e., Viṣṇugupta) that according to needs of political circumstances expedients are six in number (Sadqunyain).

स्वगुरुमतदर्शनपूर्वकमुपसंहरत्नाह—नाय्य इति । न्यायेन विचार्यमाणं एको विम्रह एव गुणः । सन्ध्यादयोऽन्ये तु गुणास्तदुत्था विम्रहानन्तरं व्यपदिश्यन्ते ; यतो विम्रहोपतप्तः सन्धत्ते । संश्रय एव द्वेधीभावः । विम्रह एव यानं, कारणादासनं चेति षोढ़ा प्रतिभिद्यमानोऽप्येक एव विम्रहो गुण इत्यस्मद्गुरोविष्णुगुप्तस्य मतम् ॥ ४२ ॥

इति षोड्शं प्रकरणम् ॥

इति कामन्दकीयनीतिसारटीकायामुपाध्यायनिरपेक्षानुसारिण्यां हस्तलिखितपुस्तकानुसारेण यानासनद्वेधीभावसंश्रयविकल्पो नाम एकादशः सर्गः ॥

#### द्वादशः सर्गः

[ हस्तिव्यक्तित पुस्तकानुसारेण ; मुद्रितग्रन्थानुसारेण एकादशसर्गस्यान्तर्भुक्तः ]

१७। मन्त्रविकल्प प्रकरणम ।

### षाड् गुण्यनिश्चितमतिर्गृह्यं गूढ़ प्रचारवान् । मन्त्रयेदिह्¹ मन्त्रज्ञो मन्त्रज्ञैः सह मन्त्रिभः॥ १ ।

- <sup>1</sup> मन्त्रयेतेह
- \* द्वादशसर्गस्य सप्तश्लोका मुद्रितपुस्तके न लभ्यन्त टीकायामनुसारेण लिख्यन्ते ।

#### Sarga XII

(according to the manuscript).

[ Sarga XI continued according to the B.I. edition text. ]

Prakarana-17

Mantravikalpa

(Varieties of policy decisions)

1. Well-grounded in the principles of  $S\bar{a}dgunya$  (the six political expedients) and well informed of conditions obtaining within his dominion and without through the network of spies, the ruler  $(Vijig\bar{\imath} su)$ , himself expert in counselling  $(mantraj\bar{n}a)$ , should deliberate on secret state matters with ministers experienced in sound counselling.

[ Ślokas 1-7 are not found in the B.1, edition text. But those have been restored from the  $t\bar{t}k\bar{a}$ .]

षाड् गुण्यस्यानन्तरं मन्त्राधिकारस्य सम्बन्धं दर्शयन्ञाह—षाड्गुण्येति । षाड्गुण्ये अनन्तरोक्ते निश्चिता निःसन्दिग्धा मितर्यस्य कृतपाड् गुण्यतत्त्वनिर्णय इत्यर्थः । गृह्यं गोपनीयं कार्यं मन्त्रयेदिति सम्बन्धः । गृह्यं प्रचरन्तीति गृहप्रचाराः संस्थासश्चारभेदिभिन्नाः ते विद्यन्तेऽस्येति गृहप्रचारवान् । मन्त्रज्ञ इति मन्त्रः—षण्णां गुणानां मध्ये किस्मन् गुणे स्थितस्य मे वृद्धिरवृद्धिः परस्य इति तत्रावस्थित्यर्थः पर्यालोच्यो मन्त्रः । तत्र कौटित्यः—"तेषां यस्मन् वा गुणे स्थितः पर्यत् इह स्थितः शक्ष्यामि दुर्ग-सेतुकर्मविणक्पथशूर्यिनवंशस्विनद्रव्यहस्तिवनकर्माणि आत्मनः प्रवर्तियतुं, परस्य चैतानि कर्माणि अपहन्तु-मिति सा वृद्धः।" (९१११२०-२१)। एतद्विषयं गुप्तभाषणं मन्त्रः, स्वकर्मप्रवर्तनं परकर्मोपघातश्च येरुपायेर्भवति तैस्तैश्च तत्कर्मप्रचारो¹ मन्त्रः, इत्यादिस्वरूष्टं जानातौति मन्त्रज्ञो विजिगीषुरेव । मन्त्रज्ञैरेव मन्त्रिभः सहेति ॥ १ ॥

¹ ति ततथानेक मन्त्रप्रकारो मन्त्रप्रकोमन्त्रः ; ति तत्र यथानेकत्र मन्त्रप्रचारो मन्त्रः ।

मन्त्रार्थकुशलो राजा सुखं भूतिं समश्रु ते<sup>2</sup>। विपरीतस्तु विद्वद्भिः स्वतन्त्रोऽप्यवभूयते<sup>3</sup>॥२। दुर्भन्त्रमेनं रिपवो यातुधाना इव कतुम्। समन्ततो विलुम्पन्ति तस्मान्मन्त्रपरो भवेत्॥३।

### <sup>2</sup> विजयमश्रुते <sup>3</sup> प्यवध्यते

- 2. A ruler, conversant with the nature of counselling and capable of interpreting them (mantrārtha kuśało rājā, i.e., in making policy decisions), easily acquires prosperity, while one who is of contrary nature, even if independent, loses his kingdom (svalantropyavadhūyate) at the hands of his learned adversary (learned in polity).
- 3. Just as the Rākṣasas (Yātudhānā) descerate (vedic) sacrifices (*kratui*n) associated with defective *mantras* (sacred hymns), so also enemies destroy the kingdom of a ruler whose *mantras* (policies) are defective. So it is essential for a king to be well-grounded with sound counsels.

मन्त्रज्ञानस्य फलमन्वयव्यितिरेकाभ्यां दर्शयज्ञाह—मन्त्रार्थेति । वक्ष्यमाण पश्चाङ्गस्य मन्त्रस्य योऽर्थः वृद्धिक्षयलक्षणस्तस्य सम्पादने कुशलो राजा प्रजारज्ञनात् सुखमक्लेशेन भृति थ्रियमञ्जूते आक्रम्य सुङ्कते । विपरीतस्तु मन्त्रार्थाकुशलः विद्वद्भिः पण्डितेः तत्र कुशलैः स्वतन्त्रोऽपि अवध्यते राज्यात् प्रच्याव्यते इति ॥ २ ॥

दुर्मन्त्रमिति । दुष्टो मन्त्रो मन्त्रणं यस्य । दुष्टत्वं च तस्य शास्त्रविरुद्धत्वम् । एनं रिपवो विख्रम्पन्ति समन्ततो यातुधाना राक्ष्मा दुष्प्रयुक्तवैदिकमन्त्रं यज्ञमिव । तस्मात् तेषु मन्त्रपरो यथोक्तमन्त्रपर एव स्यादिति ॥ ३ ॥

# मन्त्रयेतेह कार्यानि सहाप्तेन विपश्चिता। आप्तं मूर्खमनाप्तञ्च पण्डितं वर्जयेदिह॥ ४।

### 4 मन्त्रिणं परिवर्जयेत् ; वर्जयेदिह पण्डितम्

4. All matters of state should be decided upon after deliberation with trustworthy ministers. Trustworthy fools and untrustworthy counsellors must be avoided.

मन्त्रलक्षणमभिधातुमाह—मन्त्रयेतित । मन्त्रयेतेह कार्याणि महाप्तेन यो हि पङ्गुणैनिरन्तरं व्याप्यते स तस्याप्त इत्युच्यत । आप्तृ व्याप्ताविति पाठात् । तस्य च व्यभिचारो न स्याद् यथा तथोक्तत्वात् । आप्तोऽपि भूत्वा यदि विपश्चित् नीतिशास्त्रपण्डितो भवति तेन मह मन्त्रयेत । एतद्गुणद्वयमेकत्र यस्मिन् विदाते तेनेति । आप्तं मूर्खमनाप्तं च पण्डितमिह मन्त्रे वर्जयेदिति ॥ ४ ॥

मार्ग' सन्मार्गगतिभिः सिद्धये सिद्धकर्मभिः। पूर्वैराचरितं सिद्धः शास्त्रीयं न परित्यजेत्॥ ५। 5. In implementing counsels (or deciding upon policies) the ruler should follow for success the way of righteousness in line with those who achieved success in the past. He should not deviate from the tradition of the predecessors and of the wise or from the prescription of the Śāstras (on polity).

मन्त्रश्च शास्त्रोक्तकमेणेव कार्य इति दर्शयन्नाह— मार्गमिति । शास्त्रीयं मार्गं मन्त्रणे न परित्यजेदिति सम्बन्धः । पूर्वैः षोडशराजादिभिः बृहस्पत्यादिभिश्च सत्पुरुषैराचरितं सेवितं च । सिद्धये सिद्ध्यर्थम्, सिद्धकम्मभिः सिद्धः । सन्मार्गेणेव गतिर्येषां ते इति तथोक्तन्यायेनव मार्गेण मन्त्रः कर्तव्य इत्यर्थः ॥ ५ ॥

# उच्छारुत पद्विन्यासः सहसैवाभिसम्पतन् । शत्रुखड् गमुखप्रासमगत्वा न निवर्तते ॥ ६ ।

6. If a ruler acts in a way repugnant to the Śāstras and all on a sudden (*sahasaiva* i.e., without due deliberation) falls upon an enemy, he can hardly get back without feeling the impact of the enemy's sword (i.e., without suffering severe losses including mortal wounds).

उक्तस्यान्यथात्वे दोषं दर्शयन्नाह—उच्छास्त्रेति । उद्गतशास्त्रं पदिवन्यासः कार्येषु गमनं यस्य सः । पदिवन्यासिनिष्पादां उच्छास्त्रं न कर्तव्यमित्यर्थः । सहसेव मनत्रालोचनं विनेवाभिसम्पतन् अभिमुखं शत्रुणां गच्छन्, शत्रुखङ्गमुखप्रासमगत्वा न निवर्तत इति । खङ्गमुखं धारैव तद्श्रासः खङ्गधाराग्रासो मरणं तद्प्राप्य न निवर्तते इत्यर्थः । अतो मन्त्रपूर्वः प्रवर्तितव्यमिति भावः ॥ ६ ॥

प्रभावोत्साहशक्तिभ्यां मन्त्रशक्तिः प्रशस्यते । प्रभावोत्साहबान् काव्यो जितो देवपुरोधसा ॥ ७ । [ असुरान् मोहयामास शुक्ररूपी बृहस्पतिः । बृहस्पतिं तथा शुक्रः शशापानुपमयु तिः ॥ ] ७ क ।

मन्त्रशक्तः प्राधान्यं दर्शयन्नाह—प्रभावेति । कोशदण्डवलं हि प्रमुशक्तिः । शौर्यममधौदाक्ष्यं चोत्साहशक्तिः । ताभ्यां सकाशादत्र मन्त्रशक्तिरेव गरीयसीति । अत्रेतिहासं दर्शयित प्रभावीत्साह-

<sup>5</sup> सहसेव नृपः पतन्

<sup>7.</sup> Of the three śaktis (sources of power) mantra-śakti (the power of good counsel) is of greater significance than either prabhāva (or prabhu-śakti, the power of the lord based on his treasury and army) or utsāha śakti (energy). Kāvya or Sukra, the preceptor of the demons inspite of his accomplishment of prabhāva and utsāha was out-witted by the celestial priest (Brhaspati) (by virtue of his mantraśakti).

<sup>7</sup>A. Bṛhaspati in the guise of Śukra deceived the demons (through his mantraśakti) and for that Śukra cursed Bṛḥaspati.

वान् काव्यः शुको महाप्रभावकोशदण्डचण्डदैरयपरिवृतो जितो देवपुरोधसा बृहस्पितना मन्त्रशक्त्येति वाक्यशेषः । देवासुरसंप्रामे मृतानसुरान् शुको मृतसङ्गीविन्या जीवयित । देवा मृता मृता एव । ततश्च प्रभावोत्साहसम्पन्नोऽभृत् । तदितसन्धानार्थं सुतः कचः शिष्यत्वेन प्रणिहितः । तेन च शुक्रस्य प्रियसुता वशीकृता । तदंवस्य च दैरयेरितसन्धानभयात् कचो विपक्षः शुक्राय भिक्षतुं दत्तः । तत् सुतया देवयान्या प्रार्थितेन काव्येनोदरस्य एव मृतसङ्गीविन्या पुनर्नवः कृतः । उदरस्थस्येवोपदिष्टा मृतसङ्गीविनी कचस्य 'विदायोदरं निर्यातस्त्वं मामनयेव जीवय' इति । तथा कृत्वा गते कचे समरे मृता दैत्या न जीवन्ति । तद्नया मन्त्रशत्त्वा सुरगुरुणा जितः काव्य इति ॥ ७॥

#### <sup>2</sup> अभिसन्धानार्थ

[ Hereafter Śloka numbers of Sarga XI of the B.I. text are shown within brackets.]

## अशिक्षितनयः सिंहो हन्तीमं केवलं बलात्। तञ्च धीरो नरस्तेषां शतानि मतिमान् जयेत्॥ ८। (११।३०)

8. A lion, devoid of training in moral laws (naya, nīti), kills its prey by sheer brute force but a hundred of such hons are subjugated by a man by virtue of his intelligence and wisdom (i.e., mantraśakti).

| X1. 30 |

एतदेव समर्थयन्नाह—अशिक्षितेति । अशिक्षितो नयो नीतिशास्त्रं येन स तथोक्तो मन्त्रशक्ति-रहित इत्यर्थः । सिंहः केवलोत्साहशक्तिर्हन्ति इमं केवलंबलात् सामर्थ्यात् । तं चेति तिमत्थं धीरो नरः तेषां च सिंहानां शतानि अनेकानि मतिमान् कूटकपटादिभिः स्थापयेन्मारयेद्वा ॥ ८ ॥

> पश्यद्भिर्दूरतोऽपायान् सूपाय प्रतिपत्तिभिः। भवन्ति हि॰ फलायैव विद्वद्भिश्चिन्तिताः । क्षियाः॥ १। (११।३१) उपायपूर्वः लिप्सेत कालं वीक्ष्य समुत्तपतेत्। पश्चात्तापाय निर्दिष्टा<sup>7</sup> विक्रमैकरसङ्गता॥ १०। (११।३२)

<sup>6</sup> भवन्तीह

<sup>6a</sup> द्विमन्त्रिताः ; विपश्चिता

#### 7 भवति

- 9. A ruler, anticipating future troubles or troubles brewing at a distance, should take adequate measures by exercising his own influence after due deliberation with his counsellors in order to get sure results. | XI. 31 |
- 10. Desirous of acquisition (of territory or wealth), a ruler should undertake a march (against his adversary) finding the opportune time for it only after applying necessary political expedients (upāyas, like conciliation etc). Too much reliance on military power alone (vikramai-karasajāatā, one who knows the taste of valour only) leads to repentance

(paścāttāpa). (Because valour is successful if aided by reasonable judgement or mantraśakti).

XI. 32]

मन्त्रशक्तेः सामर्थ्यमभिधातुमाह—पश्यद्भिरिति । पश्यद्भिः प्रमाणबलात् प्रत्यक्षीकुर्वद्भिद्दर्तो देशव्यवधानात् कालव्यवधानाद्वा । अपायान्विनिपातान् सूपाय प्रतिपत्तिभिरिति शोभनसामाद्युपायेः प्रतिगतिर्श्वाकेत फलप्राप्तिर्येषां ते तेः, विद्वद्भिधिन्तिताः सुपर्यालोचिता मन्त्राधिकारोक्त किया अनुष्टानानि फलायेव भवन्ति निधयेन फलन्ति इत्यर्थः ॥ ६ ॥

क्रियाचिन्तनमेव दर्शयन्नाह—उपायेति । उपायाः सामदानभेदा ये तेऽल्लाभिमताः । दण्डेन तु लाभः सांशयिकः इति भानः । तत्पूर्वं लब्धुमिच्छेत् यानमात्रसाध्ये लाभे कालं यात्रानुरूपं वीक्ष्य निर्णीय समृत्पतेत् यायात् । कस्मादित्याह—विक्रमैकरसज्ञता यस्मात् पश्चात्तापाय भवति । विक्रमः परमोत्पाहः शौर्यातिशयः स एवकारस<sup>3</sup>स्तमेव जानाति न मन्त्रशक्तिरसम् । तद्रसाज्ञानात् देशकालादि-निर्पेक्षस्य विपन्ने व्यवसाये विक्रमेकरसज्ञता पश्चात्तापाय भवति, किमित्यहं देशकालवलादिनिर्पेक्षो व्यवसित इति । विक्रमोऽपि मन्त्रं सहायः फलतीति भावः ॥ १० ॥

<sup>3</sup> एकोरसः

शक्याशक्यपरिच्छेदं कुर्याद् बुद्ध्या प्रसन्नया।
केवलं दन्तभङ्गाय दन्तिनः शैलताड़नम्॥११।(११।३३)
अशक्यारम्भवृत्तीनां कुतः क्लेशाद्गते फलम्।
"भवन्ति परितापिन्यो व्यक्तं कर्मविपत्तयः॥१२(११।३४)
नाग्निं पतङ्गवद् गच्छेत् स्पृश्यमेव तु संस्पृशेत्।
किमन्यत् स्पाद्गते दाहात् पतङ्गस्याग्निमृच्छतः॥१३।
भोहात् प्रकुर्वतश्चेष्टां दुःखलम्येषु वस्तुषु।
भवन्ति परितापिन्यो व्यक्तं कर्मविपत्तयः॥१४।
॥

- 11. A clear determination between what is attainable and what unattainable (śakyāśakya) has to be made by cool and intelligent deliberation (i.e., by application of mantraśakti). A rash (undeliberated) action leads only to one's own suffering like the elephant charging against a rock suffers only from broken tusks. [XI. 33]
- 12. Those who indulge in attempting for unattainable objects (or purposes) hardly get anything but suffering. What can a man expect to get if he desires to taste the sky.? [XI.34]
- \* [ Ślokas 13 and 14 do not occur in the B.I. text, but restored from the  $t\bar{t}k\bar{a}$ .]

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> आकाशमास्त्रादयतः कुतस्तु कवलप्रहः ॥

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> प्रक्षिपतइचेष्टां

- 13. A burning flame should not be approached like insects. That which can be touched safely should be touched. What else than thorough burning is achieved by an insect desiring contact with fire?
- 14. Any body through illusion striving for an object (or purpose) difficult to acquire has to repent later for dangers associated with it.

मन्त्रसापेक्षतां दर्शयन्नाह (मन्त्रसामान्य मिभधातुमाह) — शक्येति । आदावेव शक्यिमद-मिदमशक्यं चेति परिच्छेदं कुर्यात् बुद्ध्या विशुद्धया अतिनिर्मलया । अशक्यिमिति परिच्छिन्ने प्रवृत्तौ दोषं दर्शयन्नाह — केवलिमिति । दिन्तिनो दन्ताभ्यां शैलताइनं दन्तमङ्गायेव न पर्वतक्षतये । एवम-शक्यारम्भणे क्षतिरनन्तेति । तस्मान्मन्त्रपूर्वं समारभेतेति । ततश्च कारणात् यथापि फलाभावेऽिष यथाशास्त्रभेव प्रारच्धव्यम् । तेन पश्चात्ताणो न स्यात् अन्यथा तु स्यादिति भावः ॥ ११ ॥

एतदेव द्रव्यितुमाह—अशक्येति । अशक्यारम्भेणेव वृत्तियेषां तेषां क्लेशाद्गते क्लेशं विहाय नान्यत् फलं द्रश्यते तद् यथा आकाशमास्वादयतः आकाशस्वादमनुभवामीति यः कवलप्रहमाकाशस्य करोति तस्य कुतः कवलप्रहः आकाशस्यामूर्तत्वात् । एवमशक्यारम्भिणोऽपि कुतः फलमिति ॥ १२ ॥

अशक्यारम्भो न केवलं निष्फलोऽपि तु विनाशाय च भवतीति च दर्शयन्नाह—नेति । पतन्न-वदिम न गच्छेत् स्पृशेत् । स्पृश्यमेव तु संस्पृशेत् । यः पतन्नः पूर्वमेवापरिच्छिद्य अपर्यालोच्य दौपामिदर्शनसुखी, स्पशं सुन्दरमप्यनुभवामीति बुद्धमा अमि गच्छेत् तस्य पतन्नस्यामिमृच्छतः गच्छतः दौदाहाद्वते किमन्यत् १ तथा मन्त्ररहितस्यापीति भावः ॥ १३ ॥

मोहादिति । मोहान्मन्त्रस्याज्ञातत्वात् कुर्वतश्चेष्टामुद्योगं दुःखलभ्येषु वस्तुषु भवन्ति परि-तापिन्यो व्यक्तमित्यादि प्रतीतम् ॥ १४ ॥

> बुदुध्या बोधा 10 नुगतया परीयात् सम्पदः पदम् । सुविशुद्धपदन्यास 11 पर्वतात्रिमवोदितम् 12 ॥ १५ ( ११।३५ )

10 बोध्या

<sup>11</sup> विशुद्धपदविन्यासः

12 मिवोन्नतम्

15. One who proceeds with carefully calculated steps on the path of prudence after intelligent deliberations attains prosperity and position as high as the peak of a mountain. [XI. 35]

सम्यग्भूतेन मन्त्रेण फलावाप्तिरिति दर्शयन्नाह—बुद्श्येति । बुद्ध्या वाध्यानुगतया, ज्ञानेन ह्रेयानुयायिना, ज्ञानं साधनं, ज्ञेयं साध्यं, साधनं साध्यानुरूपं यदा भवति तदावर्यभाविनौ सिद्धिरिति भावः । तथा चोक्तम्—प्रत्यक्षादिप्रमाणत्रयनिणीतायां फलिस्द्धौ यथासाध्यं साधनविनियोगलक्षणा क्रियानौतिरन्यथात्वनौतिः । एवं बुद्धिर्यदा बोध्यानुगता च भवति तदा परीयात् प्राप्नुयात् । सम्पदो लक्ष्म्याः पदमुष्ठतमुतकृष्टं पर्वताप्रमिव विशुद्धपद्विन्यासः, विशुद्धौऽन्तरायरहितः पदिवन्यासो यस्य स यथा पर्वताप्रमुष्ठतं परीयादिति ॥ १५ ॥

## दुरारोहं 18 पदं राज्ञां सर्वलोकनमस्कृतम्। 14अल्पेनाप्यपचारेण ब्राह्मण्यमिव दुष्यति॥ १६ (११।३६)

### <sup>13</sup> दुरारूढ़ं <sup>14</sup> स्वल्पे

16. The status of a king who is saluted (respected) by all, is indeed difficult to attain (and maintain), for, it may be stained with blame (duṣyati) due to the slightest of trangressions on his part, as in the case of the high position of the Brāhmaṇas. [XI. 36]

कस्मान्मन्त्रे महान् यत्न इत्याह—दुरारोहमिति । दुःखेन महता क्लेशेनारह्यत इति दुरारोहं पदं राजत्वं राज्ञां सर्वलोकैर्नमस्कृतं माहेन्द्रसमानमप्राप्यत्वात् । स्वल्पेनाप्यपचारेण मन्त्रभेदादिकेन ब्राह्मण्यमिव सर्वलोकनमस्कृतमपि सन्ध्यावन्दनवश्चनमात्रेणापि दुष्यति सदोषं भवतीति ॥ १६ ॥

प्रारक्वानि विश्वासारतं कार्याण्यासनबुद्धिभिः 15 । वनानीव मनोहारि प्रयच्छन्त्यचिरात् फलम्॥ १७। (११।३७) सम्यगारभ्यमाणं हि कार्य 16 यद्यपि निष्फलम्। न तत् तथा तापयित यथा मोहसमीहितम् 17॥ १८। (११।३८)

15 आरब्धानि

<sup>158</sup> कार्याण्यमलबुद्धिभिः

16 कर्म

17 समीक्षितम्

- 17. Whenever actions are taken in accordance with injunctions of śāstras (texts on polity) and after deliberation with clear intelligence, promptly do they bear attractive fruits (yield desired results) as do well nurtured trees. [XI. 37]
- 18. If an action undertaken properly (in conformity with śāstric injunctions and due deliberation) bears no fruit (does not produce the desired result) even then it does not cause as much distress as one begun with indecision or wrong judgement. [XI. 38]

शास्त्रोक्तमन्त्रस्य फलं दर्शयशाह—प्रारन्धानीति (आरन्धानीति वा)। यथाशात्रं नीति-शास्त्रानतिक्रमेण। प्रारन्धितानि अनुष्टितानि कार्याणि पृथ्विलाभपालनादीनि। स्पष्टमन्यत्॥ १७॥

अथ शास्त्रसमारब्धं निष्फलं विमोहकृतं च विशिष्टफलं तयोर्विशेषमाह—सम्यगिति । सम्यक् नीतिशास्त्रानितक्रमेण । मोहः अज्ञानं तेन समीक्षितं कृतम् । तापयित तापं जनयित । शिषं सुगमम् ॥ १८ ॥

॰ निष्फलं विपरीतं सफलं शास्त्रीक्तं मोहकृतं तयोः ; निष्फलं विमोहकृतं च विफलं तयो

यत्तु सम्यगुपकान्तं कार्यमेतत् 18 विपर्ययम् । पुमांस्तन्नानु 18पालभ्यो दैवान्तरितपौरुषः ॥ १६ । ( ११।३६ )

<sup>18</sup> कार्यमेति

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> स्तत्रानुपालभ्यो

19. If an action undertaken properly ends in failure no blame would lie with the performer as his *puruṣakāra* (manly efforts) is negatived by Fate. [XI. 39]

यदिति । तथा एतत् सुगममुक्तं च दैवपुरुषकारयोरानुकूत्ये फलसिद्धिरन्यथा नेति । तथा च-क्षेत्रे सुकृष्टे पृथ्व्यां च सुषिक्तायां प्ररोहति । दैवं पुरुषकारं च कौटित्यो मन्यते द्वयम् ॥ इति ॥ १६

प्रयत्नस्तावदास्थेयः फलायामलबुद्धिना ।

20 अपर्वभङ्गनिपुणं शेषं दैवसमाश्रितम्21 ॥ २० । (११।४०)
आत्मानं च परांश्चैव22 ज्ञात्वा धीरः समुत्पतेत् ।

एतदेव हि विज्ञानं यदात्मपरवेदनम् ॥ २१ । (११।४१)
निष्फलं क्रेशबहुलं सन्दिग्धफलमेव च ।
न कर्म कुर्यान्मतिमान् महावैरानुबन्धि च ॥ २२ । (११।४२)

- <sup>20</sup> अथर्ववेदनिपुणं ; अपर्वभेदनिपुणं
- <sup>21</sup> दैवं समाश्रयेत् <sup>22</sup> परं चैव वीक्ष्य
- 20. I ispite of the predominance of Fate in order to gain success, one should put reliance on one's own exertions aided by clear intelligence, (failing which) recourse should be taken to measures for propitiation of Fate with the help of experts in sacrifices etc. [XI. 40]
- 21. A wise ruler should launch upon a war only after reviewing his own as well as that of his enemy's resources. Accurate knowledge of one's own and of enemy's resources is the essence of counselling. [XI. 41]
- 22. No venture should be undertaken that is likely to be infructuous or fraught with dangerous consequences or of doubtful results or which is likely to lead to serious hostilities. [XI. 42]

यद्यपि दैवपुरुषकारयोरानुकूत्ये फलसिद्धिस्तथापि पुर्स्वकार एव कर्तव्य इति दर्शयन्नाह—प्रयन्न इति । फलसिद्ध्यर्थं प्रयन्नः कर्तव्यः । अनुकूलं दैवं चेत्पफलत्वं भवति । प्रातिकूत्ये वेफलत्वम् । तच दैवं प्रतिलोमं यदा भवति तदा । अपर्वणि अस्थाने एव भेदो भद्गः फलविनाशः, तत्र निपुणं कुशलमिति ॥ २०॥

मन्त्रतत्त्वमिभधातुमाह—आत्मानिर्मात । आत्मानं शक्तित्रयेणात्युपचितं देशकालबलमनुकूल-शकुनिमित्तग्रहं वीक्ष्य निर्णीय, परस्मे तद्विपरीतं निरूप्य, उत्पतेत् यात्रां कुर्यात् । धीरो धेर्यसम्पन्नो विजिगीयुः । एतदेव हि विज्ञानं मन्त्रे यदात्मपरवेदनम् । स्वपरबलाबल परिज्ञानमेव मन्त्रस्य तत्त्वम् ॥ २१ ॥

निषिद्धानुष्टानमभिधानुमाह—निष्फलमिति । मतिमान् नीतिज्ञः । सन्दिग्धफलम् अनिश्चित-फलम् । महावैरम् अनुवधाति यत् तत् महावैरानुबन्धि । स्पष्टमन्यत् ॥ २२ ॥ तदात्वायितसंशुद्धं शुचि<sup>23</sup> शुद्धक्रमागतम् । हितानुबन्धि च सदा कर्म सद्धिः प्रशस्यते ॥ २३ । (११।४३) हितानुबन्धि <sup>24</sup>यत्कार्यं गच्छेद्ये न न वाच्यताम् । तस्मिन् कर्मणि सज्जेत तदात्वकटुकेऽपि हि ॥ २४ । (११।४४)

### 23 सुविशुद्ध 24 तजातु

- 23. Actions, yeilding results beneficial for the present and for the future, which are pure (i.e., undertaken in conformity with Śāstric injunctions) and followed in proper manner (i.e., after due deliberations) and likely to produce welfare and benefit, are praised by the wise. [XI. 43]
- 24. An action likely to produce benefit should be pursued (in all seriousness) not by mere wordy phrases, even if it tastes bitter for the present (i.e., distressing or excessively costly at the start). [XI. 44]

कीद्भक् कर्मकर्तव्यमित्याह—तदात्वेति । तदात्वं वर्त्तमानकालः । आयितरागामिकालः । एतयोक्तदात्वायत्योर्यिन्नदौषं तत्तदात्वायितसंशुद्धमित्युच्यते । तथा शुचिना शुद्धे न क्रमेण मार्गेणागतं रक्षणादि, यथा भूतरक्षणादि क्षित्रयस्य । हितमुभयलोकहितमनुबध्नाति च यत्तत् । सिद्धः सदा कर्म प्रशस्यते ॥ २३ ॥

एतदेव समर्थयन्तह—हितानुबन्धि इति । सुगमं सर्वम् । तदात्वे वर्तमाने कटुकेऽपि सौख्यरहितेऽपि ॥ २४ ॥

> बुद्धै वोपक्रमः श्रेयान् फलनिष्पत्तये सदा । क्वचित् कल्याणमित्रस्य शस्यते<sup>26</sup> सिंहवृत्तिता ॥ २५ । (११।४५) सहसोत्त्प्रु त्य<sup>26</sup> दुष्टेभ्यो दुष्करं सम्पदर्जनम्<sup>26</sup> । उपायेन पदं मूर्धिन न्यस्यते मत्तहस्तिनः ॥ २६ । (११।४६)

### 25 दूश्यते

### 26 सहसोत्पत्य

### 268 सम्पदार्जनम्

- 25. In order to be sure of success it is always better to start a venture with intelligence (i.e., by application of political expedients). But sometimes one intent upon welfare and friendship may have to adopt the policy of a lion (sinhaurtti or violent means). [XI. 45]
- 26. To gain wealth (i.e., to achieve the desired result) from the clutches of wicked adversaries by sudden or unpremeditated assault (sahasotplutya) is always fraught with difficulties. It is only by application of political expedients that one can subjugate his violent enemy, as by tact and cleverness the driver plants his foot on the head of a rogue elephant.

  [XI. 46]

बुद्ध वोपकमः इति । बुद्धै व मन्त्रयुद्धे नैव प्रारम्भः श्रेयान् । कल्याणानि हितविधायीनि मित्र-

गुणसम्पन्नानि मित्राणि यस्य तस्यैव शस्यते । क्वचित् कदाचित् समयानुसारेणेल्यर्थः। सिंहवृत्तिता व्यायामवृत्तिता व्यायामयुद्धे नोपक्रमः फलनिष्पत्तये नान्यथा ॥ २५ ॥

एतदेव स्पष्टयन्नाह—सहसेति । सहसोत् ष्रु त्य (सहसोत्पत्य) दुष्टेभ्यो यातव्येभ्यः त्र सकाशात, दुष्करं कर्तुं न शक्यं, सम्पदर्जनं श्रियः समुपार्जनं दुष्टत्वात्तेषाम् । अत्र दृष्टान्तः—उपायेन शास्त्रोक्तं नोप-देशेन मत्तदन्तिनो मूर्प्नि पदं न्यस्यते । न क्षान्त्यादिकर्मणा न पुनः सहसोत्पत्य मत्तदन्तिनो मूर्प्नि पदन्यासः कर्तुं शक्यते । उपायाश्च मन्त्रेण निर्णीयन्त इति भावः ॥ २६ ॥

<sup>7</sup> यातव्येभ्यः सदैव हि नष्टात्मा दुष्करं

न किञ्चित् क्वचिदस्तीह वस्त्वसाध्यं विपश्चिताम्। अयोऽभेद्यमुपायेन द्रवतामुपनीयते ॥ २७ । (११।४७) वाह्यमानमयः खण्डं<sup>27</sup> स्कन्धन्ने वापि<sup>28</sup> कृन्तति । तद्व्पमिष धारावदु भवतीप्सितसिद्धये ॥ २८ । (११।४८)

27 विग्रहं

28 महचापि न ; नचाण्वपि निक्नन्तति ; तत्रापि च न क्रन्ति ।

27. There is nothing impossible to achieve by the wise (through mature deliberations). Iron (ayas), which cannot be pierced, is also melted by application of (relevant scientific) measures (upāyena).

[ XI. 47 ]

28. A lump (or a piece) of iron, carried on shoulder (however pressed) does not cut (due to its bluntness), but with a little sharpening (of its edges) it produces the desired result (i.e., it becomes an effective weapon to destroy the enemy). (The import of the verse is any action unaided by good counsel is ineffective and with good counsel it acquires the necessary force to achieve success). [XI. 48]

विपश्चितां तु नियमेन फलोपधानमाह—न किञ्चिदिति । विपश्चितां मन्त्राधिकार-पण्डितानां किश्चिद्पि दुर्लभतरमिप न क्वचिद्पि देशकालेऽपि असाध्यमस्त्रीह । अयो लोहकनकादि अभेद्यमिप उपायेन तापादिकर्मणा द्रवतामुपनौयते । तद्वदसाध्यमपि विपश्चिता साध्यते मन्त्रेणैवेति भावः ॥ २७ ॥

वाह्यमानमिति । लोहराकलं वाह्यमानं छेदनिकयां कर्तुं, उपायरहितमण्वपि न निकृन्तिति । तदल्यमपि लोहखण्डं धारावत् तीक्ष्णं सत् कृतधारं शराग्रस्थितं, भवति ईप्सितसिद्धये शत्रृविनाशाय । स्यादेवसुपायैः कार्यप्रसिद्धिरिति ॥ २८ ॥

लोकप्रसिद्धमेवैतदु वारि वह्ने नियामकम्। उपायोपग्रहीतेन तेनैब<sup>28</sup> परिशोध्यते ॥ २६ । (११।४६) विषं सुविषमाहारं केवलं मारणात्मकम्<sup>30</sup>। तदेव द्रव्यसंयोगादीषधाय प्रकल्प्यते ॥ २६ क ।\*

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> तत् तेनैव विशोष्यते

**\*एष श्लोको मुद्रितपुस्तके नास्तीति। टीकानुसारेण** लिख्यते।

- \* The śloka does not occur in the B.I. text but restored from the  $t\bar{\imath}k\bar{a}$ .
- 29. It is wellknown that water extinguishes fire and again (under certain circumstances) by necessary means  $(up\bar{a}ya)$  water is dried up by fire. [X1. 49]
- 29A. Poison, taken as it is, leads to sure death, but the same poison mixed with other ingredients is turned into a medicine. (The idea is that even dangerous elements can be won over by relevant expedients or  $up\bar{a}ya$  and turned into beneficial uses).

उपायेन असाध्यसाधनिय भवति इति द्रष्टान्तेन समर्थयन्नाह—लोकप्रसिद्धमिति । नियामकसुपशम-कारकम् । उपायोपग्रहीतेन तेनैव वहिना विशोष्यते स्थाल्यादिसंस्थितमधः प्रज्विलतेन । एवमत्र विनीतोपायानामसाध्यं किमपि नास्तीति भावः ॥ २६ ॥

अहितमि मन्त्रबलेन हिताय कल्प्यते इति द्रष्टान्तेन समर्थयशाह—विषमिति । सुविषमाहारं सुविषमाहारो यस्य तत, भोक्तुमशक्यं भुक्ते च महानिष्टकरिमत्यर्थः । केवलं मारणात्मकं यत्पाने मृत्युव्यतिरिक्तमन्यत् फलं नास्तीत्यर्थः । तदेव विषमेव द्रव्यसंयोगात् मन्त्रबलेनेत्यर्थः । औषधाय प्रकल्प्यते पीड़ोपशमकारणं हितकरश्च भवतीत्यर्थः ॥ २६क ॥

अविज्ञातस्य विज्ञानं विज्ञातस्य च <sup>31</sup>निश्चयः। अर्थद्वैधस्य सन्देहछेदनं <sup>31</sup> शेषदर्शनम्॥ ३०। (११।५०) विदुषां शासने तिष्ठन् नावमन्येत कश्चन<sup>32</sup>। सर्वस्य चोक्तं <sup>33</sup> शृणुयात् सुभाषितिज्ञघृक्षया॥ ३१। (११।५१)

<sup>31</sup> विनिश्चयः

<sup>3 1</sup>8 सन्देहच्छेदनं

<sup>32</sup> कहिंचित

<sup>33</sup> सर्वस्य चापि ; सर्वस्येवोपश्र्णुयात्

- 30. To secure accurate information about matters unknown, to determine the pros and cons of information already gathered, to dispel doubts in dubious matters and to take final decisions keeping in view the ultimate results (are the duties of a good counsellor). [XI. 50]
- 31. A ruler should always abide by the counsels of the wise and never despise any of them. He should attentively listen to the learned sayings of all counsellors in order to understand their implications. [XI. 51]

मन्त्रिकर्माभिधातुमाह—अविज्ञातस्येति । अविज्ञातस्य विधेयकार्यदिविज्ञानम् । देशकालव्यवहितमपि कार्यं मन्त्रिणः पश्यन्ति । पदुत्तरं शास्त्रज्ञानं चक्षुस्तेषामिति । विज्ञातस्य राज्ञां मन्त्रिमतसंवादात् निश्चयो निर्णयो भवति । अर्थद्वैधस्य 'एवं वा कार्यं किमेवं वेति द्वेधस्य छेदनं संशयविच्छित्तिः' । शेषदर्शनमित्येकदेशदृष्टस्य शेषोपलिब्धः । मन्त्रिकर्मेति वाक्यशेषः । तथा च
कौटिल्यः—''अनुपलब्धस्य ज्ञानमुपलब्धस्य निश्चयोऽनिश्चितस्य बलाधानमर्थद्वैधस्य संशयच्छेदनमेकदेशदृष्टस्य शेषोलिब्धरिति ।" (१।१५।२०)। मन्त्रिसाध्यमेतदिति त्रिभिश्चतुर्मिर्वा मन्त्रिभिमंन्त्रयेतेतिभावः ॥ ३०॥

विदुषामिति । विदुषां नीतिशास्त्रविशारदानां, शासनं शास्त्रानुसारिण्युपदेशे तिष्टन् । कश्चन हीनकुलोत्पन्नं निर्धनं मूर्खमपि न अवमन्येत । सुभाषितजिष्ट्क्षया गुणवद्वाक्यग्रहणार्थम् । हंसः क्षीरिमवाम्भस इति भावः । श्रृणुयाद्वचनमिति तथा चोक्तं—"न कश्चिदवमन्येत सर्वस्य श्रृणुयान्मतम् । बालस्याप्यर्थवद्वाक्यमुपजीवति पण्डितः ॥" इति ॥ ३१ ॥

<sup>8</sup> निश्चयोवधानमर्थद्वेधस्य <sup>8</sup> मुपयुज्जीत

<sup>34</sup>अलब्धानान्तु यो लाभः लब्धांनां परिरक्षणम् । इयत्यो विजिगीषुणां वीर्यव्यायामभूमयः ॥ ३१ क ।ॐ शोभा हि कृतकृत्यस्य राज्ञो भोगविभूतयः । अप्राप्तविजिगीषस्य<sup>35</sup> ता एव हि विडम्बनाः<sup>36</sup> ॥ ३१ ख ।ॐ

- अकब्धलाभो लब्धार्थग्रसनं तस्य रक्षणम् ; अलभ्यमानो लब्धार्थं ग्रसनस्तस्य विक्षणम् ।
- <sup>35</sup> अप्राप्तविजिगीषोश्च <sup>36</sup> विड्म्वनः
- \* श्लोकद्वयं मुद्रितपुस्तके प्राचीन टीकायाध न दूर्यते ।

Ślokas 31 A and 31 B do not appear in the B.I. text, and have been restored from the  $t\bar{t}k\bar{a}$ .

31A. A Vijigīṣu should devote his energy and exertions (vīrya-vyāyāma) to both acquisition of things (or status) not acquired before (alabdhānān) and proper preservation of things (or status) already acquired (labdhānān).

31B. The magnificence and glamour of a successful *vijiqīṣu* ruler appear (deservingly) beautiful; to an unsuccessful prince they are objects of derision.

विजिगीषोः कार्यमाह—अलब्धेति । अलब्धानां लाभः लब्धानां परिरक्षणश्च एतद्वयमेव विजिगीषुणां वीर्यव्यायामयोः स्थानम् इति भावः । प्रतीतम् ॥ ३१ क ।

परान् विजेतुमशक्तस्य ऐरवर्यं विद्गम्बनामात्रमित्याह—शोभेति । कृतकृत्यस्य समाप्तविजिगीयस्य राज्ञो भोगा विभूतयः च शोभामात्रम् । अप्राप्तविजिगीषस्य वा विजिगीपाविरहितस्य असमाप्त-विजिगीषस्य वा ता एव भोगा विभूतयर्थं व विद्गम्बनाः वृथैवेत्यर्थः ॥ ३१ ख ।

> मटोद्धतः <sup>37</sup> कियाभूढ़ो योऽतिकामित मन्त्रिणम् <sup>38</sup>। अचिरात् तं वृथामन्त्रमितकामिन्त विद्विषः ॥ ३२। (११।५२) संरक्षेन् मन्त्रबीजं हि तद्वीजं हि महीभुजाम् <sup>38</sup>। <sup>40</sup>यस्मिन् भिन्ने ध्रुवं <sup>40</sup>ª भेदो गुप्ते गुप्तिरजुत्तमा ॥ ३३। (११।५३)

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> मदोद्वत्तः

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> मन्त्रितम्

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> महीसृताम्

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> तस्मिन

<sup>408</sup> ध्रुवो

- 32. An arrogant (madoddhata) but incompetent (kriyāmūḍha) ruler who disregards the counsel of his ministers, soon finds his own policy to be infructuous and he is subjugated by his enemies. [XI. 52]
- 33. Secrecy of the essence of policy decisions (mantravijam) must be carefully preserved like the seed, out of which grows the large tree (so secrecy of policy leads to enhancement of royalty). If the seed is destroyed every prospect is surely destroyed, while its preservation brings excellent results. (i.e., untimely disclosure of secret policy decision leads to inevitable ruin of the ruler, and careful maintenance of secrecy of plans and policies leads to excellent results). [XI. 53)

मन्त्रिवचनातिकमश्च दोषावह इति दर्शयश्वाह—महोद्धत इति । अहमेव सर्व जानामीति ज्ञानमदेनौद्धतः । कियामुदः किंकर्तव्यतामुदः । योऽतिकामित मन्त्रिणं तदुपिद्षष्टस्याकरणात् अचिरात् तं वृथामन्त्रं प्रभुं मन्त्राभासविप्रलब्धमितिकामन्ति अतीत्यातिसन्धाय तद्राज्यमाकम्य गृहन्तीत्यर्थः ॥ ३२ ॥

मन्त्रभेद निवारणार्थमाह—संरक्षेदिति । मन्त्रबीजं विधेयं कार्यं गोपनीयम् । सम्यग् रक्षेत् भेदद्वाराणामकरणात् । तन्मन्त्रबीजं (बीजं महीभुजां ) तस्मात् सुरक्षितान् महीभुजः सम्भवन्तीति । तस्मिन् मन्त्रवीजे भिन्ने ध्रुवं निश्चयेन भेदो राज्ञ एव विनाशो । ग्रुप्ते तु गुप्तिरनुत्तमा अत्युत्तमेत्यर्थः ॥ ३३ ॥

# सिंहवच्चेष्टमानस्य काले कर्म विपश्चितः। कियमाणं स्वकुल्यास्तु विदुरस्य<sup>41</sup> परे कृतम्॥ ३४। (११।५४)

### 41 विद्युरस्य ; विद्युरस्याय

34. A ruler (vijiyişu) should take action at the opportune moment like a lion (which suddenly springs upon its prey), of course, after due deliberation, but keeping his plan of action completely secret even from the members of his family, who may come to know it only when the action is in progress. Others may know it only when it is accomplished. [XI. 54]

मन्त्रगुप्तिं द्रश्यन्नाह—सिंहवदिति । सिंहो हि सङ्कुचितसर्वावयवो बद्धक्रमः परैरलक्षितचेष्टो मार्जारवदकस्मात् प्रसत इत्येवं सिंहवत् चेष्टमानस्य विजिगीषोः, काले चेष्टानुकूले विपश्चितो नीति-पण्डितस्य कर्मानुष्टानमेवं नाम गुप्ततरं येन क्रियमाणं कुत्या बन्धवो विदुर्जाणीयुः । परे अन्ये तु कृतं निष्यन्नं जानीयुरिति ॥ ३४॥

# अपश्चात्तापकृत् सम्यग् नुरक्ति <sup>42</sup>फलप्रदः । अदीर्घकालोऽभोष्टश्च प्रशस्यो <sup>43</sup> मन्त्र इष्यते <sup>44</sup> ॥ ३५ । (११।५५)

<sup>42</sup> सम्यगनुर्बान्धफलप्रदः

<sup>43</sup> प्रशस्तो

<sup>44</sup> उच्यते

<sup>35.</sup> The counsel (or decision) which does not cause repentance in future, (on the other hand) which is followed by adequate benefits and

does not entail in long delay in achieving the desired result (abhīṣṭa), is considered commendable by the wise. [XI. 55]

गुणवन्तं मन्त्रमभिधातुमाह—अपश्चात्तापकृदिति । यो मन्त्रः समाप्तिं गतः पश्चात्तापं न करोति । अनुबन्धाः फलान्तराणि तानि विद्यन्ते यस्य मुख्यफलस्य तदनुबन्धिफलं तद्द्वाति । अनुरक्तिफलप्रदः इति मूलपाठे तु प्रकृतिरञ्जनरूपफलदायकः इत्यर्थः । योऽदौर्घकालो भेदाभावात् । अभीष्टश्च लोकद्वयाविरोधात् । प्रशस्यः सद्भिमेन्त्र इष्यत इति ॥ ३५ ।

> सहायाः साधनोपाया विभागो देशकालयोः। विपत्तेश्च प्रतोकारो <sup>45</sup>मन्त्रः पञ्चाङ्ग उच्यते॥ ३६। (११।५६) अनुतिष्ठेत् समारब्धमनारब्धं प्रयोजयेत्। अनुष्ठितञ्च सद्दवृत्त्या<sup>46</sup> विशेषेणोपपादयेत्॥ ३७। (११।५७)

मन्त्राङ्गान्यभिधातुमाह—सहाया इति । पुरुषद्रव्यसम्पदाख्य समुद्भवं प्रथममङ्गम् । साधनो-पाया इति । कर्मणां साधने ये उपायाः कर्मणामारम्भोपायाख्यं द्वितीयमङ्गम् । <sup>10</sup> विभागो देशकालयो-रिस्मन्देशेऽस्मिन्काले सिद्धग्रतौति तृतीयमङ्गम् । विपत्तेविद्यानां प्रतीकारो नाम चतुर्थमङ्गम् । सिद्धिः कार्यस्य पद्ममङ्गम् । एवं मन्तः पद्माङ्ग इति । तथा च कौटित्यः—"कर्मणामारम्भोपायः पुरुषद्रव्य-सम्पद् देशकालविभागो विनिपातप्रतीकारः कार्यसिद्धिश्चे ति पश्चाङ्गो मन्तः ।" (११९५४२)॥ ३६ ।

मन्त्रिभिविधेयमाह—अनुतिष्ठेदिति । यदारब्धं दुःसाध्यादिकं 1 तदनुतिष्ठेत् भूयोभूयः प्रेरयेत् यथा सुसमाप्तिं याति । अनारब्धं च प्रेरयेत् यथा प्रारम्यते । अनुष्ठितं च निष्पन्नं च सद्वृत्त्या शोभनवृत्तिकरणेन विशेषेण यथा न चलति तथोपपादयेत् निष्पादयेत् । तथा च कौटित्यः "अष्टतारम्भ-मारब्धानुष्ठानमनुष्ठितविशेषं नियोगसम्पदं च कर्मणां कुर्युः ।" (१।१५।५२) । मन्त्रिण इत्यनुवर्तते ॥ ३७ ॥

<sup>11</sup> दुर्गसाधनादिकं

प्रचारयेन्मन्त्रविदः कार्यद्वारेष्यनेकधा<sup>47</sup>। तत्र<sup>48</sup> यच्चेतसां साम्यं तेन<sup>48</sup> शीघ्र<sup>\*</sup> समुत्**पतेत् ॥ ३८। (११।५८**)।

<sup>36.</sup> In undertaking any state matter, counsel (or deliberation) should be of five counts or pañcāṅga (i.e., considerations): viz., state's own equipment, ways and means (sādhanopāyā), suitability of particular place and time, provision against unforeseen dangers and prospect for successful completion (siddhi). [XI. 56]

<sup>37.</sup> Counsels or deliberations should be aimed at completion of the work undertaken, of (new) projects not yet taken up (anārabdham), and ensuring perfection of accomplished works. [XI. 57]

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> ष्वनेकशः ; षु नेकघा

<sup>48</sup> यत्र तच्चेतसां

<sup>49</sup> तेषु साधु ; तन्न साधु

यत्र मन्त्रिमनः साम्य<sup>50</sup> यत्र चेतो न शङ्कते। यश्च<sup>51</sup> सन्तो न निन्दन्ति तत् परीयाश्चिकीर्षितम्॥ ३६। (११।५६) धृतेऽपि मन्त्रे मन्त्रज्ञैः स्वयम्भूयो विचारयेत्। तथा वर्तेत तत्त्वज्ञो<sup>52</sup> यथा स्वार्थन्न पीड्येत्॥ ४०। (११।६०)

<sup>50</sup> मनस्साम्यं

51 यत्र ; यत्त्र सन्तो

- <sup>52</sup> मन्त्रज्ञो ; नीतिज्ञः
- 38. Whenever any state matter, which may be various kinds, (needs counselling) the wise ruler should inform his counsellors (experts in counselling, mantravidah) about it, and on their arriving at an agreed decision, (sāmyam) take it up in right earnest. [XI. 58]
- 39. Such actions should be undertaken about which counsellors are unanimous (do not express difference of opinion), about which there is no misgiving or doubt, and which are not repugnant to the pious. [XI. 59]
- 40. Even when any counsel (or decision) is conveyed by counsellors, the ruler should himself carefully deliberate on it (i.e., before accepting it). A ruler, conversant with state policies ( $tattvaj\tilde{n}a$ ,  $mantraj\tilde{n}a$ ), in accepting a counsel must be sure that it would not be ultimately injurious to his own (i.e., state's) interests. [XI. 60]

मन्त्रप्रयोगमाह—प्रचारयेदिति । मन्त्रि-दूत-गूढ्पुरुषाश्च तया भवन्ति । मन्त्रितो मन्त्रो मन्त्रि द्वर्गूड्पुरुषेषु यथा समर्प्यत इति तान्मन्त्रविंदः त्रिविधानिष यथासम्भवं कार्यद्वारेषु—पृथिवीपालनादि-कार्यमायाति यद्वरिः शत्न्रमित्रमध्यमोदासीनस्वरूपेस्तेषु, सम्चारयेत् प्रणिद्ध्यादनेक्शः । यत्र तच्चेतसां मन्त्रिद्वत्गूढ्पुरुषिचत्तानामैकमत्यं साधु संख्रिष्टं यथा भवति तथा, तेन कार्यद्वारेण यानादिगुणमनुष्टानं समुत्पतेत् आचरेदिति ॥ ३८ ॥

एतदेव द्रद्वितुमाह—यत्रेति । तथा यस्मिन् क्रियमाणे मन्त्रिमनस्साम्यम् । यत्र चेतो न शङ्कते कर्तुः । शारीराण्यपि निमित्तानि शुभान्युदयन्ति बाहुशीर्षाक्षिगुदाधरादीनि । तत्र मनः शङ्कायां मध्यमा कार्यसिद्धिरिति शङ्कारहिते मनसि कार्यं विधेयम् । यच्च चिकीर्षितं कर्तुभीप्सितं सन्तो न निन्दन्ति । तत् परीयात् गच्छेत् कर्तमिति शेषः ॥ ३६ ।

<sup>12</sup> दाधारादीनि

मन्त्रिणः स्त्रार्थतात्पर्याद् दीर्घमिच्छन्ति विग्रहम् । मन्त्रिणां अभेग्यतामेति दीर्घकार्याकुरी नृपः ॥ ४१ । (११।६१) 41. Ministers out of their self interest desire a prolongation of wars, and a ruler who (acting on their counsel) adopts prolongation of his actions, is played into their hands. [XI. 61]

एतदेव स्पष्टयन्नाह्—मन्त्रिण इति । स्वार्थ एव तात्पर्यं कारणं तस्मात् । स्वार्थसिद्धप्रथं मन्त्रिणो दीर्घकालक्यापिनं विग्रहमभिलपन्ति इत्यर्थः । स्पष्टमन्यत् ॥ ४१ ॥

मनःप्रसादः श्रद्धा च तथा करणपाटचम् ।

54सत्त्वायोत्थानसम्पद्ध कर्मणां सिद्धिह्रक्षणम् ॥ ४२। (११।६२)

लघूत्थानान्यविद्यानि सम्भवत्साधनानि च।

कथयन्ति पुरः 55 सिद्धि कारणान्येव कर्मणाम् ॥ ४३। (११।६३)

#### 

- 42. Mental satisfaction (free from misgivings), devotion and earnestness ( $\dot{s}raddh\bar{a}$ ), (physical and intellectual) ability to perform the projected work, availability of support of allies, one's own energetic approach ( $utth\bar{a}na$ ) and plenty of resources, are indications of sure success. [XI. 62]
- 43. Proraptness in undertaking a work (*laghūtthāna*), free from drawbacks (i.e., undeterred) and aided by requisite ways and means for its pursuit, is also said to be a patent indication for success. [XI. 63]

मन्त्रनिर्णीतकार्यस्य सिद्धिलक्षणान्यभिधातुमाह—मन इति । मनः प्रसन्नता कालुष्याभावः <sup>18</sup> । श्रद्धा च कार्यसिद्धावत्याग्रहः । तथा करणानामिन्द्रियाणामेकादशानां पट्टत्वम् । सहायोत्थानसम्पच कर्मणां सिद्धिलक्षणम् । एभिलिङ्गैः सिद्धिरवश्यम्भाविनीति लक्ष्यत इति ॥ ४२ ॥

#### <sup>13</sup> कोपेर्घ्याभावः

एतदेव समर्थयन्नाह—लघूत्थानानीति । लघु शीघ्रमेवोत्थानमुद्योगो येषाम् । अविधानि विधारहितानि । सम्भवत्साधनानि सम्भवन्ति साधनानि सम्पत्सामिकाणि । करणानि कार्याणामुत्-पत्तिनिमित्तानि । परोऽग्रतो भाविनी सिद्धिं कथयन्ति ॥ ४३ ॥ ४

आवर्तयेन्मुहुर्मन्तं धारयेश्व प्रयत्नवान् । अप्रयत्नधृतो मन्तः प्रचलन्निग्नवद् दहेत् ॥ ४४ ॥ अप्रयत्नधृतो मन्तः प्रचलन्निग्नवद् दहेत् ॥ ४४ ॥ अप्रवत्नधृदुर्मन्तं संरक्षेत् तत् परिस्तुवन् । अरक्ष्यमाणं मन्तं हि भिनन्त्यातमपरम्पराम् ॥ ४५ ॥ (११।६४ ) अप्राप्त<sup>57</sup>सन्तिर्मन्तं संरक्ष्येत परस्परम् <sup>578</sup> ॥ अरक्ष्यमाणं मन्तं हि भिनन्त्याप्तपरम्परा ॥ ४५ क

<sup>56</sup> प्रयक्षतः 57 आप्ताप्तसन्ततेर्मन्त्रं ; आप्तीस्तत् सन्तते ; आप्ताप्तीः सततं मन्त्रः

<sup>&</sup>lt;sup>578</sup> संरक्षेत् तत्परस्तु सन्।

### मदः प्रमादः कामश्च<sup>58</sup> सुप्तप्रलपितानि च। भिन्दन्ति मन्त्रं प्रच्छन्नाः <sup>58</sup>कामिन्यश्च मतास्तथा ॥ ४६ । (११।६५)

### <sup>58</sup> कोपश्च

#### <sup>588</sup> कामिन्योऽवमता

\* Both the ślokas have been restored from the  $t\bar{t}k\bar{a}$ .

### श्लोकद्वयं मुद्रितपुस्तके नास्तीति । टीकानुसारेण लिख्यते ।

- 44. Mantra or policy decision should be recapitulated again and again (so that its details are accurately remembered and not lost sight of) and carefully preserved (so that its secrecy is not divulged). Because a mantra for its careless preservation (i.e., if it is prematurely divulged) burns every thing like a moving fire (conflagration) (i.e., taking advantage of the disclosure of secret plans and designs enemies indulge in inflicting serious damages).
- 45 & 45A. Even when mantra is not repeated again and again strict secrecy should be observed about it even while discussing with the trusted ministers, lest it may pass on to their confidantes and relatives and so on, (āptāptasantateh), and ultimately reach the enemies. Unless the mantra is well guarded it may be divulged by friends and friends, friends, etc., (āptaparamparā). [XI. 64]
- 46. Mantras are divulged often unwillingly under the influence of intoxication, inadvertence, addiction to sensual pleasures and the habit of talking in sleep. It may also be divulged by secret agents ( $pracchann\bar{a}h$ ), favourite wife (who is confided upon), and by creatures, whose reproductive and repetitive faculties are belittled i.e., parrots etc. [XI. 65]

मन्त्रे निर्णयमाह— आवर्तयेदिति । मन्त्रं मुहुः वारं वारं आवर्तयेदालोचयेत् । प्रयस्नवान् भेदक रणविरोधादिति । प्रचलन्निमवद्दहेत् । यथा अभिरम्ग्रगारात् चलितः अभ्रग्रगारादिकं दश्चा पुरमिप दहति तथा मन्त्रोऽपि । तथा च कौटित्यः "मन्त्रभेदो ह्ययोगक्षेमावहो 14 राज्ञस्तथायुक्तपुरुषाणां चेति" (११९५१३) ॥ ४४ ॥

### 14 योगक्षेमकरो

मन्त्ररक्षाप्रकारमाह—अप्राप्त इति । आप्ता मन्त्रिप्रमृतयः । तेषामप्याप्ता भवन्ति । तेषामिष । एवमाप्तरम्परा भवति । तद्यांनाप्तः <sup>1.8</sup>कस्तत्सन्तितिरस्तीति । तस्या मन्त्रद्वारिनरोधो न शक्यते कर्तुमिति, तत्परस्तु सन् संरक्षेत् । आरक्ष्यमाणं हि मन्त्रं भिनत्त्याप्तपरम्परा । तथा च कौटित्यः "मन्त्रिणामिष हि मन्त्रिणो भवन्ति, तेषामप्यन्ये । तेषां मन्त्रिपरम्परा मन्त्रं भिनत्ति" इति (१।१५-१६) ॥ ४५ ॥ ४५ क ॥

<sup>16</sup> कश्चिनास्तीति तस्मादाप्तपरम्परा मन्त्रद्वार, आप्तः कस्तदास्तीति तस्मादा...

अन्यान्यिप मन्त्रभेदद्वाराण्यिभधातुमाह् मद् इति । मदः सुराजनितः । तत्परवशो विस्मृत्य मन्त्रभेदं करोति । प्रमादः कार्यान्तरासिक्तस्तेनापि । कोपोऽप्यत्तिप्रवृद्धो मन्त्ररक्षा विस्मरणात् भेदकः । सुप्तप्रलिपतानि तथैव भिन्दन्ति प्रकाशयन्ति मन्त्रम् । प्रच्छन्नाः कुड्यादितिरोहिताः कामिन्यो वशीकृत-भर्तृकाः तच्छ् तमन्त्राः । अवमताः अवज्ञाताः किमेतेऽपि जानन्तीति शुकसारिकांबालवधिराद्याः ।

तथा च कौटिल्यः—"श्रूयते हि शुकसारिकादिभिभिन्नो मन्त्रः पशुभि<sup>16</sup>रन्येश्व तिर्यग्योनि-भिरवमतैरि"ति (१।१५।४)। अपि च कौटिल्यः "तस्य च संवरणमायुक्तपुरुषरक्षणमाकार्यकालात्। तेषां हि प्रमादमदसुप्तप्रलापकामादिभिरुत्सेक" (१।१५।१०-११) इति ॥ ४६ ॥

16 **रवि**भ

निस्तम्भे निर्गवाक्षे च निर्भेद्ये ऽन्तर<sup>5</sup> संश्रये । प्रासादोपर्यरण्ये<sup>60</sup> वा मन्त्रयेताविभावितः<sup>61</sup> ॥ ४७ । (११।६६ ) निश्छद्वे निर्जनेऽशङ्के <sup>61</sup> अनिरन्तरसङ्गमे । निर्वातेऽश्चिर<sup>62</sup> स्तम्भे मन्त्रयेत महोदयः<sup>63</sup> ॥ ४७ क\*।

<sup>59</sup> निष्कुड्यान्तर ; निर्भित्त्यन्तर

<sup>60</sup> प्रासादाग्रे ह्यरण्ये

<sup>61</sup> मन्त्रयेदविभावितः

<sup>6 18</sup> निर्जलेऽशङ्को

<sup>62</sup> निर्वातेऽस्रिषर

<sup>63</sup> गृहे यथा

\* श्लोकोऽयं मुद्रितपुस्तके न धृतः ; प्राचीन हस्तलिखित पुस्तकेऽपि नास्तीति ।

The śloka does not occur in the B.I. text. Restored from the tikā.

- 47. For the purpose of secret deliberation the ruler should select either a chamber without pillars (which resound) and windows (which let out voices) as well as corners and crevices (where secret agents may hide themselves) or on the top of the palace (in the attic) or in the solitude of the wood, and that too unobserved by others. [XI. 66]
- 47A. A ruler should deliberate (on secret state matters) in a secluded and well guarded chamber having no hidden passages (niśchidra), where discussions may be conducted fearlessly (aśanka), which is not frequented by many (i.e., by persons other than counsellors), and in which there are no pillars, nor affected by strong breeze.

प्रच्छनोऽनमतो वा मन्त्रं भिनत्तीति मन्त्रप्रदेशमभिधातुमाह—निस्तम्भ इति । स्तम्भरिहते भित्तिष्वेवोत्थापितोर्ष्वशरणत्वात् । निर्मन्त्रभे वातायनरिहते शब्दानां बहिरिनःसरणार्थम् । निर्मित्यन्तर-संश्रये भित्यन्तरेषु प्रच्छन्नश्रोतृणां संश्रयो यत्न नास्ति । प्रासादस्योपित तथाविषे एवारण्ये वा निर्जने वा मन्त्रयेतान्येरप्यविभावितोऽनवलोकितः । तथा च कौटित्यः—"मन्त्रपूर्वाःसर्वारम्भास्तस्योद्देशः संवृतः कथानामनिःस्नावी पक्षिभिरप्यनालोक्यः स्यादिति"। (१।१५।२-३)। ४७॥

निश्चिद्वेति । छिद्ररहितगृहे, छिद्वेण हि शब्दनिर्गमसम्भवात् । निर्जने जनशून्यस्थाने, अशङ्के विपक्षसमागमशङ्कारहितप्रदेशे, अनिरन्तरसङ्गमे नास्ति निरन्तरः सङ्गमः जनसमागमो यत्र । निर्विते प्रवल वायुना हि शब्दो दूरेऽपि नीयते । अस्तम्भे स्तम्भव्यवधानेन हि मन्त्रश्रवण सम्भवात् । श्रृद्धशस्थाने महोदयः महान् उदयो यस्य सः। श्रुचिः शुद्धाचारः सन् । अशुचेमेनसि जड़ता सम्पद्यते, शुचिहिं प्रतिभावान् भवति इति दर्शनात् । मन्त्रथेत् मन्त्रिभिः सहेति वाक्यशेषः ॥ ४७ क ॥

द्वादशेति मनुः प्राह षोड्शेति बृहस्पितः। उशना विंशतिरिति मन्त्रिणां मन्त्रिमण्डलम् ॥ ४८। (११।६७) यथासम्भवमित्यन्ये तत्प्रविश्य यथाविधि। मन्त्रयेताहितमनाः कार्यसिद्धि विबृद्धये॥ ४६ (११।६८) एकत पञ्च सप्ताद्या विषम्य कियया युताः। मन्त्रिणो भूभुजां कार्या इति कौणपदन्तकैः विश्वः। ४६ क।

84 मित्येके

<sup>65</sup> कार्य वृद्धि

65a सप्तापि

<sup>66</sup> केचिद् बदन्ति वै

\* श्लोकोऽयमपि मुद्रितेपुस्तके न धृतः इति )

The śloka is not included in the B.I. text. Restored from the tīkā.

- 48. The Council of ministers (mantrimandala) should be composed of twelve ministers according to Manu, sixteen according to Brhaspati, and twenty according to Usanas or Sukra. [XI. 67]
- 49. While others (including Kautilya) hold that deliberations should be held with as many ministers as considered necessary (yathāsambhara). They should be admitted or appointed formally according to rules, for consultation with whole-hearted attention (āhitamanāh) so that intelligence (in a particular matter) is increased or concentrated (i.e., a perfectly rational decision is arrived at for achieving success in the venture).

  [XI. 68]

49A. The school of Kaunapadanti, however, holds that for particular purposes the king should deliberate with five, seven or more ministers severally or jointly.

त्रिचतुःसंख्यमहामन्त्रिक्यतिरिक्तं मन्त्रिमण्डलमभिधातुमाह—द्वादशेति । द्वादशमन्त्रिणरिक्तिपतं मनुराह । विजिगोष्त्रिरिमध्यमोदासीनसंज्ञक मण्डलचतुष्टये द्वौ द्वौ अन्यौ चिन्तायां योज्याविति भावः । षोङ्शमन्त्रिपरिकित्पतं बृहस्पितराह । उक्तमण्डल चतुष्टये मन्त्रित्रयनियोगादिति भावः । उशनाः शुको विंशतिपिति विंशतिमन्त्रिपरिकित्पतं मण्डलं कुर्यादुक्तमण्डलचतुष्टये मन्त्रिचतुष्टय<sup>17</sup> नियोगा-दिस्यभिप्रायः ॥ ४८ ॥

यथेति । यदि मन्त्रिगुणसम्पन्ना बहवो मन्त्रिणः भवन्ति तेषां करणं पर्याप्त' तदा बहुकित्पत-मेव मण्डलिमण्यते । तथा च कौटित्यः—"इन्द्रस्य हि मन्त्रिपरिषद्वषीणां सहस्रं सत्तचक्कुस्तस्मादिन्द्रं 18 सहस्राक्षमाहुरिति ।" (१।१५।५५-५७)। तत्प्रविश्य तन्मन्त्रिमन्डलं प्रविश्य यथाविधि विध्यनितक्रमेण मन्त्रयेत् । आहितमनास्सावधानः । कार्यं विधेयम् । बुद्धिविशृद्धये (कार्यसिद्धिविशृद्धये इति मूल पाठः), बहुमतन्युत्पत्या बुद्धिवर्धत इति ॥ ४६ ॥

मन्त्रिनियोगरीतिमाह—एकलेति । भूभुजा एकत्र एकस्मिन् कर्तव्ये देशविशेषस्य शासने वा विपक्ष विशेषेण सन्धिविग्रहादौ वा खनिजद्रव्यानुसन्धाने वा करसंग्रहे वा प्रजानां धनधान्यादिरक्षणे वा वैषम्यिकयया युताः कार्याणामवान्तरभेदात् पृथक पृथक् कार्यचिन्तने नियुक्ता इत्यर्थः । पश्च सप्तापि, अपि शब्दात् अधिकः अपि मन्त्रिणः कार्याः एकैकिस्मिन् कार्यं भिन्नभिन्नविषयेषु पृथक् पृथक् मन्त्रिणो नियोज्या इति भावः । कौनपदन्तकैराहुरिति इति केचित् वदन्ति वा ॥ ४६ क ॥

<sup>17</sup> मन्त्रित्रय

<sup>18</sup> तस्मादिमं द्वाप्रक्षं

<sup>68</sup>अकथ्यानि तु कार्याणि सम्प्रधार्य<sup>67</sup> पुनः पुनः। प्रविशेत्<sup>67</sup> स्वहितान्वेषी मतमेषां पृथक् पृथक् ॥ ५०। (११।६६) महापक्षो यथाशास्त्रं दृष्टकर्मा हितः सुधीः। यदु ब्रूयाश्च<sup>68</sup> मतारूढ्स्तत्तत् साधु समाचरेत्॥ ५१। (११।७०)

<sup>66</sup> एकैकेनापि

<sup>67</sup> प्रविचार्य ; सुविचार्य

<sup>678</sup> प्रप्रच्छेत

<sup>68</sup> यदाद् ब्र्यान्

- 50. Deliberating (on a particular issue) severally with ministers the ruler for his own interest (or in the interest of the state, *svahitānveṣī*) should himself judge the merit of each of the opinions tendered. [XI, 69]
- 51. The opinion of a wise and experienced (*dṛṣṭakarmā*) counsellor possessing the majority support (*mahāṭakṣa*), tendered in conformity with the Śāstra (on polity) in the interest of the ruler, should be adhered to firmly. [XI. 70]

मन्त्रक्रममभिधातुमाह — एकैकेनेति । (अकथ्यानि तु कार्याणि सुविचार्य इति मूलपाठः)। स्विहितान्वेषी आत्महिताकाङ्की राजा एकैकेन प्रत्येकेन मन्त्रिणा सह कार्याणि कर्तव्यानि पुनः पुनः सुविचार्य यथाशास्त्रं विविच्य पृथक् पृथक् एपा मन्त्रिणां मतं प्रविशेत् प्रणिदध्यात् । तथा च कौटित्यः "तानेकैकशः पृच्छेत् समस्तांश्च हेत्मिश्चेषां मतिप्रविवेकान् विद्यात्" इति (११५५/४३-४४)॥ ५०॥

कीद्वशस्य मन्त्रिणो वचनं कुर्यादिति दर्शयक्षाह—महेति । महाप्रमाणः पक्षो बन्धुवर्गी यस्य सः स्वपक्षार्थं नाहितमुपदिशतौति । शास्त्रानितक्षमेण द्रष्टकर्मा प्रागप्यजुष्टितपाइगुण्यः । हितः स्वामिहितः, सुधीरष्टगुणप्रज्ञासम्पन्नो यद् ब्र्यात् इतरमन्त्रिमतारुद्दस्तत्तत साधु समाचरेत् व्यभिचार सम्भवाभावात् ॥ ५१ ॥

नातीयात् कार्यकालं हि कृत्वा मन्तर्यिनिश्चयम्। अतिकान्तं <sup>69</sup> तु तं भूयो यथायोगं प्रकल्पयेत् ॥ ५२। (११।७१) न कार्यकालं मितमानितकामेत् कदाचन। कथिश्चदेव भवति कार्ये योगः <sup>698</sup> सुदुर्लभः॥ ५३। (११।७२) सतां मार्गेण मितमान् काले कर्म समाचरेत्। काले समाचरन् साधु रसवत् फलमश्रु ते<sup>70</sup>॥ ५४। (११।७३)

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> अतिकान्तेऽपि तं

<sup>&</sup>lt;sup>69a</sup> कार्ययोगः

<sup>70</sup> सम्पत्फलमुपाश्च ते

<sup>52.</sup> After deciding upon a mantra (policy for action) the proper

time for it (as decided) should not be allowed to lapse. If at all the right time for action lapses (for some reason or other) consultation should have to be held afresh with necessary formalities (yathāyogam prakalpayet). [XI. 71]

53. An intelligent ruler should never allow the right (or opportune) moment for action to slip by, as a suitable opportunity for action is indeed

rarely available. [XI. 72]

54. An intelligent ruler always acts in proper time following the path (or advice) of the wise (counsellors) and thereby (i.e., acting in time) he enjoys the fruits as delicious as sweet juice (rasavat) (success with immense benefits). [XI. 73]

मन्त्रानन्तरं कालातिकमे भेदसम्भावनेति तिश्ववारणार्थमाह—नातीयादिति । तथा सुगम-मेतत् ॥ ५२ ॥

कार्यकालस्तु नातिकमणीय इति दर्शयन्नाह—न कार्यकालमिति । सुदुलेभः कार्ये योगः । कार्य-कालं मितमान्नातिकामेत् । काले कर्म समाचरेत् ॥ ५३ ॥

सतामिति । तत्सिद्धये प्रयत्ने रसवत्फलमश्रू ते ॥ ५४ ॥

# इति चेति च सम्पश्यन् कालदेश<sup>71</sup>सहायवान् । विशुद्धपार्ष्णिः<sup>72</sup> सद्वस्तु समाकामेन्न चापलात् ॥ ५५। (११।७४)

### 71 देशे काले 72 विशुद्धपार्श्वस्तद्वस्तु

55. Following the course indicated above the king should undertake an action in right earnest and not out of fickleness (nacāpalāt) or carelessness, after due assessment of the advantages of time and place as well as availability of support from the allies and arrangement for remedy of (unforeseen) drawbacks. [XI. 74]

आक्रमणकालमाह—इति चेति चेति। इति च इति च इति सम्पश्यन् एतत्करणे एतत् फलं भविष्यति, एतद्करणे च इयं हानिभविष्यति, इत्येवं पर्यालीचन्, अनुकूल देशकालसहायसम्पन्नः विशुद्ध-पाष्टिः विजिगीषुः सद्वम्तु आत्महितकरं देशनगरादिकं समाक्रामेत, न तु असमये चापलात् आक्रामेत् इति शेषः ॥ ५५ ॥

अहिते हितबुद्धिरत्पधीरवमन्येत मतानि मनिवणाम् । चपलः सहसैव सम्पतन्नचिरं<sup>73</sup> वै व्यसनी प्रबुध्यते ॥ ५६ । (११।७५) अविचार्य बलाबलं द्विषामहमित्येव समुद्धतो बलात्<sup>74</sup> । चपलः स्वमतेन सम्पतन्निपत्यल्पमना<sup>75</sup> न बुध्यते ॥ ५६ क\*

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> सम्पतन्नरिखड् गाभिहतः प्रबुध्यते ।

<sup>74</sup> समुद्धतोऽनयात् 75 सम्पतन्त्रनिपत्यात्यमना

<sup>\*</sup> श्लोकोऽयं मुद्रित पुस्तके न दूर्यते । Restored from the tīkā, as the śloka does not appear in the B.I. text.

- 56. Out of foolishness (or lack of intelligence) when a fickle-minded or rash ruler, who takes evil for good, disregarding the sound advice of his ministers, suddenly (without due consideration) falls upon the enemy, soon suffers severe losses at the latter's hands. He is indeed a *vyasanī* (afflicted with *vyasana*). This is the opinion of the wise. [XI. 75]
- 56A. Without assessment of own forces as well as that of the enemy and arrogantly thinking himself to be the most powerful, the fickle-minded ruler who, relying on his own decision (i.e., disregarding the counsel of ministers), falls upon his enemy meets with total ruin as a result of his foolishness.

अविमृष्यकारितायां दोषं दर्शयन्नाह—अहिते हितबुद्धिरिति । प्रतीतमेतत् ॥ ५६ ॥ अविचार्येत्यादि । द्विषां च बलमविचार्य अहमित्येवाहमेव बलवानिति समुद्धतो भवन्नसौ चपलः स्वमतेन सम्पतन् अनिपत्याल्पमना न बुध्यते, पतितः सन् बुध्यते ॥ ५६ क ॥

# इति मन्त्रबलान् महीपतिर्महतो दुष्ठभुजङ्गमानिव । विनयेन्नयमार्गमास्थितो वशमुद्योगसमन्वितो रिपून् ॥ ५७ । (११।७६)

इति मन्त्रविकल्यो नाम सप्तदशं प्रकरणम् ।

इति कामन्द्रकीये नीतिसारे मन्त्रविकल्पो नाम द्वाद्शः सर्गः। मुद्रितपुस्तकानुसारेण इति मन्त्रविकल्पोनामैकाद्शः सर्गः॥

58. It is only by virtue of possessing mantrabala (power generating from sound counsel) that a ruler following the track of nava (science of polity), becomes capable of subjugating the powerful enemies of the nature of vicious serpents.

इतीति । इत्येवमुक्तप्रकारो यो मन्त्रस्तद्वलात्महीपतिर्महतो रिप्न दुष्टभुजङ्गमानिव यथा गरुइमन्त्रवित् विनयेद् वश्यान् कुर्यात् तथा विनयेत्, न मार्गमास्थितः स्ववशमिति बलादुद्योगसमिन्वतो रिप्निति ॥ ५७ ॥

इति मन्त्रविकल्पो नाम सप्तदशं प्रकरणम् ।

इति कामन्दकीयनोतिसारटीकायामुपाध्यायनिरपेक्षायां मन्त्रविकल्पो नाम द्वादशः सर्गः ॥
मुद्गितपुस्तकानुसारेण एकादशः सर्गः समाप्तः ॥

### त्रयोद्शः सर्गः

( मुद्रितपुरतकानुसारेण द्वादशसर्गप्रारम्भः )

१८। दूतप्रचारप्रकरणम्।

# कृतमन्त्रस्तु । मन्त्रको मन्त्रिणां भन्त्रसम्मतम् । यातन्याय प्रहिण्यादु दूतं दूत्याभिमानितम् ॥ १ ।

1 कृतमन्त्रः समन्त्रज्ञो

<sup>2</sup> मन्त्रिणं मन्त्रिसम्मतम्

#### Sarga—XIII

[ Sarga XII of the B.l. edition. ]

Prakarana—18. Dūtapracara (Ambassadors and envoys)

1. A ruler, conversant with the technicalities of mantra (i.e., deliberation), having taken a decision in consultation with the ministers, should send a qualified ambassador approved by them to the enemy (against whom marching is contemplated, yātavya).

मन्त्रविकल्पानन्तरं दूत्प्रचारं चरविकल्पं चाभिधातुमाह—इत्तमन्त्र इति । इत्तौऽभ्युपगतो मन्त्रिणां मन्त्रो येन स तथा । दूतं वश्यमानलक्षणम् । दुनोति स्वाचारेण यातव्यमिति दूतः तम् । मन्त्रिसम्मतमभित्रेतम् । स्वयं मन्त्रज्ञो राजा यातव्याय प्रतिणुयात् प्रेषयेदिति ॥ १ ॥

<sup>1</sup> कृतोऽभ्युपगमो

प्रगल्भः स्मृतिमान् वाग्मी शास्त्रे वास्त्रे च निश्चितः । अभ्यस्तकर्मा नृपतेर्द्तो भवितुमर्हति॥ २।

- <sup>3</sup> शस्त्रे शास्त्रे च
- 4 निष्टितः ; प्रतिष्टितः
- 2. A royal ambassador should be an expert debater, with a good memory and eloquence, well versed in the use of arms (military science) as well as in the Sāstra (science of polity), and sufficiently experienced in ambassadorial functions.

श्सत्यस्यमात्यगुणसम्पन्नत्वेऽवश्यंभाविनो दूतगुणानिभधातुमाह—प्रगत्भ इति । प्रगत्भो जितसभः स शत्वपरिषदि गतसाध्वसो विक्ति । स्पृतिमान् स्वामिसन्दिष्टं न विस्मरतीति । वाग्मी प्रशस्तवाक् स्ववचनैः सभां रखयित । शास्त्रे नीतिप्रतिपादके, अस्त्रे (शस्त्रे वा ) धनुरादिके । प्रतिष्टितः निष्ठां परां गतः । अभ्यस्तकर्मा शास्त्रप्रतिपादितं कर्माप्यभ्यस्तं येन तादृश्यी² वृपतेर्दतो भवितुमई ति योग्यो भवति ॥ २ ॥

<sup>8</sup> सत्यपि मान्यगुण ; सत्यप्यन्यगुण

<sup>28</sup> ताद्र<del>ङ</del>्

# निसृष्टार्थो मितार्थश्र तथा शासनवाहकः। सामर्थ्यात् पादतो हीनो दूतस्तु त्रिविधः स्मृतः॥ ३।

#### <sup>5</sup> हारकः

3. Ambassadors are of three categories viz., (i) those with powers of taking decisions (of war or peace on the study of the situation), (ii) those with limited powers (i.e., as directed) and (iii) mere emissaries of errands śāsanvāhakah or śāsanahārakah, the succeeding one in consideration of abilities is lesser in rank by one stage than the preceding one.

मन्त्रिण इव द्तस्यापि लेकियं दर्शयन्नाह—निसष्टेति। निःसष्टो नियमरिहतोऽर्थः सन्धिनियहादिको यस्यासौ निस्रष्टार्थः। यथा युधिष्टिरेण वासुदेव एवमुक्तवा प्रेषितः—"अस्मान्वेत्थ परान्वेत्थ वेत्थार्थाननुभाषितुम्। यद्यदस्मद् हितं कृष्ण तक्तद्वाच्यः सुयोधनः॥" इति। अल सन्धिरेव कर्तव्यो विष्रहो वेति न नियमः। मिताथौ मितो नियतो निर्दिष्टः सन्धिरेव, विष्रह एवेति त्वया विधेय इति वचनानां च नियमो यस्यासौ परिमितार्थः। तथा शासनहारक इति। शासनं स्वामिसन्देशो येन शलुः शास्यते। तच्च परिमितार्थः परिमितवचनमिति द्रष्टव्यं, तद्धारको दृतः। सामर्थ्यातपादतो हीन इति। सामर्थ्यां हि अमात्यानां पश्चविंशतिगुणस्यं तस्भात् पादतो हीन इति विपसा द्रष्टव्या। निःस्प्रधार्थात् पादगुणहीनो मितार्थः, ततोऽपि पादगुण हीनः शासनहारक इति। एवं द्रतिस्त्रविधः स्मृत इति॥ ३॥

स भर्तुः शासनाद् गच्छेद् गन्तव्यं °उत्तरोत्तरम् ।

<sup>7</sup>स्वराष्ट्र परराष्ट्राणामिति चेति च चिन्तयन् ॥ ४ ।
अन्तःपालांस्तु ° कुर्वीत मित्राण्याटविकास्तथा ।
जलस्थलानि भार्गा श्च विद्यात् स्वबलसिद्धये ॥ ५ ।

<sup>6</sup> ह्युत्तरोत्तरम्

<sup>7</sup> स्ववाक्यपरवाक्यानामिति,

<sup>8</sup> चिन्तयेत

<sup>9</sup> अन्तपालांश्र

#### <sup>98</sup> जलस्थानानि

- 4. Under the commands of the ruler (Vijiqīṣu) the ambassador would proceed to his destination (the enemy kingdom) and negotiate on the basis of his lord's message (terms), their replies and his counterreplies after careful judgement (of its implications).
- 5. He should cultivate friendship with frontier-guards (antapālāh) and foresters (dwellers of forests) (of the enemy kingdom) and apprise himself of river-routes and land-routes for the success of troop movements (of his lord).

द्तानामितिकर्तव्यतामाह—स इति । स त्रिविधोऽपि द्तो भर्तुविजिगीषोः । शासनादादेशात् गच्छेत् । गन्तव्यं यातव्यविषयम् । उत्तरोत्तरम् स्वराष्ट्रपरराष्ट्राणामिति (स्ववाक्य-परवाक्यानामिति वा ) चेति च चिन्तयेत् । तथा च कौटिल्यः—"शासनमेवं वाच्यं, स वक्ष्यत्वेवं, तस्येदं प्रतिवाक्यमेवं प्रतिसन्धातव्यमिति अधीयमानो गच्छेदिति" (१।१६।६) ॥ ४।।

अन्तःपालानिति । स्वमण्डलपरमण्डलानामन्तान् पाल्यन्तीति तांश्च मित्राणि कुर्वीत, आटिवकांश्च सामदानादिभिः यात्रासौकर्यार्थम् । तथा जलस्थलानि जलमयप्रदेशान् स्थलमयप्रदेशांश्च मार्गान् स्वबलोपयोगीनि निरावाधान् विद्यात् स्वबलसिद्धये । तथा च कौटिल्यः—अटव्यन्तपालपरराष्ट्रमुख्येश्च प्रतिसंसर्गं गच्छेत् । अनीकस्थान युद्धप्रतिग्रहापसारभूमीरात्मनः परस्य चावेश्चेतेति" (१।१६।७) ॥ ५ ॥

<sup>8</sup> बुद्धीरात्मनः

### नाविज्ञातः पुरं<sup>10</sup> शतोः प्रविशेश्व <sup>11</sup>न संसदि । कालमीक्षेत<sup>11</sup>• कार्यार्थमनुज्ञातश्च निष्पतेत् ॥ ६ ।

10 पदं

11 प्रविशेश च संसदम्

### 118 कालं वीक्षेत

6. An ambassador should not enter the enemy's capital city (puram) or his court (samsadam) uninformed or unannounced (i.e., without sending prior intimation). Rather he should wait for the opportunity suitable for the success of his mission and enter with necessary permission (of the enemy ruler).

नाविज्ञातेति । शत्रुणा नाविज्ञातः पुरं प्रविशेत् । न च शत्रोः संसदं सभाम् । अस्चित-प्रवेशः शङ्कनीयः स्यादिति । कालं वीक्षेत कालं याप्यमानं शत्र्णां वीक्षेत कार्यार्थं यदि विजिगीषोः कार्यानुगुणं याप्यमानं पश्येत् अनुज्ञातश्च शत्रुणा निःपतेत् नान्यथेति ॥ ६ ॥

# सारवत्ताश्च राष्ट्रस्य दुर्ग तत्गुप्तिमेव च। छिद्र 12शबोर्विजानीयात् कोशमितवलानि च॥७।

### <sup>12</sup> छिद्रं च शत्रोर्जानीयात्

7. He should know (i.e., collect information) about the material resources of the territory (of the enemy), forts and secret defences as well as defects or weaknesses, and also about the strength of the treasury, military power and allies.

सारवत्तामिति । शत्रुराष्ट्रस्य सारवत्तां जानीयात् प्रहीतुम । दुर्गं च प्रहणार्थमेव । तद्दत्-तद्गुप्तिं (दुर्गगुप्तिम् )। छिदं च शत्रोर्जानीयात् प्रहर्तुम् । कोशं च तदुचितप्रतिविधानार्थमेव । मित्रबलानि चेति ॥ ७ ॥

> उद्यतेष्विप शस्त्रेषु यथोक्तं शासनं वदेत् । रागापरागी जानीयात् <sup>गंड</sup>प्रकृतीनाञ्च भर्तरि॥ ८ ।

<sup>18</sup> दूष्टिवक्लविचेष्टितैः

8. He should convey the message as directed (by his lord) even if weapons are raised against him (i.e., even if he is threatened with dire consequences), and (while conveying the message) he should study reactions, favourable or unfavourable, (from the eyes and face) of the enemy king as well as of his ministers and courtiers (prakrtis).

उद्यतेष्ट्रिति। यथोक्तं न भयादपलपेत्। शेषं सुगमम्॥८॥

[रागापरागी जानीयात् प्रकृतीनाञ्च भर्तरि।] न ब्रूयात् प्रच्युर्ति शत्रोः प्रकृतीनां स्वभर्तरि।\* कृत्यपक्षस्य¹⁴ चोपागं कुर्यादनुपछिश्वतः¹⁵॥ ६।

- 14 कत्यपक्षोपजापश्च
- <sup>15</sup> दनभिलक्षित : दनतिलक्षितः
- 9. Informing himself of the feelings, favourable or unfavourable, of the subjects (of the enemy) to their lord, the ambassador should create disaffection among them, himself remaining unobserved (i.e., from behind the screen by employing agents provocateurs).
  - \* The line has been restored from the  $t\bar{t}k\bar{a}$ .

रागापरागाविति । शलोः प्रकृतीनां जनपदकोशदण्डादीनां स्वभर्तरि प्रच्युति हीनतां न ब्र्यात् न कस्यापि प्रकाशयेत् । शिष्टं सुगमम् ॥ ६॥

> पृच्छमानोऽपि' न ब्रूयात् स्वस्वामिप्रकृतिच्युतिम्। ब्रूयात् प्रसृतया<sup>17</sup> वाचा सर्व' वेद भवानिति॥ १०। फलेन' नाम्ना द्रव्येण कर्मणा च महीयसा<sup>18</sup>। कुर्याचतुर्विधं स्तोबं पक्षयोक्भयोरपि॥ ११।

- 16 वध्यमानोऽपि
- 17 प्रश्रितया
- <sup>18</sup> कुलेन
- <sup>18</sup>

   शरीयसा
- 10. Even under the threat against life, or however closely questioned, he should never disclose the weak points of his own lord's *prakrtis* or state elements. When pursuaded by questions he should say in polite terms like 'every thing is known to your Majesty' (presumably through spies).
- 11. (In order to appease the enemy king) the ambassador should praise him by comparing him favourably with his own lord in respect of nobility of lineage, extent of territory, material resources, and performance of glorious deeds.

पृच्छ्यमानोपीति । स्वस्वामिनः स्वप्रभोस्तत् प्रकृतीनां च जनपदकोशदण्डादोनां च्युतिं हीनतां पृच्छ्यमानोऽपि न व्र्यात् । तिहं किं ब्र्यादित्याह—व्र्यात् प्रस्तया वाचा "भवानेव सर्व वेद, यस्माचारचक्षुषा प्रत्यक्षीकृतान्यमण्डलो भवानिति ॥ १० ॥

चित्तरज्ञनार्थं यद्ब्र्यात्तस्वैवार्थमाह—कुलेनेति । विजिगीषुपक्षयातव्यपक्षयोः चतुर्विधं स्तोलं तद्यथा—कुलं विजिगीषारभ्यिद्वितं सीमान्वयायातम् । त्वदीयमिष तथैवादित्यसम्भवम् । नाम्ना विजिगीषुः श्लाध्यतरः । नाम्ना त्वमिष तथैव । द्रव्येण विजिगीषुर्नवनवितकोटीश्वरस्तमिष तथैव । कर्मणा च महीयसा विजिगीषुरुत्ताताशेषप्रतिपक्षाधिगतानेकमण्डलस्त्वमिष । इतिप्रकारं चतुर्विधं स्तोलं कुर्यात् मध्यस्थता ख्यापनार्थं च ॥ ११ ॥ (कुलेन इत्यल फलेन इति मुद्रितपुस्तकपाठे कार्यसाधननेनेत्यर्थः )

4 शत्रोस्तत्

# विद्याशिल्पोपदेशेन संश्विष्योभयवेतनैः। कृत्यपक्षञ्च<sup>18</sup> जानीयात् तद्गतुंश्च विचेष्टितम्॥ १२।

### 19 कृत्यपक्षं विजानीयात्

12. Under the pretext of instructing in the different branches of learning and of arts and crafts the ambassador should keep contact with the treacherous elements (*ubhayavetana*, double agents, who accept remuneration from both sides), so that he may know (or identify) them whose allegiance (to their lord) is alienable, and incite them against their lord.

विद्योति । विद्या आनीक्षिक्याद्याः । शिल्पानि चित्रगीतादीनि । तदुपदेशापदेशेन तद्व्याजेन संश्लिष्य सम्बन्धं नीत्वा चोभयवेतर्नर्मन्त्रिभिः करणभूतैः कृत्यपक्षं भेद्यपक्षं जानीयात् । तद्भर्तुर्यातव्यस्य विचेष्टितं बुष्येतेति ॥ १२ ॥

# तीर्थाश्रमाश्रयस्थाने<sup>20</sup> शास्त्रविज्ञान हेतुना । तपस्चिन्यञ्जनोपेतैः स्वचरैः<sup>21</sup> सह संवसेत्<sup>22</sup> ॥ १३ ।

### <sup>20</sup> तीर्थाश्रमसुरस्थाने

<sup>21</sup> स्वचारै:

22 सम्पतेत् ; संवदेत्

13. An ambassador should secretly communicate with the spies (of his own lord) stationed in places of pilgrimage, hermitages and temples in the guise of hermits pretending to study the śāstras.

तोर्थेति । तीर्थानि वेणीसङ्गमप्रमृतीनि । आश्रमास्तपिस्वनां तपीवनानि । सुराः सौमेश्वर-भूतेश्वरस्थानानि । तेषां शास्त्रविज्ञानहेतुना (तत्छल्डेनेत्यर्थः ) नियुक्तं स्तपिस्वव्यज्ञनोपेतेः स्वचरैः सह संवदेत् संवादं कुर्यात् । (संवसेत् इति मुद्रितपुस्तकपाठः )। "त्रयाणामेकवाक्ये सम्प्रत्यय" इति कौटित्यवचनात् (११२।१५)।। १३।।

> सन्तापं<sup>23</sup> कुलमेश्वर्यं त्यागमुत्थानसीष्ट्रवम् । अक्षुद्रतां भद्रताञ्च<sup>24</sup> भर्तुर्भेद्यं षु दर्शयेत् ॥ १४ ।

14. The ambassador should incite the alienable section of the subjects of the enemy king by showing elaborately his own lord's comparative supremacy in political influences, nobility of family, prosperity, munifience, magnificent energy, generosity, and spirit of welfare.

कृत्यपक्षोपमहोपदेशं दर्शयन्नाह—प्रतापमिति । प्रतापं पौरूषम् । कुलमितश्चाध्यम् । ऐश्वर्यं विभूतेराधिक्यम् । त्यागं दानशक्तिम् । उत्थानसौष्ठवमुत्साहशक्तिप्रवणत्वम् । अश्चद्रतामवश्वकत्वम् । भद्रतां कल्याणबुद्धित्वम् । भर्तुविजिगोषोः भेद्योषु विषये दर्शयेत् दृर्तो भेद्यानात्मसात्कर्तुम् ॥ १४ ॥ (प्रतापमित्यस्र सन्तापमिति मुद्रितपुस्तकस्य पाठः । )

# सहेतानिष्टवचनं कामं क्रोधश्च वर्जयेत्। नान्यैः शयीत<sup>25</sup> भावं स्वं रक्षेदु विद्यात् परस्य च॥ १५।

#### 25 शयीत संरक्षेद्र भावं विद्यात्

15. He should patiently bear with abusive words (of the enemy) and himself avoid sensual impulses and anger as well as of sleeping in the company of others. He should by all means maintain the secrecy of his own feelings (or plan of action). On the other hand he should ascertain the feelings (or reactions) of others.

सहेतेति । सहेतेति असिहण्युतया कार्यं न नाशयेत् । कामं कोधं ''कामादेरुत्सेको मन्त्रं भिनित्तं" इति कौटिल्यवचनात् (१।१५।११)। नान्यः सह शयीत ''स्त्रियः पानं च वर्जयेत, एकः शयीत" इत्यपि कौटिल्यवचनात् (१।१६।२१-२२)। स्वं भावं मन्त्रात्मकमभिप्रायं संरक्षेत् । विद्यात् परस्य भावमिति वर्तते ॥ १५॥

भावमन्तर्गतं व्यक्तं सुप्तो मत्तश्च भापते । तस्मादेकः स्वपेन्नित्यं स्त्रियः<sup>28</sup> पानञ्च वर्जयेत् ॥ १५ क \*

15A. Lest his intended purposes are disclosed by his somnambulist habit or under the influence of intoxicating drinks, an ambassador should always sleep alone and avoid the company of women (courtesans) as also addiction to wine.

भाविमिति । अन्तर्गतं भावं हृद्गतं, कार्यं गोपनीयमिष सुप्तः स्वप्नापन्नः मत्तो मदिवस्मृत-संवरणो भाषते । यतः तस्मादेकः स्वपेत्, नित्यं द्युतं पानं च वर्जयेत् मन्त्रसंवरणार्थं दृत इति शेषः ॥ १५क ॥

> काले व्रजति मेधावी न खिद्य तात्मसिद्धये<sup>27</sup>। क्षिप्यमाणश्च<sup>28</sup> बुध्येत काल' नानार्थलोभनेः<sup>28</sup>॥ १६।

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> चूतं

<sup>\*</sup> Restored from the tīkā.

<sup>27</sup> तार्थसिद्धये 28 क्षिप्यमाणश्च ; रक्ष्यमाणं च ; भक्ष्यमाणं च

16. An intelligent ambassador should move (or take action) only in proper time for the fulfilment of his mission and for that (waiting for the opportunity) he should not feel disgusted. He should rather during the period collect necessary information under the pretext of presenting various attractive offers.

काले इति । काले सम्प्रेषणकाले गच्छति दूतः न खिद्योत । यदि भर्तुरर्थसिद्धिं पस्यति । तदर्थं क्षिप्यमाणं कालंशाल्णा नानाप्रकारैः मिथ्याविलोभनेर्बुंध्येत जानीयात् ॥ १६ ॥

🏻 रक्ष्यमाणं ; भक्ष्यमाणं

एतेष्वहस्सु गच्छत्सु नः तत्न<sup>30</sup> पृथिवीपतेः। पश्यति व्यसनं किञ्चित्<sup>31</sup> स्वयं वा कर्तुमिच्छति<sup>32</sup>॥ १७। स्वान्तःप्रक्रोमथवा विनेतुं<sup>33</sup> नीतिवित्तमः। सस्यादेः संग्रहं कर्तुं स्वदुर्गे<sup>34</sup> दुर्गसत्क्रियाम्॥ १८।

<sup>30</sup> किमस्मतपृथिवी : किमस्य पृथिवी

31 किन्त

32 मीहते

<sup>33</sup> मथवापनेतं

34 दुगें वा

17-18. During this period of waiting he should watch the movements of the ruler (enemy), who if finding no troubles to afflict his state, intends to take some action himself (without seeking for peace), such as, suppression of internal disorder (providing incitement to the pārṣṇigrāha, according to the Commentary) or pacification of the disaffected elements, collection of (surplus) foodgrains for stocking in his fort or repairs of his fortifications.

तान्येव कालक्षेपकारणानि दर्शयितुमाह—एतेष्विति । एतेषु कालक्षेपाहस्सु गच्छत्सु तल्ल किमस्मत् पृथिवीपतेः विजिगीषोः न पर्यित व्यसनं प्रातिलोम्यादिकम् । नु वितर्के । स्वयं वा कर्तमौहते पार्षणिप्राहप्रोत्साहनादिकम् ॥ १७ ॥

स्वयं किं कर्तमीहते इत्याह—स्वान्त इति । स्वान्तःप्रकोपं विनेतुं सस्यादेः स्वदुगें संप्रहं कर्तुं, दुर्गसत्कियां वा, नीतिवित्तमोऽरिरयं, कर्तुमीहते इति शेषः ॥ १८ ॥

<sup>6</sup> प्रकोपमपनेतुं

स्वपक्षाभ्युदयाकाङ्क्षी देशकालाबुदीक्षते । <sup>36</sup>तत्र यात्री स्वयं चित्तमाश्वास्येव समीहते ॥ १६ । यात्राकालक्षयार्थीं <sup>36</sup> वा तत्र चायं विलम्वते । काले विक्षिष्यमाणे तु तर्कयेदिति पण्डितः ॥ २० ।

<sup>35</sup> उत यात्रां स्वयं दात्ं येनास्मान समीहते ; स्वयं कर्तुमस्मानेव समीहते ।

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> कियाथी

- 19. The ambassador desirous of contributing (by his services) to the increase of prosperity of his own party (i.e., his lord and his allies) should carefully watch the advantages of time and place so that when the enemy king himself might undertake a march (against his lord), the latter is not outwitted (i.e., he may ably resist it).
- 20. Finding the enemy ruler (even after deciding upon action) deferring the march or delaying unnecessarily, the wise ambassador should deliberate himself if that is intended to catch his master unawares or to strike him at an inopportune moment.

तदा कि कर्तव्यमित्याह—स्वपक्षेति। स्वपक्षस्य विजिगीषुपक्षस्य अभ्युदयाका इशी दृतः, देशकालौ प्रतीक्षते इति च तर्कयेत्। यातव्य इति शेषः। तत्र विजिगीषू राष्ट्रे स्वयं यात्री, यातव्यो यास्यतीति चित्तमाश्वास्य समीहते तदनुकूलं चेष्टते, यातव्य इति शेषः॥ १६॥

यात्रेति । यात्राकालस्य अस्मत्प्रभोरनुगुणस्य क्षयार्थी वा तत्र चायं यातव्यो विलस्वते । काले क्षिप्यमाणे तु तर्कयेत् पण्डितो दूत इति स्पष्टम् ॥ २० ॥

# कार्यकालविपत्तिञ्च<sup>37</sup> ब्यक्तां<sup>38</sup> ज्ञात्वा विनिष्पतेत्। तिष्ठन् वार्ताविशेषार्थान्<sup>39</sup> भर्तुः सर्वान्निवेदयेत्<sup>40</sup>॥ २१।

<sup>37</sup> कालव्यपेतन्न ; कार्ये कालविपत्ति च

38 व्यक्त'

<sup>39</sup> त्रिशेषार्थी

<sup>40</sup> भर्त्ने मर्व' निवेदयेत्

21. When time for action comes the ambassador should go back to his own country to report directly to his lord, or staying back (in the enemy kingdom) send special messages with full information and his own views to him (for necessary action).

कार्येति । तथा कार्यकालविपत्तिं भाविनीं प्रभोव्यक्तां द्रष्ट्वा विनिःपतेत् अतिसृष्टोऽपि (अनित-सृष्टोऽपि ?) गच्छेदित्यर्थः स्वराष्ट्रे समागच्छेत् । अथवा तत्र तिष्टन् वार्ताविशेषाथीं तन्मतादेव भर्तुः सर्वे निवेदयेत् सूचयेदिति ॥ २१ ॥

> रिपोः <sup>41</sup>शत्रुपरिच्छेदः सुदृद्धन्धुविभेदनम् । दुर्गकोशबळज्ञानं कृत्यपक्षोपसंग्रहः ॥ २२ । <sup>42</sup>राष्ट्राव्यपेतपाळानामात्मसात् करणं तथा । युद्धापसारभूज्ञानं दूतकर्मेति कथ्यते<sup>43</sup> ॥ २३ ।

<sup>42</sup> राष्ट्राटव्यन्तवाला

22-23. The duties of an ambassador are said to be,—identification of enemies of the enemy, alienation of his friends and relatives, collection of information about the strength of his treasury and armed forces,

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> शक्ति

<sup>43</sup> कीर्तितम्

winning over of his disaffected officers, frontier guards and foresters, and accurate knowledge of the topography of the enemy territory for the purpose of troop movements of his master.

तथान्यदिष दूतकर्माभिधातुमाह—रिपोरिति । रिपोर्यातव्यस्य ये परमार्थतः शत्रवस्तत्-परिच्छेदस्तिकार्णयः आत्मसात्करणार्थम् । सुहृदोऽिष मित्राणि, बान्धवामातुलादयस्तेषां विभेदनं भिन्नानामात्मसात्करणार्थम् । दुर्गकोशबलज्ञानमिति । कियन्ति दुर्गाणि, कियन्ति स्वरूपाणि, कियान् कोशः, किं वलं, किं स्वरूपज्ञानं कृत्यपक्षोपसंग्रहरूचेति दूतकर्म ॥ २२ ॥

राष्ट्रेति । चरणद्वयं स्पष्टार्थम् । स्वप्रभोररेश्व भूज्ञानमित्येवंप्रकारमन्यदिप कौटित्येनोक्तम् । दूतेनैतिद्विधेयमित्यर्थः ॥ २३ ॥

# दूतेनैव<sup>44</sup> नरेन्द्रस्तु कुर्वीतारि विकर्षणम्<sup>40</sup>। स्वपक्षे च विजानीयात् परदूतविचेष्टितम्।। २४।

44 द्तेनेति

45 कुर्यादरि विमर्शनम् ; जानीयादरिचेष्टितम्

### इति दूतप्रचारोनामाष्टादशं प्रकरणम्।

24. Thus a vijigīṣu by the deployment of his ambassadors to the enemy kingdom should put him always to worry and concern (necessitating serious consideration), and on his own part he should keep himself well informed of the movements of the ambassadors of his enemies.

उपसंहरन्नाह—दूतेनैवेति । इति प्रतीतम् ॥ २४ ॥ इति दूतप्रचारप्रकरणमधादशम् ॥

१६। चरविकल्पप्रकरणम्।

तर्केङ्गितज्ञः स्मृतिमान् मृदुर्लघुपरिक्रमः। क्रोशायाससहो दक्षश्चरः 46 स्यात् प्रतिपत्तिमान्॥ २५।

<sup>46</sup> श्वारः

#### Prakarana-19.

Caravikalpa (Varieties of Spies).

25. A spy (or secret agent) should be skilled in interpreting one's feelings expressed (covertly) through speech or gestures, possessing sharp memory, soft in speech and nimble-footed (prompt) in action, painstaking and hard-working as well as clever (in the discharge of duties).

चरलक्षणमाह—तर्केति । तर्क ऊहः प्रज्ञागुणो-येन अनुक्तमध्यूह्यते । इङ्गितमन्यथावृत्तिः पूर्वे प्रवृत्तायाः क्रियायाः अन्यथात्वम् । इङ्गितमाकारस्याप्युपलक्षणार्थः, तज्जानातीति । स्मृतिमानविस्मरण-

शीलः । मृदुरनिष्ठुरवचनः । लघुपरिक्रमः शीघ्रगतिः । क्रेशायाससहः श्रुत्तृष्णादिकृतक्रेशान् तत्कृतायासं च सहते । दक्षः कुशलः शीघ्रकारी च । चारो गृदपुरुषः स्यात् प्रतिपत्तिमानुत्पन्न-प्रतिभः अनालोचित्तोरदानकुशल इत्यर्थः ॥ २५ ॥

तपस्विलिङ्गिनो<sup>47</sup> धुर्ताः पण्यशिल्पोपजीविकाः<sup>48</sup>। चराश्चरेयुः परितः पिवन्तो जगतां मतम्॥ २६। निर्गच्छेयुर्विशोयुश्च सर्ववार्ताविदोऽन्वहम्। चराः सकाशान्<sup>48</sup> नृपतेश्चश्चर्दूरतरं<sup>50</sup> हि ते॥ २७। स्रक्षमं<sup>51</sup> स्वप्रचारेण पश्येदु वैरि विधिचेष्टितम्<sup>52</sup>। स्वपन्नपि च जागर्ति चारचश्चर्महीपतिः॥ २८।

47 व्यञ्जना

48 शिल्पपण्योपजीविनः

49 सकाशं

<sup>50</sup> दर्रचरं

<sup>51</sup> सक्ष्मसूत्र

52 वैरि विचेष्टितम्

- 26. Clever spies in the guise of mendicants, craftsmen and traders should move about (in the *mandala*) collecting the views of all classes of men (within the state and without).
- 27. Spies should everyday go out and come into the presence of the ruler and convey to him all current information (developments, internal and external), for, they are the very eyes of him (the ruler) with distant vision (i.e., through the spies the ruler is apprised of developments in far and distant regions).
- 28. Spies by secret means (covertly) watch the movements of the enemy and report (to their lord). The ruler with spies as his eyes keeps awake even while asleep.

चाराणां वेशमभिधातुमाह—तपस्वीति । तपस्विव्यञ्जना इति तपस्विनः प्रव्रजितास्ते इव व्यज्यन्ते । धूर्ताः विद्रश्धाः (चतुराः वा)। शिल्पादीनि चित्रादीनि (कारुकर्माणि), पण्यानि क्रेयवस्तूनि तान्युपजीवन्तीति । इत्थम्भूताश्चरेयुर्गच्छेयुः । परितः समन्तात् द्वादशराजकमण्डले । जगतामिति जगन्निवासिन उपचर्यन्ते, तेषां मतं पिवन्तो हृदयस्थं कुर्वाणा विजिगीषवं सूचियतुम् ॥ २३ ।

निर्गच्छेयुरिति । निर्गच्छेयुः राजगृहं विशेयुश्च । सर्ववार्ताविदः सर्वेषां वार्ता प्रवर्तनं क्व प्रवर्तन्त इति तद्विदोऽन्वहं प्रतिदिनम् । चरा तृपतेः प्रकाशं चश्चर्द्ररचरं द्रेऽिप व्यवहितेऽिप चरतीति । इतरचश्चदुर्दरचरं न भवति ॥ २७ ॥

सूक्ष्मेति । सूक्ष्मं परैरनुपलक्षितं, सूत्रं गृड्तरं परवृत्तान्तानां सूचनं, तदर्थं प्रचरणं यद्गृढ्-पुरुषाणां तेन । पश्येज्ञानीयात् वैरिविचेष्टितं विजिगीपुः । हि यस्मात् स्वपन्नपि जागति निद्रां गच्छन्नपि° जागति चारचक्षुर्महोपतिः । चारचक्षुषा प्रत्यक्षीकृतजगृबृद्तान्त्वात् ॥ २८ ॥

<sup>°</sup> निदाच्छन्नपि

विवस्वानिव तेजोभिर्नभस्वानिव चेष्टितैः। राजा <sup>53</sup>चरैर्जगत् कृतस्नं व्याप्नुयाह्नोकसम्मतैः॥ २६। चारचश्चुर्नरेन्द्रः<sup>54</sup> स्यात् सम्पतेत् तेन भूयसा। अनेनासम्पतन् मौढ़गात्<sup>55</sup> पतस्यन्धः समेऽपि हि॥ ३०। सर्वसम्पत् समुदयं सर्वावस्था विचेष्टितम्। <sup>56</sup>चरेण द्विषतां विद्यात् तद्देशप्रार्थनानि<sup>57</sup> च॥ ३१।

<sup>53</sup> चारे

54 र्नरेन्द्रस्त

55 मार्गात् : मोहातसम्पतन्

<sup>56</sup> चारेण

<sup>57</sup> प्रार्थनादि च

- 29. The king (Vijigīṣu) should deploy all over his own and enemies' dominions spies full of energy like the sun and full of agility like the wind in their movements, and acceptable to the people of respective countries (i.e., where they would find congenial circumstances due to their knowledge of the use of local language etc).
- 30. A ruler having a sufficient number of spies as his eyes (i.e., well informed by the spies) moves about successfully, but without them he, like a blind man, falls down even on level grounds (i.e., in normal times, what to speak of an abnormal situation).
- 31. Through the medium of spies the king should apprise himself of all the resources position of the enemies, all their movements and efforts as well as of their designs and demands.

विवस्वानिवेत्यादि । स्पष्टम् ॥ २६ ॥

चारेति। चारा एव चक्षुर्यस्य सः नरेन्द्रः स्यात्। सम्यतेत् सम्बरेत् तेन निर्णीय। चारमयेन चक्षुषा अनिर्णीय सम्पतन् गच्छन् मोहात् अज्ञानात् पतित राजा। अन्धश्चारमयचक्षुरहितत्वात् समेऽपि अविषमेऽपि पतित यस्मात् ततश्चारचक्षुषा भवितव्यमिति॥३०॥

सर्वेति । चारेण गूढ्पुरुषेण द्विषतां सर्वसम्पत्समुद्यं कोशदण्डजनपदादीनां या सम्पत् तस्याः समुद्यः उद्यस्तं सर्वावस्थासु विचेष्टितं विद्यात् तद्देशप्रार्थनानि च जानीयात् ॥ ३१ ॥

> प्रकाशश्चाप्रकाशश्च चरस्तु द्विविधः स्मृतः । अप्रकाशोऽयमुद्दिष्टः प्रकाशो दूत उच्यते ॥ ३२ । चरेण प्रचरेद्द राजा<sup>58</sup> सूत्वेणर्त्विगिवाध्वरे । दूते सन्धानमायाते<sup>58</sup> चरचर्या प्रतिष्ठिता ॥ ३३ ।

### <sup>58</sup> प्राज्ञः <sup>59</sup> मायत्तं चरे चर्या

<sup>32.</sup> Spies are of two classes, viz., known (public or official agents) and secret (agents). Secret agents are referred to above and the official agents are the *dūtas* or ambassadors.

33. As in a sacrifice priests are guided by the vedic sūtras (mantra hymns) so the king can undertake any action guided by the spies (i.e., on the basis of information gathered by them). Even the ambassadors, who have the power of concluding peace (or otherwise) have to base their decisions on the information supplied by the spies.

प्रसङ्गाद्द्तस्यापि चरत्वं (चारत्वं) स्थापयश्वाह—प्रकाश इति । प्रकाशः प्रकटः । अप्रकाशः प्रच्छनः । चारस्तु द्विविधः स्मृतः पूर्वाचार्येः । अप्रकाशोऽयमनन्तरमुद्दिष्टः तपस्विव्यक्षनाद्याच्छादित-राजपुरुषत्वः । प्रकाशो दृत उच्यते । दृतोऽपि सर्ववार्ताविद् भवति, चरति मण्डलान्तरानीति चारः ॥ ३२ ॥

चरेणेति । चरेण (चारेण) गृह्युरुषेण प्रचरेत् पृथ्वीलाभपालनार्थं व्यवहरेत् । सूत्रेण वेदोक्तवाक्येन ऋत्विगिवाध्वरेण सले । दूते सन्धानमायत्तं दृतसाध्यत्वात्सन्धानस्य, चारे चर्या गत्यागमः प्रतिष्ठित इति ॥ ३३ ॥

<sup>7</sup> ध्वरे। शक्ते दूते

तीक्ष्णः प्रव्रजितश्चैव<sup>60</sup> सबी<sup>61</sup> विषद(विशद)<sup>62</sup> एव च । एते क्षे यास्तु<sup>63</sup> सञ्चाराः सर्वे नान्योन्यवेदिनः ॥ ३४ । संस्थानवत्यः संस्थाश्च कार्याः कार्यप्रसिद्धये<sup>64</sup> । तिष्ठेयुर्पाश्च<sup>65</sup>सञ्चाराः परिचर्यापवादिनः<sup>66</sup> ॥ ३५ । बालः<sup>67</sup> कृतीबलो लिङ्गी भिश्चकोऽध्यापक<sup>678</sup>स्तथा । संस्थाः स्युश्चारसंस्थित्यै दत्तदायाः शुभाशयाः<sup>68</sup> ॥ ३६ ।

<sup>60</sup> प्रव्रजिता चैव

<sup>61</sup> शस्त्री

<sup>62</sup> रसद

63 प्रधानं

<sup>64</sup> कुर्यात् कार्यप्रसिद्धये ; कार्यसमृद्धये

<sup>65</sup> तिष्ठेयर्यास

<sup>66</sup> परचर्योपवेदिनः ; चर्यापवाहिन ; चर्योपवाहिनः

67 वणिक

67a भिक्षरध्यापकस्तथा '

- <sup>68</sup> सुखाशयाः
- 34. Wandering spies (Sañcārāh) may be of reckless type (tīkṣṇa), mendicant or recluse type (pravrajita), sacrificer or black magician type (satrī) and poisoner type (viṣada/rasada) or in the guise of persons of noble character (viṣada). But they should not be acquainted with one another (nānyopavedinah).
- 35. Secret agents should remain stationed in different guises in different regions (sainsthā) for promotion of particular missions, so that the roving spies (sañcārāh) well informed of the enemy's state of affairs, may visit them (to convey their secret reports).

36. Spies in the guise of traders, cultivators, mendicants (or religious heads), monks (bhikṣukas) and teachers, stationed in particular regions are described as Sainsthā or stationary spies. They should be provided with necessary remuneration and comfortable living conditions.

सम्बारभेदानाह—तीक्ष्ण इति । तीक्ष्णः क्रूर्कर्मा शस्त्रेण घातकः । प्रव्रजितो लिङ्गिव्यक्षनः । सत्रौति सत्तं छ्या तद्विद्यते । लक्ष्णानि च सित्रणः ये चास्य सम्बन्धिनो वश्यभर्तव्यास्ते लक्षणमङ्गविद्यां जम्भकविद्यां मायागतमाश्रमधर्मः निमित्तमन्तरचक्रमित्यधीयानाः । तीक्ष्णलक्षणं—ये जनपदे श्र्रास्त्य-कात्मानो हस्तिनं व्यालं वा द्रव्यहेतोः प्रतियोधयेयुस्ते तीक्ष्णाः । ये च पुनर्बन्धुषु निस्ने हाः क्रूराश्चाल - सास्ते रसदा विषदायिनः । एते ह्रोयास्तु सम्बाराः । सर्वे नान्योन्यवेदिन इति परस्परविज्ञाने एको विधृतस्त्वन्यान् ख्यापयतीति ॥ ३४ ॥

गूढ़पुरूषानेव संस्थासंज्ञकानभिधातुमाह—संस्थानवत्य इति । संस्थानमेकिस्मिन्नेव प्रदेशेऽव-स्थितिस्तद्धत्यः । तथा च कौटिल्यः "दुगेंषु विणजः संस्था दुर्गान्ते सिद्धतापसाः । कर्षकोदास्थिता राष्ट्रे राष्ट्रान्ते वजवासिनः" इति । (१।१२।२२)। संस्थाश्च कार्याः कार्यसंसिद्धये इत्यर्थः । तिष्ठेयुर्यत्र सम्रारः चराः यत्र च तिष्ठेयुरिति । तथा च कौटिल्यः—"प्रव्रज्याप्रत्यवसितः प्रज्ञाशौचयुक्तः उदास्थितः । स वार्ताकर्मप्रदिष्टायां भूमौ प्रभूतिहरण्यान्तेवासी कर्म कारयेत् । कर्मफलाच्च सर्व-प्रविज्ञानां च प्रासाच्छादनावसथान् प्रतिविद्ध्यात् । वृत्तिकामांश्चोपजापेत् । एतेनैव वेषेण राजार्थश्चरितव्यो भक्तवेतनकाले चौपस्थातव्यमिति" (१।११।४-७)। एवं चराणां यत् संस्थानं तद्धत्यस्तिष्ठेयुर्यासु सम्राराः परचर्यापवाहिन इति प्रतीतम् ॥ ३५ ॥

वणिगिति । वणिगिति वैदेहकव्यक्षनः । कृषीबल इति कर्षकव्यक्षनः । लिङ्गीति मठपति-व्यक्षनः । भिक्षुकः सिद्धतापसव्यक्षनः । अध्यापकः उपाध्यायव्यक्षनः । तथा च कौटिल्यः— "कापिटकोदास्थित-गृहपितकवैदेहक-तापसव्यक्षनाः प्रणिधय" (१।११।१) इति संस्थाः स्युश्चिरसंस्थित्यै दत्तदाया दत्तभक्तवेतनाः ग्रुभाशयाः ग्रुद्धिवत्ताः स्वामिभक्ता इत्यर्थः ॥ ३६ ॥

<sup>8</sup> कर्षणव्यज्ञनः

## स्वपक्षे परपक्षे च यावान् कश्चिद्व्यवस्थितः । सर्वस्मिंस्तव सञ्चारास्तिष्ठेयुश्चित्तवेदिनः ॥ ३७ ।

37. Spies (of the wandering type, Sañcārāh) capable of reading the mind of others (i.e., of their evil designs) should be posted in all important administrative departments of one's own state as well as of his enemies.

स्वपक्षेति । स्वपक्षे स्वमण्डले । परपक्षे शत्नुमण्डले मित्रोदासीनमध्यमेषु । यावान् कश्चिद्विलक्षितः प्रधानभूतः सर्वस्मिन् तत्र सञ्चारास्तिष्ठेयुश्चित्तवेदिनः अभिप्रायज्ञानकुशलः इति प्रतीतम् ॥ ३७ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> विवक्षितः ; विलक्षितः

स्वपक्षे परपक्षे च यो न वेद्<sup>70</sup> चिकीर्षितम्। जाग्रन्नपि<sup>71</sup> सुषुप्तोऽसौ न भूयः प्रतिबुध्यते॥ ३८। कारणाकारणकुद्धान् बुध्येत स्वपरिग्रहे। पापानकारणकुद्धांस्तुष्णीं<sup>72</sup> दण्डेन साध्येत्॥ ३६। ये तु कारणतः कुद्धास्तान् वशीकृत्य संवसेत्<sup>73</sup>। शामयेदु दानमानाभ्यां छिद्रश्च<sup>74</sup> परिपूरयेत्॥ ४०। कण्टकान्<sup>75</sup> मुखभङ्गेन राज्यस्य प्रशमं नयेत्। उद्युक्तः सामदानाभ्यां छिद्व' च<sup>75</sup> परिपूरयेत्॥ ४० क\*

70 वेत्ति

71 जाग्रत्स्वरिषु मुप्तोऽसौ

<sup>72</sup> तीक्ष्णदण्डेन

73 'विशेत्

74 छिद्रमन्वप्यरेमखम्

<sup>75</sup> वश्वकान्

78 छिद्राणि परि

- \* Restored from the tīkā.
- 38. A ruler, who does not keep himself well informed (through spies) of the movements in his own dominion and in his enemies, is like one asleep (complacent) when his adversaries are wide awake (alert, to find out his lapses and strike him down), and thus unable to offer any resistance.
- 39. (Through the medium of spies) the ruler should ascertain who in his own dominion are angry with him (i.e., disaffected) reasonably or unreasonably. Those wicked persons disaffected without (justifiable) reasons should be silenced by means of danda (which in such cases mean upāngśudanda or secret murder etc., through spies of tīkṣna type).
- 40. But those dissatisfied on reasonable grounds should be pacified with rewards and honours and won over, as they (by their knowledge of lapses and defects of the administration) hold the key to the doors for the entry of the enemy (i.e., may provide necessary information to the enemy to strike at).
- 40A. The ruler should establish law and order in the state by breaking the heads of thorns (i.e., by suppressing the anti-social elements with due punishments) and by repairing the loopholes (or lapses and defects) with alertness by means of conciliation and rewards (to his own men).

चारांणां संस्थानकरणे प्रयोजनमाह—स्वपक्षे इति । स्वपक्षे स्वमण्डले । परपक्षे परमण्डले । यो राजा न वेद न जानीयात् चिकीषितं कर्तुमीष्मितं विरुद्धमित्यर्थादापदाते, जाप्रद् रिपुपु विनिद्धे षु सावधानेषु इत्यर्थः । सुप्तो राजा निरवधानो विरुद्धचिकीषितानभिक्षो न भूयः प्रतिबुध्यते । दीर्घनिद्रां तत्कृतातिसन्धानैर्याति ॥ ३८ ॥ गृद्धपुरुषेविदितवृत्तान्तस्य विधेयमाह—कारणेति । कारणे प्रतिश्रुरयार्थात् विप्रलन्धा इत्यादि-कैविप्रलन्धा अकृतार्थाः कृता इति कारणकृद्धान् । अकारणकृद्धान् जन्मान्तरशालुन् । बुद्ध्येत जानीयात् । स्वपरिप्रहे स्वकीयभृत्यवर्गे । पापान् दुष्टान् अकारणकृद्धान् जन्मान्तरायातवेरान् तूष्णीमुपांशुवधेन तीक्ष्णरसदादि विहितेन साधयेत् । अकारणकृद्धसम्भवोऽपि श्रृयते—"मुनेरपि वनस्थस्य स्वानि कर्माणि कृर्वतः । उत्पद्यन्ते लयः पक्षा मित्रोदासौन शत्रवः ॥" इति वचनात् ॥ ३६ ॥

ये तु इति । ये तु कारणतो राजदोषात् कुद्धास्तान् दानमानाभ्यां शमयेत् उपशान्तकोधान् कुर्यात्, अनन्तरं तत्पक्षपरिम्रहणेन वशीकृत्य संवसेत् तैः सह संवासं कुर्यात् । नान्यथा कुत इत्यत आह—छिद्रमण्विप परिजनस्य भर्तरि कोधलोभादि रन्ध्रमरेर्मू खं द्वारं तेन प्रविश्यारिरपकरोतीति ॥ ४०॥

कण्टकानिति । कण्टका (वश्वका ) इव ते राज्यस्य राज्ञक्ष पीड़ाकराः कारुकवैदेहकोपनिपाताः । सर्वेऽपि स्वामिद्रोहलुद्धयो राज्यकण्टकास्तान् मुखभङ्गे न, यथा कण्टको मुखभङ्गे कृते पीड़ां न करोति, एवं दण्डेन कण्टकत्वे त्याजिते कारुकवैदेहकादयोऽन्येपि दण्डभयात् कण्टकत्वं त्यजन्ति । एवं कण्टकान् प्रशमं नयेत् । उद्युक्तः कृतादरो विजिगीषुः सामदानाभ्यां छिद्रं रक्षाशैथित्यं च पूर्येत् । अच्छिद्रं राज्यं च कुर्यात् ॥ ४० क ॥

<sup>9</sup> स्तान् वशीकृत्य दान

अणुनापि प्रविश्यारिं<sup>77</sup> छिद्गेण बलवत्तरम् । निःशोषं मज्जयेदु<sup>78</sup> राष्ट्र<sup>ं 78</sup>4पानपात्नमियोदकम् ॥ ४१ ।

<sup>77</sup> रिज्ञिद्धेण <sup>78</sup> मार्जयेद् राज्यं <sup>78</sup> यानपात्र

41. Taking advantage of the slightest of weaknesses (loopholes), a stronger adversary sweeps in like flood water and submerges everything (under the volume of water) causing total destruction of the state (in all its elements).

छिद्रप्रतिपूरणे प्रयोजनमभिधातुमाह—अणुनेति । अणुनापि छिद्रोण रक्षाशैथिल्यादिना प्रविश्यारिरुद्कमिव बलवत्तरं शक्तिलयेणापि दुर्जयं, पानपात्र (यानपात्र )मपामिव बलवत्तरं निःशेष-मिखलं मज्जयेत्, आपदम्भाधौ निममं कुर्याद्, विनाशयेदित्यर्थः, राज्यं स्वाभाविकं सप्ताङ्गमि।। ४१।

जड़मूकान्धवधिरच्छद्मानः <sup>78</sup>षण्डकास्तथा । किराता <sup>79</sup>वामनाः कुञ्जास्तिद्वधा ये च कारकाः<sup>80</sup> ॥ ४२ । मिश्चुका<sup>81</sup>श्चारणा दास्यो नानाकार्य<sup>82</sup>कलाविदः । अन्तःपुरगतां <sup>83</sup>वार्तामाहरेयुरलक्षिताः ॥ ४३ । छत्रव्यजनभृङ्गारयानवाहनधारिणः । महामात्व<sup>84</sup>वहिर्वार्ता' विदुरन्ये च तद्विधाः ॥ ४४ ।

78b षण्डका

<sup>79</sup> किरातवामनाः

<sup>80</sup> कारवः

<sup>81</sup> भिक्षक्य

<sup>82</sup> मालाकाराः

83 वार्ता निर्हरेयु

84 महामात्रा

- 42-43. Spies pretending to be idiots, dumb, blind, deaf persons, as also eunuchs, *kirātas* (a mountain tribe acting as guards of the interior), dwarfs and hunchbacks and some petty craftsman (like carpenters etc.), mendicant beggars, minstrels, maid-servants, garland-makers and artists (singers, dancers etc.) and such visitors of the harem, should be employed to collect informations unobservedly (about possible movements and designs of the members of the interior parts of the palace).
- 44. The movements of *Mahāmātras* (high officials) and of others of similar rank, particularly of the messages they send out (to the enemy camp) should be watched through (spies in the guise of) their bearers of umbrella, fly whisk (or fan) and water pots, coachmen and grooms or horse-boys.

स्वपक्षे मुख्यतरेषु चिकीर्षितञ्जानार्थं गूढ्पुरुष प्रणिधानार्थमाह—जड़ेति । जड़ा मूकत्व-विधरत्वाभ्यां युक्ताः । मूका वक्तुमनिभज्ञाः । विधराः श्रवणशक्तिरहिताः । अन्धा दृक्शिक्तहीनाः । तच्छद्म विद्यते येषाम् । पण्डकाः ण्वडाः । अत्रापि छद्मशब्दो द्रष्टव्यः । किराता निर्गतपृष्ठाः । कुञ्जा वकावयवाः । वामना असम्पूर्णावयवाः १० ह्स्वतराः । तिद्वधा इति राजप्रयुक्ताः । कारवः सुवर्णकारादयः ॥ ४२ ॥

भिश्रुक इति । भिक्षुक्य इति विश्वासयोगात् भिश्रुक्यक्रनाः । भिश्रुक्यो वा अर्हद्बुद्ध परिव्राजिकाः । चारणा नम्ना ( नाट्या )चार्यादयः । दास्यो गृहगतां वार्तां प्रवृत्तिं निर्हरेयुः निःसारेयुः विजिगोषं <sup>11</sup> प्रतिपादयितुमलक्षिताः केनाप्यविज्ञाता इति ॥ ४३ ॥

छलेति । छलमातपवारणम् । व्यजनं स्वेदाद्यपनयाथौ मयूरिपच्छादिकृतः । सृङ्गारो जल-पात्रम् । यानं शिविकादि । वाहनं हस्त्यश्वादि तद्धारिणः । महामालाबहिर्वातीं महती माला प्रमाण-वृद्धियंयां ते महामात्रा मन्त्रिपुरोहितादयः तेषां विहर्गतां वार्तां, विदूर्विजानीयुः । अन्येऽिप उक्त-व्यतिरिक्त स्तिद्विधा इत्युभयवेतना इति ॥ ४४॥

- <sup>10</sup> असर्लसम्पूर्णावयवाः ; अशरीरसम्पूर्णाः
- 11 विजिगीषौ समर्थयितुं

<sup>85</sup>सूद्व्यञ्जन कर्तारस्तल्पका<sup>86</sup> व्ययकास्तथा<sup>87</sup> । प्रसाधका भोजकाश्च गावसंवाहका अपि ॥ ४५ । जलताम्बुलकुसुमगन्धभूषणदायकाः । कर्तव्याश्च<sup>88</sup> सदा हा ते ये चान्येऽभ्यासवर्तिनः<sup>88</sup> ॥ ४६ ।

45-46. Cooks (preparing rice and curries), barbers, hairdressers, valets, waiters, masseurs, and other attendants who serve water, betels,

<sup>85</sup> अञ्चल्यज्ञन कर्तारः 86 कल्पकाः

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> स्नापकास्तथा

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> कर्तव्या रसदा

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> ऽभ्याशवर्तिनः

flowers, perfumes and ornaments as well as others who keep near (the king) (should be closely espied upon), as they are likely to administer poison.

स्देति । स्दाः पाचकाः । इति प्रतीतम् ॥ ४७ ॥

जलेति। रसशब्देन विषम्भिधीयते, ये चान्ये समीपवर्तिनस्तेषां विषदानं सुकरमिति॥ ४८॥

# संज्ञाभिर्मू च्छिते १० र्ले ख्यैराकारैरिङ्गितैंरि । <sup>९1</sup>सुसञ्चरेयुरन्यब्राश्चराश्चर्या' परस्परम् ॥ ४७।

### ºº म्लॅंच्छिते ; मंद्रितरक्षरै

#### <sup>91</sup> सन्नारयेयरव्यग्राश्वारा

47. Wandering spies, should coolly and carefully study the secret communications conveyed by the officials through code words or tokens, or by signs and gestures or in course of dialogues between themselves.

वार्तायां लब्धायां युक्तिसम्पादनार्थमाह—संज्ञाभिरिति । संज्ञाभिः सङ्के तरेज्ञुलीभिर्वा अक्षरैरवयव संस्थादिभिः याः कृतास्ताभिः । आकारैः शरीराकारस्यान्यथात्वैः । इङ्गितैः कियाया अन्यथात्वैः । तथा च कौटिल्यः—"इङ्गितमन्यथावृत्तिराकृतिग्रहणमाकार" इति । अव्यमा अनाकूलाः । गृहपुरुषाः। चर्यां महामात्रादीनामाचरणानि। परस्परमिति तीक्ष्णरसदाः सत्रिषु, सत्रिणः संस्थासु, संस्था<sup>12</sup> अन्तेवासिष, अन्तेवासिनो राज्ञीति ॥ ४७ ॥

#### <sup>12</sup> संस्थानां

## समापिवन्तो जगतां मतानि जलानि भूमेरिव सूर्यपादाः। अनेकशिल्पाध्ययनप्रवीणाश्चरा<sup>92</sup>श्चरेयुर्वहुलिङ्गिरुपाः ॥ ४८ ।

48. Just as the sun by its rays draws up moisture from the earth, so the expert spies, well versed in many arts moving about in various disguises collect actions and reactions of people within and without his master's dominion.

उपसंहरन्नाह—समापिवन्त इति । जगतामित्युपचारात् जगन्निवासिनामभिमतानि चेष्टितानि 13 समापिवन्तः आत्मस्थानि कुर्वन्तः सूर्यरमाय इव चारा जलानीव जगतां मतानि सूर्य इव विजिगीषौ समर्पयतं चरेयुरिति सम्बन्धः ॥ ४८ ॥

<sup>13</sup> समन्तात

येन प्रकारेण परानुपेयात परापरज्ञश्च<sup>93</sup> समृद्धिहेतोः। तमात्मनि स्वस्थमतिस्तु भ तज्जैर्वियुज्यमानं भ हि परेण विद्यात्।। ४६। इति चरविकल्पो नामेकोनविंशं प्रकरणम् ।

इति कामन्दकीये नीतिसारे द्तप्रचारम्चरविकल्पो- नाम त्रयोदशः सर्गः। (मुद्रित पुस्तकानुसारेण इति द्वादशः सर्गः।)

<sup>93</sup> परावरज्ञ: स्वसमृद्धि

49. A vijigīṣu, conversant with the ways of his enemies and of others (i.e., his own men) (or, in other words, the laws of polity), should be cognisant of the fact that the measures he adopts (of deploying spies) to ascertain moves and designs of his enemies, are also adopted against him by his enemies equally intelligent, (by appointing spies within his state) and he should therefore be careful in apprising himself of their movements (so that those may be counteracted in time).

विजिगीषी परप्रयुक्तगृहपुरुषातिसन्धानप्रतीकारार्थमाह—येनेति । येन प्रकारेण, परापरक्र— परं नीतिशास्त्रमपरिमिति लोकवृत्तं तदुभयं जानातीति सः, येन प्रकारेण गृह पुरुषादिप्रणिधानेन परान् श्रात्र्न उपेयादित्यितसन्दध्यात् स्वसमृद्धिहेतोः । तं प्रकारमात्मनि परेण नियुज्यमानं ततस्तज्ज्ञैः गृह-पुरुषेः स्वस्थमतिर्मृत्वा विद्यात् जानीयात् ज्ञात्वा प्रतिविद्ध्यादिति भावः ॥ ४६ ॥

इति चरविकल्पप्रकरणमेकोनविंशम्।

इति कामन्दकोयनीतिसारटीकायामुपाध्यायनिरपेक्षायां दृतप्रचार-चरिवकल्पौ नाम त्रयोदशः सर्गः ॥ मुद्रितपुस्तकानुसारेण द्वादशः सर्गः समाप्तः ॥

### चतुर्दशः सर्गः

( मुद्रित पुस्तकानुसारेण त्रयोदशसर्गः प्रारम्भः । )

२०। उत्साहप्रशंसा प्रकरणम्।

## अन्वहं चरचर्याभिर्विमलं दूतचेष्टितम्। यायाद् यथोक्तलाभस्तु स्कृमबुद्धिपुरःसरः ॥१।

<sup>1</sup> विंफले दूतचेष्टिते ; विंफलं दूतचेष्टितम्

<sup>2</sup> यानस्त

<sup>2</sup> बुद्धिः पुरःसरः

#### Sarga—XIV

Prakarana—20.

Utsāhapr<mark>aśain</mark>sā

(In praise of energy and initiative.)

1. A ruler, realising from the daily reports of his secret agents about the failure of the efforts of his ambassador (in concluding peace with the enemy), should undertake march against him in conformity with the rules already described and governed by his own keen intelligence (i.e., after intelligent deliberation).

अनन्तरोक्तदूतप्रचारचारिककल्पयोः सम्बन्धं दर्शयन् उत्साहप्रशंसा-प्रकृतिकर्म-प्रकृतिव्यसनानि च दर्शयनाह—अन्वहमिति । अन्वहं प्रतिदिनं चरचर्याभिगूद्पुरुषगत्यागमैः विफले दूतचिष्टिते निणीते इति वाक्यशेषः । दूतचिष्टितवैफल्यश्च सन्धेरभावात् । तथा चानन्तरमेवोक्तम्—"दूते सन्धान-मायत्तम्" इति । ततश्च यायात् विजिगोषुर्यथोक्तयानो यथा अत्रैवोक्तं यानं तद्विद्यते यस्य सः । तत् यानाख्यं गुणमातिष्ठेदित्यर्थः । सूक्ष्मबुद्धिपुरःसरः सूक्ष्मातिदुर्लक्ष्या सर्वत्राप्रतिहतप्रवेशाबुद्धिः पुरःसरा यस्य सः वित्रधान इत्यर्थः ॥ १ ॥

स्क्ष्या सत्त्वप्रयक्षाभ्यां दृढ़ा बुद्धिरिघष्ठिता।
प्रस्ते हि फलं श्रीमदरणीव बुताशनम्॥२।
धातोश्चामीकरिमव सिपिनिर्मथनादिव।
बुद्धिप्रयक्षोपगताध्यवसायाद्वै ध्रुवं फलम्॥३।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> द्रह<sup>ं</sup> अयङ्गोपगतादु व्यवसायादु

- 2. Resolute efforts guided by keen intelligence and equanimity produce the desired results (i.e., achievement of  $Sr\bar{i}$  or prosperity), as two pieces of *aranis* (fire wood) produce fire (by friction).
- 3. Just as pure metals (like gold etc.) are extracted from ores, and clarified butter (*ghṛta*) by churning (curd), so sure success is obtained by sincere efforts blended with intelligence.

स्क्ष्माया बुद्धेः सामर्थ्यं दर्शयन्नाहः स्क्ष्मेति । स्क्ष्मा सत्त्वप्रयत्नाभ्यामिति । स्क्ष्मा अनन्तरोक्तबुद्धिः । सत्त्वप्रयत्नाभ्यामिति । सत्त्वं व्यसनेऽभ्युद्ये च यदिवकारिता, व्यसने विषादमभ्युद्ये च हर्षं यन करोति तत् सत्त्वं नाम गुणः । येन प्रेरितः इन्द्रियश्रामः प्रवर्तने स प्रयत्नः । ताभ्यां द्रृष्ट्मस्यर्थं बुद्धिरनन्तरोक्ताधिष्ठिता व्याप्ता । प्रस्ते निष्पादयति । हि स्फुटम् । फलं पृथिवीलाभपालनादिकम् । श्रोमदिति शोभान्वितम् । अरणीव शम्यादिकाण्टं यत्राग्निनिष्यते सेव हुताशनं प्रस्ते । तस्माद् बुद्ध्यर्थं प्रयतेतिति भावः ॥ २ ॥

एतदेव द्रद्यितुमाह—धातोरिति । धातोरिव मृत्पापाणादेश्वामीकरं मुवर्णीमव । सिप्छतं निर्मथनाद् द्रध्न इवेति वर्तते । बुद्धि प्रयत्नोपगतात् व्यवसायादिति । बुद्धि-प्रयत्नावुपसमीपं गतौ यस्य व्यवसायस्य तस्मात् । एवं बुद्धिप्रयत्नोपष्टिम्भतात् व्यवसायात् ध्रुवं फलं तस्मान्निश्चतफलार्थिन। पुरुषेण मन्त्रशावत्युपष्टम्भितोत्साहशक्तिस्तुष्ठेयेति भावः ॥ ३ ॥

श्रीमानुत्साह सम्पन्नः प्रभुशक्तया समन्वितः ।

\*श्रियः स्यात् परमं पात्रमपामिव महार्णवः ॥ ४ ।
निल्नीवाम्बु सम्पन्त्याः बुद्धाः श्रीः परिपाल्यते ।
उत्थानव्यवसायाभ्याः विस्तारमुपनीयते ॥ ५ ।
लक्ष्मीरुत्साहसम्पन्नान् बुद्धिशुद्धः प्रसर्पतः ।
नापैति कायाच्छायेव विस्तारं चोपगच्छति ॥ ६ ।
वीतव्यसनमश्रान्तं महोत्साहं महामितम् ।
प्रविशन्ति सदा लक्ष्म्यः सरित्परितिमवापगाः ॥ ७ ।

सम्पनोऽध्यवसायसमिन्वतः ; सम्पन्नः व्यवसायसमिन्वतः

<sup>48</sup> भाजनं परमं श्रीणामपामिव

<sup>5</sup> सङ्गत्या

<sup>6</sup> उत्यानाध्यवसायाभ्यां

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> सम्पन्नाद

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> महालक्ष्म्यः

<sup>4.</sup> A wise ruler possessing (indomitable) energy and perseverance (i.e., equipped with three powers mantraśakti, utsāhaśakti and prabhu-śakti) becomes the best resort of all prosperity, as the ocean is that of water.

<sup>5.</sup> Just as the lotus protected by water blossoms forth, so also energy supported by perseverance achieves wide expansion (of dominion).

- 6. Wealth or prosperity always moves towards a ruler possessing energy and pure intelligence (i.e., purified by his knowledge of the Sastras) and clings to him like the shadow of the body. It never leaves him but increases all the more.
- 7. As rivers flow into the sea, so great prosperity comes to a ruler, free from all passions (vitavyasana) and endowed with (three powers, like) perseverance (never tiring in his efforts) high energy (utsāhaśakti) and sharp intelligence (mantraśakti).

अलीव तृतीयापि प्रभुशक्तिर्भवति चेदिधकं फलं दर्शयन्नाह—धोमानिति। मन्त्रशक्तिरुक्ता । उत्साहसम्पन्न इत्यनेनोत्साहशक्तिः । प्रभुशक्त्या समन्त्रित इति । त्रिशक्तिसम्पन्न इत्युक्तं भवति । श्रियां स्यात् परमं पात्रमपामिव महार्णव इति प्रतीतम् ॥ ४ ॥

तदेव दर्शयन्नाह—निलनीति। निलनीवाम्बुसङ्गत्या बुद्धग्राः श्रीः परिपाल्यते रक्ष्यते उच्छेदादिरयर्थः । उत्थानाध्यवसायाभ्यां वातातपसमानाभ्यां विस्तारमुपनीयते न हि सर्वमपि वीजं जलसन्निधावपि वातातपवर्जिते विस्तारमुपयाति ॥ ५ ॥

एतदेव पुनरुच्यते आदरप्रदर्शनार्थम् — लक्ष्मीरिति । बुद्धिशुद्धं बुद्धग्रनुसारेण प्रसर्पतः वृद्धि गच्छतः उत्साहसम्पन्नात् लक्ष्मीनं अपैति । स्पष्टमन्यत् ॥ ६ ॥

वीतेति । वीतं विगतं व्यसनं गुणप्रातिलोम्यादि यस्य तम् । अश्रान्तं सततोद्योगेऽपि यस्य श्रमो नास्ति तम् । अत एव महोत्साहम् । महामितं महती मन्त्रशक्तिर्यस्येति तम् । प्रविशन्ति सदा लक्ष्म्यः सरित्पतिमिवापगाः इति प्रतीतम् ॥ ७॥

<sup>8</sup> अनुच्छेदादित्यर्थः

4 उत्थानव्यवसायाभ्यां

सत्त्वबुदुध्युपपन्नोऽपि व्यसनग्रस्तमानसः। °स्त्रीभिः षण्ड इव श्रीभिरलसः परिभूयते ॥ ८। उत्थानेनैधयेत् <sup>10</sup>सर्वमिन्धनेनेव पावकम्। श्रियं <sup>11</sup> हि सततोत्थायी दुर्बलोऽपि समश्रुते ॥ ६ ।

- 8. (On the other hand) a ruler who is intelligent but inactive under the influence of passions (vyasanas) to which he is addicted, loses all prosperity (or favours of the Goddess Srī) as an impotent man is discarded by the women.
- (Whereas) a ruler, though weak (in his powers or resources), succeeds in gaining prosperity by steady and constant energetic efforts, as fire fed by supply of fuel blazes forth.

सत्त्वबुद्ध्युपपन्नोऽपीति । सत्त्वबुद्ध्युपपन्नेनाव्यसनिना भवितव्यमिति उत्साहप्रशंसा । सत्त्व-गुणसम्पन्न बुद्धियुक्तोऽपि यदि व्यसनासक्तमानसः अलसम्ब उत्साहशक्तिविहीन इत्यर्थः, स्यात् तदा स्त्रीभिः षण्ड इव श्रीभिः परिभूयत ॥ ८ ॥

º श्रीभिः··स्त्रीभिरलसः

<sup>10</sup> सत्त्व

<sup>11</sup> श्रियो हि

तदेवाह—उत्थानेनेति । उत्थानेनोद्योगेनैधयेत् वृद्धिं नयेत् सत्त्वमुक्तलक्षणं व्यसनेऽभ्युदये च यदिवकारि । इन्धनेनेव काष्टादिना पावकं वैश्वानरिमव । सततोत्थायी सत्त्वाधिकस्तु श्रियं हि स्फुटं सदैवोद्युक्तो दुर्बलोऽपि प्रभुशक्ति सहितः समश्रुते प्राप्नोतीति ॥ ६ ॥

## भोक्तुं पुरुषकारेण 12दुष्टस्तियमिव श्रियम्। व्यवसायं सदैवेच्छेन्न हि क्षीबवदाचरेत्॥ १०।

<sup>12</sup> दुष्टां

10. A ruler desirous of enjoying prosperity  $(Sr\bar{\imath})$  should always strive with his manly powers  $(Puruṣak\bar{a}ra)$  as one would do to control his wicked (or unfaithful) wife and not behave like an impotent person.

एतदेव समर्थयन्नाह—भोक्तुमिति । श्रियं रुक्ष्मीं भोक्तुं पुरुषकारेणैवेच्छेत् । न दैवापेक्षी स्यात् । तथा च कौटित्यः—"दैवप्रमाणो मानुषहीनो निस्द्योगो विषदात" इति । दुष्टां स्त्रियमिव अविनीतां योषितमिव श्रियम् । व्यवसायमुद्योगं सदैवेच्छेत् । न हि क्रीबवदाचरेत् षण्डवन्ना-चरेदिति ॥ १० ॥

वशे श्रियं सदोत्साही 13 सैं हीं वृत्तिमुपाश्रितः 14 । भव्यप्रहेण कुर्वीत दुर्विनीतामिव 15 स्त्रियम् ॥ ११ । किरीटमणिचित्रेषु मूर्घसु 16 त्राणसारिषु 164 । नाकृत्वा विद्विषां पादं पुरुषो भद्रमञ्जू ते ॥ १२ ।

<sup>13</sup> सदोत्थायी

14 वृत्ति समाश्रितः

- 16a त्राणधारिष
- 11. An ever-energetic ruler gains possession of prosperity or the Goddess  $Sr\bar{\imath}$  by adopting the conduct of the lion (sainh $\bar{\imath}$  vytti) (which pounces upon its prey), just as a man deals with his wicked wife by dragging her by the hair.
- 12. Unless and until the *vijigīṣu* subjugates his enemy by planting his foot on the latter's head bedecked with crown and helmet set with gems and jewels, he cannot be sure of his own welfare.

वश इति । सदोत्साही (सदोत्थायी वा ) मदोद्युक्तः सँहीं वृत्तिं सिंहो हि अनपेक्षितंदशकाल-सहायबल उत्पत्य हन्तीत्येवंविधां वृत्तिं समाधितः कचप्रहेण केशाकर्षणेनेव वशे धियं दुर्वृत्तां पृंथलीं योषितमित्र कुर्वीत । अयमापत्कल्पः कादाचित्को न्यायाभावे दृष्टव्य इति ।। ११ ॥

भूयोऽप्युन्साहप्रशंसामेवाह —िकरीटमणिचित्रेष्त्रित । रक्षार्थं शिरस्त्राणाश्चितेषु स्वखड् ग-प्रहारैभूँतलपातितेषु नाकृत्वा विद्विषां पादं पुरुषो भद्रमश्चृते । अपि तु कृत्वेव राज्यसौद्ध्यं प्राप्नोतीत्यर्थः ॥ १२ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> दुर्वृत्तामिव योषितम् <sup>16</sup> सूत्तालरिसपु

प्रयत्नप्रे र्यमाणेन महता चित्तहस्तिना। रूढ्वैरिद्धमोत्सातमकृत्वैच<sup>17</sup> कुतः सुस्तम्॥ १३। हेलाकृष्टस्पुरत्कान्ति<sup>18</sup> खड्गांशुपरिपिक्षरैः। श्रीमत्करिकराकारैराक्रीयन्ते<sup>18</sup> भुजैः श्रियः॥ १४।

<sup>17</sup> मकुत्वेह

<sup>18</sup> स्फुरत्तीक्षणखड् गांशु

- <sup>19</sup> राह्यिनते
- 13. How can a *vijigīṣu* feel happy and contented unless he is able to uproot his enemy standing like a high tree by the disciplined efforts of his own self resembling a trained elephant?
- 14. The strong arm, like the majestic trunk of an elephant, wielding easily (or quickly) the sharp sword with dazzling blade can capture all prosperity.

एतदेव समर्थयन्नाह—प्रयत्ने ति । प्रयत्नो विहितलक्षण आत्मगुणः हस्तिपकसमस्तेन यः प्रेयमाणो महांश्चित्तहस्ती तेन करणभूतेन रूढः छष्टिंगतो यो विरिद्ध मस्तस्योत्खातमुन्मूलनमकृत्वेह जगित कुतः सुखं ? विरिद्ध मोत्खातं कृत्वेव सुखमित्यर्थः ॥ १३ ॥

हेलेति । तथा हेल्या निराकुलत्वेनाकृष्टश्वासौ स्फुरहोप्तिः खड्गस्तदंशवः किरणास्तत्परिपिज्ञरैः श्रीमत्करिकराकारैराहियन्ते भुजैंबह्निभः श्रियो विभूतयः इति ॥ १४ ॥

> उच्चैरुच्चैस्तरामिच्छन् पदान्यायच्छते महान्। नीचैनींचैस्तरां<sup>20</sup> याति निपातभयशङ्कया॥ १५। प्रमाणाभ्यधिकस्यापि महत् सत्त्वमधिष्ठितः। <sup>21</sup>पदं स श्रते शिरसि करिणः केशरी यथा॥ १६।

- <sup>20</sup> नीचीनीचेस्तरां
  - 21 पदं तु ; करोत्येव पदं मूर्धि केसरी मत्तहस्तिनः ( मत्तद्नितनः )
- 15. An ambitious *vijigișu* aspiring for higher and higher position plants his feet higher and higher up (i.e., ascends to higher position by constant efforts), whereas a lowly stationed ruler (weak and unambitious as he is) out of fear and apprehension of destruction sinks lower and lower.
- 16. A *vijiqīṣu* endowed with energy and firmness of disposition often subjugates his enemy possessing richer resources like the lion planting his feet on the head of the elephant (of greater stature).

उच्चेरिति । महापुरुष उच्चैः पदिमच्छन् उच्चैस्तरां पदान्यायच्छते आददाति । अत्युच्छ्रिततरं पर्वतिशिखरमारुरुश्चरत्युचतर पदिनिन्यासादिभमतस्थानं प्राप्नोति नान्यथा । निपातभयशङ्कया तु नीचो नीचैः पदिनि प्रयच्छन्नीचैस्तरां प्रति पततीत्थर्थः ॥ १५॥

एतदेव समर्थयन्नाह—प्रमाणिति । केशरी यथा करिणः शिरसि पदं विधत्ते । एवं महन्सत्त्व-मधिष्ठितो यो भवति स लघीयानिप महान्तमप्यधः करोतीति भावः ॥ १६ ॥

## गतभीभींतिजननं भोगं भोगीव दर्शयेत्। यथाबलं च कुर्वीत रिपोर्दण्डनिपातनम्॥ १७।

### इत्युत्साहप्रशंसा नाम विंशं प्रकरणम्।

17. A *vijigisu* should fearlessly strike terror in the hearts of others by the display of his powers as the scrpent does with its raised hood, and punish his enemies after a comparative assessment of strength (of his own and that of his enemies).

यदाप्युत्साहप्रशंसापरैरेवमभिधीयते तथापि (स्व)परबलाबलिवमर्शपूर्वकं विचेष्टितव्यमिति दर्शयनाह्न —गतेति । गतभीनिभयो भूत्वा भोगीव सर्प इव भोगं फटाटोपं भीतिजननं दर्शयेत् । यथा- बलं च स्वबलापेक्षया प्रकुर्वीत रिपोर्टण्डिनपातनं नान्यथेति ॥ १७ ॥

इति विंशमुत्साहप्रशंसा प्रकरणम्।

#### २१। प्रकृतिकम प्रकरणम्।

### प्रकृतिव्यसनं यस्मात्<sup>22</sup> तत् प्रशाम्य समुत्पतेत्। अनयापनयाभ्यां च जायते<sup>23</sup> दैवतोऽपि वा॥ १८।

22 यत्स्यात्

23 तजायते

Prakarana-21.

Prakṛtikarına

(Functions of the constituent elements of the State)

18. Calamities (*Vyasanas*), Providential or otherwise, resulting from misfortune or wrongful actions, should be remedied first and then only the ruler should launch upon action against his enemy.

उत्साहप्रशंसामभिधाय प्रकृतिकर्म प्रकृतिव्यसनानि चाभिधातुं प्रकृतीनां कर्माणि प्रस्तौति—
प्रकृतीति । स्वाम्यादिप्रकृतीनां व्यसनं यस्मात् तस्मात् प्रशम्य समुत्पतेत् यात्रां दद्यात् । व्यसनं च
कृतौ भवतीत्याह—अनयापनयाभ्यां तद्व्यसनं जायते । अनयापनयलक्षणं च कौटित्योक्तं तद्यथा—
मानुषं नयापनयौ । मानुषं विजिगीष्त्रादिमनुष्यकृतम् । तच्च दृष्टमित्युच्यते । तच्च द्विविधं नयापनयभेदात् ।
एवं षाङ्गुण्यस्य यथावस्थानं (तिस्मन् योगक्षेमनिष्पत्तिः ) नयः ; तद्विपर्ययोऽपनयः । दैवमयानयौ ।
अदृष्टकारितं तदुच्यते । तिस्मिन्निष्ठेन फलेन योगः अयः, अनिष्टेनानयः । एवमनयापनयाभ्यां व्यसनं
जायते । दैवतोऽपि दैवादमग्रादिदेवभयाद् वक्ष्यमाणात् ॥ १८ ॥

<sup>5</sup> अभिधात्

# यस्मादु<sup>24</sup> हि न्यसित श्रेयस्तस्मादु न्यसनमुच्यते । न्यसन्यघोऽघो<sup>25</sup> व्रजति तस्मात् तत् परिवर्जयेत् ॥ १६ ।

#### 24 यम्मात् तद्व्यस्यति

#### 25 व्यसत्यधो वा

19. That which retards progress and welfare is known as *Vyasana*, and under the influence of *vyasana* a ruler goes down and down (or suffer decline in position and in resources). Hence *vyasanas* should by all means be avoided.

व्यसनशब्दं व्याख्यातुमाह—यस्मादिति । हि स्फुटम् । अस्यति दूरं क्षिपति श्रेयः परमाभ्युद्यं यस्मात् तस्माद् व्यसनमुच्यते । व्यसनी पुरुषः अधोधः श्रियः पदात् पतित्वा अधोधो व्रजति तावद् यावद् रसातलम् । तस्मात् तत् परिवर्जयेदिति ॥ १६ ॥

हुताशनो जलं व्याधिर्दु भिक्षो<sup>26</sup> मरकस्तथा। इति पञ्चविधं दैवं व्यसनं मानुषं परम्॥ २०। दैवं पुरुषकारेण शान्त्या च प्रशमन्नयेत्।<sup>26</sup>। उत्थायित्वेन नीत्या च मानुषं कार्यतत्त्वित्॥ २१।

## 26 द्भिक्षं <sup>26</sup> प्रशमं नयेत्

- 20. Providential calamities are of five kinds, viz., Fire, Flood, Diseases, Famine and Pestilence; the rest are caused by human actions (omissions and commissions).
- 21. Providential calamities should be alleviated by manly efforts (puruṣakāra) as well as by propitiatory rites (śāntikarma), and those arising from human actions (i.e., from actions of enemies or of his own disaffected men) should be remedied by the wise ruler (tattvavid) through his energetic measures and adoption of sound policies (i.e., of sāma, dāna etc).

यदुिष्ट दैविमिति तद्भेदानाह—हुताशन इति । हुताशनो वैश्वानरः । कारणं विनैव यदुद्ध तो शामं दहित तदेकं दैवम् । तथैव वरुणो जलेन श्रावयित तत् द्वितीयं जलाख्यम् । व्याधी रोगः । दुर्भिक्षं सस्यानामनिष्यत्या तदिति । मरक इन्द्रयमकोपादिति । पश्चविधमपि दैवम् । मानुषं परिमिति यदविशिष्टमनयापनयलक्षणं तन्मानुषम् । यदिह जन्मिन अपनयाख्यं कृतं तद् दृष्टं, यज्जन्मान्तरे कृतं तद् प्रेष्टं, यज्जन्मान्तरे कृतं तद् प्रेष्टं प्रेष्

व्यसनोपशममिधातुमाह—दैवमिति । दैवं पश्चविधमिष हुताशनादि पुरुषकारेण हुताशनादीनां जलादिभिरुपशमनलक्षण पुरुषकारेण शान्त्या च अथर्ववेदोक्तयां प्रशमं नयेत् । तथा उत्थायित्वेनोत्साह-शक्तया शौर्यामर्षदाक्ष्यलक्षणेन नौत्या च षाङ्गुण्य यथोद्देशानस्थापनलक्षणया मानुषमनयापनयलक्षणम् । कार्यतत्त्विद् विजिगीषुरिति ॥ २१ ॥

## साम्यादिमित्रपर्यन्तं प्राकृतं मण्डलं हि तत्। <sup>27</sup>तत्र कर्म प्रवक्ष्यामि व्यसनञ्ज यथाक्रमम्॥ २२।

<sup>27</sup> तस्य

22. Now shall be related the functions of the (seven) constituent elements of the state, from the king to the allies, known as the *prakṛti-ntaṇḍala* (the internal statal circle) as well as their lapses (*vyasanas*) in proper order.

स्वाम्यादिप्रकृतिसप्तकस्यानुष्ठानानि व्यसनानि चाभिधानुमाह—स्वामीति । इति प्रतीतम् ॥ २२ ॥

> मन्त्रो मन्त्रपालावासिः कार्यानुष्ठानमायतिः। आयव्ययौ दण्डनीतिरमित्तप्रतिपेधनम्॥ २३। व्यसनस्य प्रतीकारो राजराज्याभिषेचनम्<sup>28</sup>। इत्यमात्यस्य कर्मेदं हन्ति स<sup>29</sup> व्यसनान्वितः॥ २४। अमात्यैर्व्यसनोपेतैर्द्वियमाणो महीपतिः<sup>30</sup>। अशक प्वोत्पतिति<sup>31</sup> छिन्नपक्ष इवाण्डजः<sup>32</sup>॥ २५।

<sup>28</sup> राज्याभिरक्षणम

<sup>29</sup> हन्ति तद्व्यसनान्वितः

<sup>30</sup> हि भूपतिः

<sup>31</sup> पतित्ं

- <sup>32</sup> इव द्विजः
- 23-24. Functions of ministers include deliberations (mantra i.e., formulation of State policies), securing (anticipated) results of policy decisions (mantraphala), planning for work to be undertaken in future (kāryānuṣṭhānamāyatih), supervision of income and expenditure (of the state), administration of justice, taking (adequate) remedial measures against enemies, alleviation of evil effects of vyasanas (lapses and drawbacks) and (alertness) in protecting the king and the kingdom. All these functions suffer (i.e., are jeopardised) if a minister is under the influence of vyasana (vices).
- 25. In the event of ministers falling under the grip of vyasanas, the king himself becomes inactive like a bird whose wings are clipped off and he suffers decline and defeat (at the hands of his enemy).

बहुवक्तव्यत्वात् स्वामिकर्मव्यसनं पश्चाद्वश्यित । अमात्यकर्मे व्यसनं चाभिधातुमाह् — मन्त्र इति । अमात्यस्य मन्त्रः पञ्चाङ्गः । तस्योपलव्धिलक्षणं प्रयोगपर्यन्तं कर्म मन्त्रशव्देन गृह्यते । मन्त्र-फलावाप्तिरिति पृथिवौलाभपालनलक्षणम् । कार्यातुष्टानमेतदेव कार्यः कियतामिति अनवरतं प्रेरणम् । आयतिरागामिनि काले यद् भविष्यति तस्याप्युपत्तिः । आयः कोशोत्पत्तोनिरूपणम् । व्ययः इति सद्व्ययकरणम् । दण्डनीतिर्दण्डस्य, वधः परिक्छेशोऽर्थहरणं दण्ट्यं प्रति यथाशास्त्रं नयनम् । अमिलाणां बुद्ध्यतिशयेनैव प्रतिषेधनं विप्रहत्याजनम् ॥ २३ ॥

व्यसनस्येति । व्यसनस्य सकलस्य प्रतीकार उपशमनम् । राजराज्ययोः बुद्धं वाभिरक्षणिमस्य-मात्यस्य कर्मेदं हन्ति स मन्त्री व्यसनेन वक्ष्यमाणलक्षणेनान्वितः ॥ २४ ॥

अमात्यस्य व्यसनं स्वामिन एव व्यसनं भवतीति दर्शयन्नाह—अमात्य इति । अमात्ये मन्त्रिणि व्यसनोपेते धूर्तैरिभिः ह्वियमाणोऽतिसन्धीयमानो महीपितः स्वामी अशक्त एवीत्पिततुं अतिसन्धान प्रतीकारं कर्तुं छिन्नषक्ष इवाण्डजः पक्षीव । ''सहायसाध्यं राजत्विमिति" वचनादिति ॥ २५ ॥

[ कोशो दण्डश्च कुप्यञ्च <sup>33</sup>विष्टिर्वाहनमेव च ] हिरण्यधान्य<sup>34</sup>वस्त्राणि वाहनानि तथैव च । तथान्ये द्रव्यनिचयाः प्रजातः सम्भवन्ति हि ॥ २६ ।

#### <sup>33</sup> पिष्टवाहन

#### <sup>34</sup> वस्त्रधान्यादि वाहनादि

26. Treasury, army, raw products, free labour and vehicles or means of transport (all arise from the *Janapada* or *rāṣṭra*, i.e., from the people of the kingdom). It also produces gold (valuables), grains, textiles, horses and elephants, and other essential goods.

राष्ट्रस्य कर्म व्यसनं चाभिधातुमाह—हिरण्येति । हिरण्यं सुवर्णादि । धान्यं पूर्वमध्यावरवापं शाल्यादि । वस्त्राणि चीनपट्टादीनि । वाहनानि हस्त्यक्वादीनि । तथान्ये द्रव्यनिचयाः कांस्य-लोहताम्रादयः । प्रजातो राष्ट्रनिविष्टायाः सकाशाद् सम्भवन्ति नान्यत इति ॥ २६ ॥

### वार्ता' प्रजा साधयति वार्ता वै लोकसंश्रयः । प्रजायां व्यसनस्थायां न किश्चिदपि सिध्यति ॥ २७ ।

#### <sup>85</sup> संश्रया

27. Vārtā (or economic vocations, agriculture, cattle rearing and trade) is the source of sustenance of the subjects; it is they who promote it. So when the subjects are under the influence of vyasanas (vices or disaffection), (all economic activities are disturbed) nothing is produced.

एतदेव स्पष्टयन्नाह—वार्तामिति। वार्ता कृषि पाशुपाल्यवाणिज्यलक्षणाम् । प्रजा साधयित। वार्ता वै लोकसंश्रयः तया विना लोको न वर्तत इत्यर्थः। प्रजायां ब्राह्मणादि वर्णेषु व्यसनस्थायां विपन्नायां सत्यां किश्चिदपि न सिध्यति, सर्वेषां वार्तामूलकत्वात् इत्यर्थः॥ २७॥

#### <sup>6</sup> लक्षणम्

प्रजानामापदि स्थानं ३६ रक्षणं कोशदण्डयोः । पौराश्चैवोपकुर्वन्ति संश्रयायेह दुर्गिणाम् ॥ २८ । तुष्णीयुद्धं जनवाणं <sup>37</sup> मिवामिवपरिग्रहः। सामन्ताटविकाबाधानिरोधो दुर्गमुच्यते॥ <sup>38</sup> २६। स्वपक्षैः परपक्षेश्च दुर्गक्षः पूज्यते नृपः। एतद्धि दुर्गव्यसनात् सर्वमेव न विद्यते <sup>39</sup>॥ ३०।

### <sup>38</sup> दुर्गसंश्रयात् <sup>39</sup> विपद्यते

- 28. It is the fort that provides security to the subjects in difficulty (i.e., in times of aggression by the enemy) as well as to the treasury and the army. Citizens sheltered securely within the fortified townships provide the master of forts ( $durg\bar{\imath}$  or king) with valuable assistance (i.e., rich presents).
- 29. It is from the secure shelter of the fort that intrigues and secret wars (tuṣṇīyuddha) are conducted, necessary steps for amelioration of people's distress are taken, friends and foes are accommodated and disturbances created by the (disaffected) feudatories and foresters are remedied. Hence it is called Durga (or an invincible bastion).
- 30. A ruler well entrenched in his castle is respected by his own as well as by his enemies partisans. But when the fort is in the grip of vyasana (due to disrepair and/or inadequate defensive arrangement) the whole state is involved in danger.

दुर्गस्य कमे व्यसनं चाभिधातुमाह—प्रजानामिति । प्रजानां चातुर्वर्णानामापिद परष्टतायां स्थानं रक्षानिमित्तव्यवस्थितिः । तथैव रक्षणं कोशदण्डयोः । पौराः पुरे भवाः स्वजनाः कोशादिभिरूपकुर्वन्ति संश्रयाय । दुर्गणां संश्रिताः पौरा निरानाधा व्यवहरन्तीति । दुर्ग विद्यते यस्य विजिगीपोस्तमाश्रिताः पौराः कोशादिभिरूपकुर्वन्तीति ॥ २८ ॥

तूष्णीमिति । दुर्गे स्थित्वा परेरविज्ञातोऽयं सहसा परितः पतित्वा युद्धं करोति तत् तूष्णीयुद्धम् । जनानामापन्नानां त्राणम् । मित्रामित्रयोच्यापन्नयोग्रहो दुर्गवलाद्धेत् । सामन्ताः संसक्तास्त आटविकाः प्रतीतास्तत्कृताबाधा निरोधौ दुर्गेणेव क्रियते । एतत्सर्वं दुर्गेणेव विधीयत इति उपचारात् दुर्गमुच्यते ॥ २६ ॥

स्वपक्षेरिति । स्वपक्षेः परपक्षेश्च दुर्गस्थो विजिगोषुः पूज्यते दुर्गबलेन निम्रहानुम्रहक्षम इति । एतदनन्तरोक्त दुर्गव्यसनात् निचयसंस्काराद्यभावलक्षणात् सर्वमेव न विद्यते ॥ ३० ॥

भृत्यानां भरणं दान भूषणं वाहनकयः व । स्थैयं परोपजापश्च दुर्गसंस्कार एव च ॥ ३१ । सेतुबन्धो वणिक्कर्म प्रजामित्रपरिप्रहः । धर्मकामार्थसिद्धिश्च कोशादेतत् प्रवर्तते ॥ ३२ ।

<sup>37</sup> वलत्राणं

कोशमूलो हि राजेति प्रवादः सार्वलीकिकः। एतत् सर्वे जहातीह<sup>41</sup> कोशव्यसनवान् नृपः॥ ३३। क्षीणं बलं वर्द्ध यति स्वतो गृह्णाति<sup>42</sup> च प्रजाः। कोशवान् पृथिवीपालः परैरप्युपजीव्यते॥ ३४।

- <sup>41</sup> जहात्याशु <sup>42</sup> स्वतः पुष्णाति च
- 31. Maintenance of dependents (by regular payments), provisions for their rewards (by promotion in rank or other forms of recognition), decorations and vehicles (horses etc) necessary for the performance of their duties, stability of law and order position in the state and fomenting disaffection in the enemy's dominion (paropajāpa) as well as of necessary repairs to own fortifications (depend on a solvent treasury).
- 32. So also construction of dams and reservoirs, promotion of trade and commerce, acquisition of subjects (by developing new settlements or rehabilitation of old ones) and of enemies (by gifts and bribes) and achievements of the three ends of life (*Dharma*, *Artha* and  $K\bar{a}ma$ ) are dependent on the financial strength (Kośa).
- 33. The well known proverb (good for all time) goes 'Kośa is the root of the king'. Hence with the affliction of kosa by vyasanas (i.e., when the treasury is deflated as a result of any lapses from within or without) everything is lost for the king.
- 34. A ruler, with a rich treasury (Kosavān), replenishes his weakened armed forces (by utilising necessary funds for the purpose) and also wins the heart (goodwill) of his subjects (by spending for their welfare, and he is respected and relied upon by his enemies even.

कोशप्रकृतेः कर्मव्यसने आह—भृत्यानामिति । भृत्यानां चतुरङ्गबलादीनाम् भरणं सर्वेषामिति । भरणं भृतिः दानमिति कर्मे कामाभिसम्बन्धिनाम् । भृष्णमलङ्करणम् । वाहनानां हस्त्यस्वादीनां क्रयो भृत्येन प्रहणम् । स्थैर्यं कोशबलात् स्थिरत्वम् । परोपजापश्च शत्रुबलानां सम्भेदनम् । कोशादानाशा-प्रदर्शनपूर्वकोपजापात् । दुर्गसंस्कार एव च कोशव्ययसाध्यः ॥ ३१ ॥

सेतुबन्ध इति । सेतुबन्धोऽखिल<sup>ग</sup> शाल्यादिधान्यनिष्पत्तये तङागखननम् । वणिक्कर्म वाणिज्या कोशमूलैव । प्रजामित्रपरिप्रदः क्षीणप्रजामित्राणि कोशेनैव परिगृह्यन्ते । धर्मकामार्थसिद्धिश्च त्रिवर्ग-निष्पत्तिश्च कोशादेतत प्रवर्तते ॥ ३२ ॥

कोशमूल इति । कोशस्यव्यसनं क्षीणत्वम् । राजा हि कोशमूलः ; कोशाभावे न राजत्व-निष्पत्तिः इत्यर्थः । इति प्रवादः जनश्रुतिः सार्वलौकिकः सर्वलोकप्रसिद्धः । कोशव्यसनवान् उपितरेतत् सर्वे पूर्वोक्तसमुदायै जहाति । कोशाभावे किमपि न सिध्यति इति भावः ॥ ३३ ॥

क्षोणिमिति । कोशवान् प्रभूतधनसम्पन्नः पृथिवीपालः क्षीणं संप्रामादिना अपचीयमानं बलं वर्द्धयति । स्वतन्त्र प्रजाः क्षीणाक्षीणा गृहाति । परैरपि शत्रुभिरपि उपजीव्यते । धनलोभेन शक्ष-वोऽपि तस्य कार्यं साध्यतीत्यर्थः ॥ ३४ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> बन्धोऽस्त्रिल विधातनिष्पत्तये

मित्रामित्र हिरण्यानां भूमीनाञ्च प्रसारणम् व । दूरकार्याशुकारित्वं व लब्धस्य परिपालनम् व ॥ ३५ । परचक्राभिघातश्च व स्वदण्डस्य परिप्रदः । दण्डादेतत् प्रभवति याति तद्व्यसने क्षयम् ॥ ३६ । अरयोऽपि हि मित्रत्वं यान्ति दण्डवतो ध्रुवम् । दण्डप्रायो हि नुपतिर्भुनक्याक्रम्य मेदिनीम् ॥ ३७ ।

- 43 प्रसाधनम्
- 44 कार्येषु कारित्वं
- 45 प्रतिपालनम्
- 46 परचकं विघातश्च : विनाशश्च
- 35-36. Acquisition of friends and enemies (the latter by winning over), and of gold (or wealth) and territories, quick accomplishment of works (āsukāritvain) long deferred for the future and protection of what has already been acquired, as well as breaking the organisation of the partisans of the enemies (paracakrābhighāta) and strengthening of his own striking power, are all achieved by the army (danda), which when gripped by vyasanas (i.e., when weakness grows in the ranks of armed forces) leads to inevitable loss.
- 37. To a king endowed with a strong military power, enemies also seek friendship (overawed by his strength). So a ruler (vijigīṣu) possessing a large (and organised) army is in a position to conquer and enjoy (domination over) the world.

दण्डकर्मन्यसने चाभिधातुमाह—मिलामिलहिरण्यानामिति । मित्राणि बान्धवाः, अमित्राः शलवः, हिरण्यानि च भूमयश्च तासां सिद्धयो, यातव्यसाधनम् । दूरकार्येषुकारित्वं व्यवहितेष्विम प्राप्य-कारित्वं, लन्धस्य भूमाद्यर्थस्य परिपालनं दण्डसाध्यमेव ॥ ३५ ॥

परचक्रविघात इति । परचक्रविघातश्च परसम्बन्धिचनुरङ्गवलविनाशः । स्वदण्डस्य परेण पीड्य-मानस्य परिग्रहो रक्षणम् । दण्डादेतदनन्तरोक्तं प्रकर्षेण भवति, तद्व्यसने क्षयं याति ॥ ३६ ॥

अरयोऽपीति । शत्रवोऽपि भयान्मित्रत्वं यान्ति दण्डवतो नृपतेष्ठ्रेवं निश्चयेन । दण्डप्रायो हि नृपतिर्भनक्तयाक्रम्य मेदिनीमिति प्रतीतम् ॥ ३७ ॥

> संस्तम्भयति मिवाणि <sup>40</sup>ह्यमिवं नाशयत्यपि । भूकोशदण्डेर्व जति प्राणेश्चाप्युपकारिताम् ॥ ३८ । <sup>47</sup>ततः करोति सुबहु मिवं<sup>48</sup> स्नेहनिबन्ध्नम् । तस्मिन् व्यसनमापन्ने मिवकर्म न विद्यते ॥ ३६ ।

<sup>&</sup>lt;sup>462</sup> शत्नुत्सादयत्यपि ; त्विमत्राचाशयत्यपि

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> तत्तत्

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> ति च बहिमित्रं

### उपकारादृते ह्याशु<sup>49</sup> मित्रं श्रेयसि तिष्ठति । मित्रवान् साधयत्यर्थान्<sup>50</sup> दुःसाध्यानप्यनादरात् ॥ ४० ।

- <sup>49</sup> उपकाराद्रनेप्याशु
- <sup>50</sup> दुस्साध्या
- 38. Faithful allies (of the *vijigīṣu*) not only help in crushing the enemies but also risk their own dominion, wealth and army and even their lives for the benefit (of the *vijigīṣu*).
- 39. Such (favourable) services are rendered by an ally out of deep feelings of affection. But no friendly service would be available from an ally influenced by vyasanas (i.e., himself being in distress or disaffected against the vijiqişu).
- 40. A faithful ally stands by the *vijigiṣu* in promoting his welfare without expecting any return. Hence a ruler supported by such allies succeeds in difficult ventures with ease.

मित्रप्रकृतेः कर्माभिधातुमाह—संस्तम्भयतीति । मित्राणि विचलन्ति संस्तम्भयति स्थिरस्ने हानि करोति । अमित्रांस्तु विजिगीषोः शत्रुज्ञाशयत्यिष । भूकोशदण्डेत्रेजतीति प्रतीतम् ॥ ३८ ॥

तदिति । तत्तत् विजिगीपोर्हितं सुबहु तदिभलिपतादेवाधिकं करोति । मित्रं स्ने हिनवन्धनं स्ने ह एव मित्रस्य संश्लेषकृत् । तिस्मिन्निति मित्रे व्यसनमापन्ने मिलसाध्यं कर्म न विद्यत इति ॥ ३६ ॥

उपकारादिति । उपकारं विनापि मित्रभावेन यन्मित्रम् तत् श्रेयसि विजिगीषोस्तिष्टति । श्रेयस्करं भवतीत्यर्थः । तथा मित्रवान् साधयत्यर्थान् इति प्रतीतम् ॥ ४० ॥

### <sup>8</sup> विजिगीषुः

अन्वीक्षणञ्ज विद्यानां <sup>51</sup>स्ववर्णाश्रम रक्षणम्। ब्रह्णं शुद्धशस्त्राणां <sup>52</sup> युद्धमार्गेऽपि <sup>53</sup> शिक्षणम् ॥ ४१ । व्यायामः शस्त्रविज्ञानं कर्मणां <sup>54</sup> व्यक्षणानि च। गजाश्वरथपृष्ठेषु यथावत् सम्प्रवर्तनम्॥ ४२ । नियुद्धकुशलं <sup>55</sup> माया परिचत्तप्रवेशनम् <sup>56</sup>। धुर्तता शाख्ययुक्तेषु सत्सु सद्वत<sup>57</sup>दर्शनम्॥ ४३ । मन्त्रोद्योगोऽनुमन्त्रत्वं तद्दक्षा स्वास्थ्यमेव <sup>58</sup> च। उपेक्षा सामदानस्य <sup>58</sup> भेदो दण्डस्य <sup>59</sup> साधनम्॥ ४४ ।

- <sup>51</sup> सद्वर्णाश्रम
- <sup>52</sup> शस्त्रशास्त्राणां
- <sup>53</sup> युद्धमार्गीपशिक्षणम् <sup>54</sup> वर्मणां
- <sup>5 5</sup> कौशलं
- 58 प्रवेदनम्
- <sup>57</sup> सद्वृत्त
- <sup>58</sup> तातस्थ्यमेव च
- <sup>582</sup> दानश्च
- <sup>59</sup> दण्डश्च साधनम् ; दण्डप्रसाधनन्

## प्रशास्त्रध्यक्षसेनानां <sup>60</sup> मन्त्र्यमात्यपुरोधसाम् । सम्यक् प्रचारविज्ञानं दुष्टानाञ्चावरोधनम्<sup>61</sup> ॥ ४५ ।

### 60 प्रशास्तृसूतसेनानी 61 बापरोपणम् ; बावरोपणम्

- 41-42. Functions of the Vijigīṣu have been enumerated to be pursuit of learning (Trayī, vārtā and daṇḍanīti), protection of the varṇas and āśramas (maintenance of the social order), study of the science of using weapons and of modes of warfare (yuddhamārga), regular exercises in the technicalities of armaments production (śastravijñānam) including various defensive implements, varmaṇām (like helmets, breastplates etc), and also in the proper methods of riding elephants, horses and chariots.
- 43. To be adept in the techniques of wrestling (niyuddha) and in using relevant tricks ( $m\bar{a}y\bar{a}$ ), to be able to read the minds (designs and intentions) of others, to be clever (in dealing) with deceptive people and to be honest with the honest.
- 44. To be always active in deliberations (with the counsellors) and and in taking decisions on the deliberated policies, as also maintenance of secrecy of the same and in adopting the relevant measures of overlooking or not taking action  $(upcks\bar{a})$ , conciliation  $(s\bar{a}ma)$ , gifts or bribes  $(d\bar{a}na)$ , dissension (bheda) and use of coercion (danda).
- 45. To be well informed of the activities and movements of the Superintendent of armaments (prasastr or magistrates, according to some), charioteers (sata, or ministrels according to some), commanders of the army, ministers and heads of administrative departments and priests, and to take disciplinary action (like dismissal etc.) against those acting against his (king's) interests.

स्वामित्रकृतेः कर्माभिधातुमाह—अन्वीक्षणमिति । विद्यानां, त्रयीवार्तादण्डनीतीनाम् अन्वीक्षणं प्रत्यक्षादिनेक्षितस्यानु पश्चादीक्षणमनुमानैः परामर्शः । किमेतत् प्रत्यक्षां प्रत्यक्षाभासो वा ? किमयमागमो विधिवादको विपरीतको वेति विचार्य न्यायवेशेषिकोक्तन्यायेन विद्यानामन्वीक्षणं विजिगीषो राज्ञः कर्म । सद्वर्णाश्रमरक्षणम् सन्तो ये सदाचारत्वात् वर्णाश्रमास्तद्रक्षणम् । शास्त्रविषये यानि शास्त्राणि धनुर्वेदादीनि (तेषां प्रहणं) युद्धमार्गोपशिक्षणमिति युद्धानि प्रकाशकूटतृष्णीयुद्धादीनि तन्मार्गाणां तदनुष्ठानन्यासानामुपशिक्षणं क्षत्रियाणां प्रधानमिदं कर्मेति ॥ ४१ ॥

व्यायाम इति । व्यायामः शास्त्रोक्तन्यायेन आलीदप्रत्यालोदादिस्थानकरणादिष्यभ्यासः । शास्त्र-विज्ञानं श्लोहाकरपरिज्ञानादि । वर्मणां कवचावरणादोनां लक्षणानि । वर्मशब्देन फलकस्फुरकादिवाम-इस्तप्राह्यशरीरावरणं तल्लक्षणानि च । गजाश्वरथपृष्ठेषु यथावत् सम्प्रवर्तनं जितश्रमत्वापादनार्थम् ॥ ४२ ॥

नियुद्धेति । नियुद्धं मल्लयुद्धं तत्कौशलम् । माया कृतलवणादि रूप<sup>10</sup>परावर्त्तादिका । पर-चित्तप्रवेशनं परचित्तप्रवेशस्तद्भावभावित्वन भवति । तथा चोक्तम्—"यस्य यस्य हि यो भावस्तेन तेनहि तं नरम् । अनुप्रविश्य मेधावी क्षिप्रमात्मवशं नयेत् ।" इति ॥ ४३ ॥

मन्त्र इति । मन्त्रे पश्चाङ्गे सर्वदा उद्योगः । अनुमन्त्रत्वं मन्त्रिभिः कृते मन्त्रेऽनुपश्चात् मन्त्रत्वम् । तदुरक्षेति मन्त्ररक्षा । तात्रस्थ्यमेव च मन्त्र एव सर्वदा स्थानम् । उपेक्षा साम दानं च भेदो दण्डश्च ( तेषां ) प्रसाधनम् ॥ ४४ ॥

प्रशास्त्रिति । प्रशास्ता सैन्यप्रसाधकः । अध्यक्षः उक्तव्यतिरोक्तो नियोगी । सेनानीः सेनापतिः । मन्त्र्यमात्यौ प्रसिद्धौ । प्ररोधाः प्ररोहितः । तेषां प्रशास्त्रादीनां यः प्रचारः सम्बारः स्वामिहितः तद्विपरीतो वा। तस्य सम्यक् विज्ञानम्। दुष्टानामहितकारिणां वा अध्यक्षाणामपरोपणं नितोगादपनयनम् ॥ ४५ ॥

<sup>9</sup> शस्त्रविज्ञानं <sup>10</sup> कृतापलायादिरूप: कृतकवर्णरूप: कृतककायादिरूप

> गतागतपरिज्ञानं दृतसम्प्रेषणानि च। प्रकृतिन्यसनापोहः क्र्द्धप्रशमनानि च ॥ ४६ । गुरुणामनुवृत्तिश्च पूज्यानाञ्चाभिपूजनम् <sup>62</sup>। धर्मासनप्रतिष्ठानं <sup>63</sup> राज्य कण्टकशोधनम ॥ ४७। भूताभूतपरिक्षानं कृताकृतपरीक्षणम्। तुष्टातुष्टविचारश्च सर्वेषामनुजीवनम् 🕯 ॥ ४८। मध्योदासीनचरितज्ञानं तत्सिद्धिपालनम् । परित्रहस्तु 66 मिवाणामिवाणाञ्च नित्रहः॥ ४६। पुत्रदारादिभिर्गप्ति है वेन्ध्रवर्गपरिप्रहः। स्ववृद्धिपवनादीनां ६ स्ववृत्तीनां प्रवर्तनम् ॥ ५०।

- <sup>62</sup> पूज्यानामनुपूजनम् ; नां चापि पूजनम्
- <sup>63</sup> धर्मस्थसम्प्रतिष्ठानं <sup>64</sup> जीविनाम्
- 65 सन्धिपालनम् 68 प्रतिग्रहश्च 67 दारादिगुप्तिश्च बन्धु 68 खनिद्वीपवनादीनां
- 46. To be informed of the purposes of those who come to and go away from him (the ruler) (i.e., his visitors and messengers) and also about the deployment of envoys (or ambassadors), to take remedial measures against calamities afflicting the state elements (prakrtivyasana) and to appease the angry or disaffected section of the subjects.
- 47. Obedience to (or acting upon the advice of) the elders (i.e., the wise), honouring those who deserve it, establishment of courts of law (for administration of justice) and suppression of anti-social elements (kantakasodhana or removal of thorns) of the state.
- 48. To be aware of the scales of remuneration for the different grades of employees, to assess the outturn of their work and the amount of work not done, and also to take cognisance of the nature of satisfaction or otherwise (i.e., grievances) of all employees.

- 49. To be well informed of the attitude of the Madhyama and  $Ud\bar{a}sina$  powers (in the inter-statal circle) and to utilise them favourably for the purpose of his own success (by concluding suitable alliances with them), to provide support to friendly powers and to harass those who are hostile.
- 50. To arrange for necessary protection of his sons and wives (i.e., princes and queens), to maintain (cordial) relations with relatives (agnates and cognates), and to promote (economic activities),—the working of mines, development of deltaic regions and irrigated lands  $(dv\bar{\imath}pa)$ , forests and other sources of revenue *khanidv\bar{\imath}pa van\bar{a}d\bar{\imath}n\bar{a}m* and thus discharge his reasonable functions.

गतागतपरिज्ञानमिति । यः कारणादकारणाद्वा गतश्चागतश्च तस्य परिज्ञानम् । दूतसम्प्रेषणानि च प्रकृतिव्यसनापोहः । कृद्धानां प्रशमनानि महीपतेर्वृत्तमित्युत्तरेण सम्बन्धः ॥ ४६ ॥

गुरुगामिति । उपाध्यायादीनामनुत्रृत्तिरनुकूलत्वेन प्रवर्तनम् । पूज्यानामिष्टदेवतानां च पूजनम् । धर्मस्थैः सह विवादपदिवचारार्थं सम्प्रतिष्टानमास्थानोपवशनम् । राज्यकण्टकाः दूष्यातमानः चौर-पारदारिकादयः तच्छोधनं हिरण्यदण्डेन वा वधदण्ढेन वा ॥ ४७ ॥

भ्तति। अस्य व्याख्यानं सुगमम्॥ ४८॥

मध्येति । सुगममेतत् ॥ ४६ ॥

पुत्रेति । पुत्रदारादिगुप्तिः पारदारिकत्वादि निषेधार्थम् । राज्ञा स्ववृत्तीनां प्रवर्तनं कोशवृद्ध्यर्थं चेति ॥ ५० ॥

असताञ्च परिक्लेशः <sup>69</sup> सताञ्च परिगृहनम् ।

<sup>70</sup>अहिंसा सर्वभूतानां अधर्माणाञ्च वर्जनम् ॥ ५१ ।
अकार्यप्रतिषेधश्च कार्याणाञ्च प्रवर्तनम् ।
प्रदानञ्च प्रदेयानामदेयानाञ्च <sup>71</sup>संग्रहः ॥ ५२ ।
अदण्डनमदण्ड्यानां दण्ड्यानाञ्चापि दण्डनम् ।
अग्राह्याग्रहणञ्चेव ग्राह्याणां ग्रहणं तथा ॥ ५३ ।
अर्थयुक्तस्य करणमनर्थस्य च वर्जनम् ।
न्यायतश्च करादानं स्वयं वा<sup>72</sup> प्रतिमोक्षणम् ॥ ५४ ।
संवद्धं नं<sup>73</sup> प्रधानानां निरस्यानाञ्च निर्द्धं तिः<sup>74</sup> ।
वैषम्यानां प्रशमनं भृत्यानाञ्चाविरोधनम् ॥ ५५ ।

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> परिक्षेपः

<sup>70</sup> अभूतानां च हिंसानामधर्माणाश्च बर्जनम्

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> मदेयानामसंत्रहः <sup>72</sup> स्वयश्व

<sup>73</sup> समर्थनं 74 निरस्यानां निराकृतिः

अविज्ञातस्य विज्ञानं विज्ञातस्य च निश्चयः। आरम्भः कर्मणां शश्वदारब्धस्यान्तदर्शनम्॥ ५६। अलब्धलिप्सा न्यायेन लब्धस्य परिवर्द्धनम्<sup>76</sup>। परिवृद्धस्य विधिवत् पाते सम्प्रतिपादनम्॥ ५७।

#### 75 च विवर्धनम्

- 51. To punish (or shun the company of) the dishonest and to provide support to the honest, to observe non-violence to all beings and to avoid acts repugnant to tradition (undertaken out of malice and against the injunctions of the Sāstras).
- 52. To abstain from useless (infructuous) acts and to pursue worthy ones, to give away (by way of gifts and rewards) such objects as are fit to be given and not those that are unfit for giving (i.e. heirlooms etc), which must be carefully preserved.
- 53. To abstain from awarding punishments to those exempted (adaṇḍyānām) and award punishments to those who deserve it, to refuse acceptance of unworthy objects and to accept only those that are acceptable.
- 54. Performance of profitable (likely to yield benefit) jobs and abstinence from unprofitable or infructuous ones or those likely to produce loss, realisation of taxes reasonably (at the normal rates) and remission (in deserving cases) after due consideration by himself.
- 55. Confirmation (of the actions) of the principal officers and dismissal of the inefficient ones, removal of disparities among officers of the same cadre (in matters of status as well as of emoluments) and also of causes for mutual acrimony and disputes among them.
- 56. To gain accurate knowledge of what is unknown and to be sure and well grounded about what has been known already, to start worthy ventures and to see the end of (successful completion of) works embarked upon.
- 57. Desire for acquisition by lawful means of what is still unacquired, development or multiplication of what has been achieved and employment of (the profits of) the developed acquisitions in deserving purposes (i.e., welfare of the state).

असतामिति । असतां दुर्वृत्तानां परिक्लेशः दण्डदानादिना क्लेशप्रदानम् । (पाठान्तरे परिक्षेपः परित्यागः )। सतां सत् पुरुषाणां परिगृहणं संवरणम् । अहिंसा सर्वभूतानामधर्माणाध्वर्जनम् (पाठान्तरे-अभूतानां शास्त्रनिषिद्धानाम् हिंसानामधर्माणां च वर्जनम् )॥ ५१॥

अकार्येति । प्रदेयानां दानार्हाणाम् । अदेयानां कुलधनादीनाम् । शेषं प्रतीतम् ॥ ५२ ॥ अदण्डनिमिति । अदण्ड्यानां निर्देषाणाम् । अप्राह्माणां ब्रह्मदेयादीनां दण्डकरादि तद्माह्मं, तस्याम्रहणम् । प्राह्माणां सद्द्रव्यादीनां म्रहणम् ॥ ५३ ॥

अर्थयुक्तस्येति । अर्थोऽत्र त्रिवर्गस्तयक्तो यस्तस्य करणं तथा अनर्थस्य निरर्थस्य । स्वयं वा अजाविकादेः 1 । प्रतीतम् ॥ ५४ ॥

संवर्द्धनमिति । प्रधानानां संवर्द्धनं पाळनम् । (पाठान्तरे समर्थनमिति समर्थकरणम् )। निर्हृतिनिर्धारणम् । वेषम्याणां देवमानुषकृतानां व्याधिदुर्मिक्षमरणादीनाम् ॥ ५५ ॥

अविज्ञातस्य । निश्चयस्तत्त्वाभिनिवेशः । तथा चोक्तः—ग्रुश्रृषाश्रवणग्रहणधारणविज्ञानोहा-पोहनिविष्टं विद्या विनयति, रमयति । कर्मणां पृथ्वीलाभपालनादीनामन्तदर्शनमसमाप्य नाव-स्थातव्यम् ॥ ५६ ॥

अलब्येति । पात्रे सम्प्रतिपादनमिति ब्राह्मणादिषु धर्माभिसन्धिना, महामात्येष्वर्थाभिसन्धिना, सत्कलत्रादिषु कामाभिसन्धिना ॥ ५७ ॥

<sup>11</sup> अजावित्तादेः

<sup>11a</sup> दुर्भिक्षपीड़नादीनाम् ; दुर्भिक्षडमरादीनाम्

## अधर्मप्रतिषेधश्च न्यायमार्गानुवर्तनम्<sup>76</sup>। उपकार्योपकारित्वमिति वृत्तं महीपतेः॥ ५८।

<sup>78</sup> मार्गेण वर्तनम्

58. Abstinence from unrighteousness and pursuit of the path of justice, and (lastly), demonstrations of gratitude to one who rendered benefit by doing good to him in return; these are the salient duties of the ruler.

अधर्मेति । एतत् सर्वं महीपतेः राज्ञः वृत्तम् अवस्यमवलम्वणीयम् । उपकार्युपकारित्वं कृत-मेतन्महीपतेरित्यित्र वृत्तम् ॥ ५८ ॥

> एतत् सर्वममत्यादि राज्यं<sup>77</sup> नयपुरःसरः। नयत्युव्वतिमुद्युक्तो व्यसनी क्षयमेव तु<sup>778</sup>॥ ५६। तस्मिन् धर्मार्थयोर्व्यय्ने तथा<sup>78</sup> चास्वस्थचेतसि। सर्वमेतदशेषेण<sup>78</sup> मन्त्री सन्धातुमहेति<sup>90</sup>॥ ६०।

<sup>77</sup> राजा नयपुरस्परः

77a च

<sup>78</sup> तथंवास्वस्थ

79 मेतद्विशेषेण 80 सन्नेतुम**ई**ति

### इति प्रकृतिकर्म नामैंकविंशं प्रकरणम् ॥

59. All the elements of state from the ministers onwards are led to prosperity by a righteous and energetic ruler, but if he is addicted to passions (vyasanī), the state in all its elements perishes.

60. If the king is excessively attached to religious performances or to acquisition of (personal) wealth (i.e., privy purse) or if he is mentally diseased (or suffering from the loss of mental balance), all these (state) functions ought to be discharged by the ministers possessing requisite qualities.

एतदिति । एतत्सर्वमनन्तरोक्तममात्यादि <sup>1 श</sup>राज्यं च नयपुरस्सरो राजा नयत्युष्पतिसुद्युक्तः सन् । व्यसनी तुक्षयमेव नयति ॥ ५६ ॥

तस्मिनिति। राजिन धर्मौपार्जनाथौपार्जनयोर्व्यग्रे तथाचास्वस्थचेतसि सर्वमेतदशेषं मन्त्री सन्नेतुमईति सम्यक् करोतीत्यर्थः ॥ ६० ॥

12 रोक्तं यथायोग्यममात्यं राज्यं च इति प्रकृतिकर्मनामैकविंशं प्रकरणम् ॥

#### २२। प्रकृतिव्यसनप्रकरणम्।

### वाग्दण्डयोश्च पारुष्यमर्थदूषणमेव च । पानं स्त्री मृगया द्वृतं न्यसनानि महीपतेः ॥ ६१ ।

Prakarana: 22
Prakrtivyasana

(Vices or corruption of statal elements)

61. Use of harsh (or abusive) language, award of excessive punishments, abuses of wealth, addiction to wine, women, hunting and gambling are the *vyasanas* of the ruler (affecting normal administration).

एवं प्रकृतिसप्तकस्य प्रत्येकं कर्म प्रतिपादितं, व्यसनिमदानीं प्रतिपाद्यते—वागिति । वाक्पारुष्यं वचनः परदुःखोत्पादम् । दण्डपारुष्यं तीक्ष्णदण्डता । अर्थदूषणमिति—"अदानमादानं विनाशः परित्यागो वार्थस्येत्यर्थदूषणम्" आह कौटित्यः (८।३।२६)। अदानं पूर्वदत्तस्य पुनरदानं के तेन पूर्व-दत्तोऽप्यर्थौ विनष्टो भवति । आदानिमिति दत्तस्य पुनराच्छेदनमपि तथैवानर्थाय भवति । नाशोऽपि चौरादिभिरपहारोऽपि । त्याग इत्युपनतस्यार्थस्य परित्यागः । इत्येवं दूषणमुच्यते । पानं मद्यपानम्, स्त्रीतदासिकः । मृगया पापिदः । द्यूतमक्षकीङादि इत्यादिव्यसनं, पृथिवीपतेरिति । उपलक्ष्मणमेतत् सामान्यजनस्यापि व तथा ॥ ६१ ॥

- 18 पुनश्च यददानं 14 स्त्रीषु आसक्तिः, अक्षकीड़ादि
- 15 मेतत् चामास्यजनस्यापि

भारुस्यं स्तन्धता दर्पः प्रमादो वैरकारिता । इति पूर्वोपदिष्टं हि<sup>81</sup> सचिवन्यसनं स्मृतम् ॥ ६२ ।

<sup>81</sup> पदिष्टञ्च

<sup>62.</sup> Idleness (or procrastination), arrogance, conceit, inadvertence and ill feeling (with others) along with those stated already (in the case of the ruler) are known as the *vyasanas* of ministers.

मन्त्रादिपिठितान्यपि व्यसनान्यभिधातुमाह—आलस्यमिति । आलस्यमनुद्योगः । स्तब्धता गुरुष्त्रप्रश्रयः । दर्पः शौर्यादाहङ्कारः । प्रमादो गीतादिषु श्रोत्रोन्द्रयाद्यासिक्तः । वेरकारिता कारणं विनेव बहुभिः सह वेरकरणम् । अतिदेशमभिधातुमाह—इति पूर्वोपिदिष्टमिति । इत्येतदालस्यादि पश्चसंख्यं पूर्वोपिदिष्ट च वाकृपारुष्यादि सप्तसंख्यं यथा महीपतेस्तथा सचिवस्यापि व्यसनमिति ॥ ६२ ॥

अतिवृष्टिरनावृष्टिः शलभाः मूषकाः <sup>82</sup> शुकाः । असत्करश्च दण्डश्च परचक्राणि तस्कराः ॥ ६३ । राजानीकप्रियोत्सर्गो मरक<sup>83</sup> न्याधिपीडनम् । पशूनां मरणं <sup>84</sup> रोगो राष्ट्रन्यसनमुच्यते ॥ ६४ ।

82 वृष्टिर्म्षकाः ( र्म्ष्षिका ) शलभादयः ; र्म्षकाः शलभाः शुकाः 83 सारक 84 व्यसनं

63-64. Excessive rains or drought, (damage of crops by) rats, locusts, birds and others, unjust (or exorbitant) levy of taxes, and imposition of punishments, enemy actions and depredation by thieves and others, as well as irregular collections by king's favourites, visitations of pestilence and epidemics and also cattle mortality and diseases, are said to be the *vyasanas* of the kingdom (or the country part, *rāṣṭra*).

राष्ट्रव्यसनमभिधातुमाह्—अतितृष्टिरिति । असत्करः असदुपायेन करसंप्रहः । परचकाणि विपक्षभूपालादिकृताकमणावरोधविल्रुण्ठनादिकम् । तस्करा आटविकादयः । शेषं सुगमम् ॥ ६३ ॥

राजानीकेत्यादि । राजानीकानां स्वामिबलानां, प्रियाणां च स्वामिबलभानां राष्ट्रे उत्सर्गः स्वयंप्राहप्रवर्तनं <sup>16</sup> राष्ट्रव्यसनमुच्यते ॥ ६४ ॥

<sup>16</sup> प्राहः राष्ट्र

विशीर्णयनव्रप्राकारपरिखात्वमशस्त्रता ।

84•क्षीणवासेन्धनान्नत्वं दुर्गव्यसनमुख्यते ॥ ६५ ।

### 848 क्षीणघासे

65. Inadequacy of machinery of war, decay and disrepair of ramparts and moats surrounding the forts, shortage of munitions or weapons, and of fodder (for horses, elephants etc.) and fuels, are said to be the *vyasanas* of the fort (*durga*).

दुर्गव्यसनमभिधातुमाह—विशीणेति । यन्त्राणि वहुमुखमर्वतोभद्रजामदप्तप्रादोनि । प्राकारपरिखे प्रतीते । तद्विशीणेभम्नं यत्र तत्त्वम् । अशस्त्रता धनुरादिशस्त्ररहितत्वम् । घामो हस्त्यादीनामाहारः । इन्धनान्ने प्रतीते । तत्क्षीणत्वं दुर्गव्यसनमुच्यते ॥ ६५ ॥

व्ययीकृतः परिक्षिप्तो भिक्षतोऽसञ्चितस्तथा । मुषितो दूरसंस्थश्च कोशव्यसनमुच्यते ॥ ६६ । 66. Extravagance, scattering of resources (in unproductive ventures), misappropriation (*bhakṣita* by dishonest employees) lack of savings (or balances in the treasury), losses by theft, robbery and remoteness of realisation of dues (or bad debts) are said to be *vyasanas* of the treasury (*kośa*).

कोशव्यसनमभिधातुमाह—व्ययीकृत इति । व्ययीकृतो भृत्यादिभ्यो दत्तः । परिक्षिप्तो बहुधा विक्षिप्तः । भक्षितो रक्षकादिभिः । असम्रितस्तथा असंगृहीतः । मुषितश्रौरादिभिः । दूरसंस्थो व्यवहितः । प्रस्तावे कोशसाध्यस्य कार्यस्याकरणात् इत्येतत् कोशव्यसनम् ॥ ६६ ॥

उपहद्धं परिक्षिप्तं विमानितममानितम्।
अमतं कि व्याधितं श्रान्तं दूरायातं नवागतम्॥ ६७।
परिश्लीणाग्ररहितं कि प्रहताग्रजवं तथा।
आशानिर्वेदभू पिष्ठ कि मनृतप्राप्तमेव च॥ ६८।
कलवगर्भं कि विश्लिप्तमन्तः शल्यं तथेव च।
मिन्नगर्भं ह्यपस्तमिवयुक्तं कि तथेव च॥ ६६।
क्रुद्धमोला विमिश्रञ्ज विशिष्टञ्जापि विद्विषा।
दूष्ययुक्तं कि व्यविश्लिप्तं मित्रविश्लिप्तमेव च॥ ७०।
विच्छिन्नवीवधासारं शून्यमूलं कि तथेव च॥ ७१।
दुष्पार्ष्णिग्रहमन्धञ्ज कि ज्ञित्सामुच्यते।
अत्र कि ज्ञिद्धसाध्यञ्ज कि ज्ञित्साध्यन् तदुच्यते॥ ७२।

- 85 असतं 86 परिक्षीणं प्रतिहतं
- <sup>87</sup> निर्वदाभूमिष्ठ <sup>88</sup> कलत्रगर्भ्यतिक्षिप्त ; गर्भ्यधिक्षिप्त
- <sup>89</sup> सतमवमुक्तं ; सतं परिकृष्टं (परिसृष्टं )
- ºº मौलारिमिल्रब ; मौलारिमिश्रं च ; मौलं विमिश्रं च
- <sup>91</sup> निविष्टं चापि <sup>92</sup> च विक्षिप्तं
- <sup>93</sup> छिन्नमूलं <sup>94</sup> सङ्गतंचैव
- <sup>95</sup> प्राहमन्धं च ; प्रहसम्बद्धं च <sup>95</sup> दसाध्यं तु

67-72. The *vyasanas* of the army (*bula*) are said to be as follows: To be besieged (by the enemy forces) or to be surrounded on all sides, to be disgraced or (whose services are) not duly recognised, to be ill-paid (*abhṛtaṇ*, to be disaffected on that account), diseased, tired (or overworked) or returning from distant marches, and to be composed of new recruits (*navāgataṇ*, as such untrained); to be reduced in number (due to losses suffered in battles), or defeated (at the hands of the enemy),

when leaders of the regiments having been killed or when the ranks are leaderless (prahatāgrajavam), to be excited with hopes or depressed with hopelessness, and suffering from inadequate supplies; to have women (in the camps) or spies (of the enemies) in the ranks (antahśalyam), to be disorganised or un-coordinated (due to dissensions among leaders), or when sent out on long marches (to distant and inhospitable regions), or when captains of battalions are removed or dismissed (for alleged disaffection under the influence of enemy agents); or when a section of the permanent forces (maula) are angry or dissatisfied due to contradictory commands, to be faced with a strong enemy united with his allies (arimitras) in action against the ruler out of their feelings of hostility, whereas his own men as well as his own allies act against his interests guided by evil motive; when sources of supply of provisions as well as replenishments of troops from allies are disrupted (vicchinna-vivadhāsāram) or when the army is so placed as to feel hopeless of shelter or support (sūnyamūlam), when any action is taken by soldiers without the consent and approval of the master, or when the army is in a confused state (bhinna-kūtam); and when it is ignorant of (the movements of) the wicked rearward enemy (dusparsnigrāha), and blind to the situation of the theatre of war. Of these vyasanas (affecting the potentiality) of the army, some are irremediable and some may be remedied (with timely actions), it is said.

बलव्यसनोह् शमभिधातुमाह—उपरुद्धमित्यादि । उपरुद्धं शत्रुसैन्येन कृतोपरोधिमत्यर्थः । परिक्षिप्तं परि समन्तात् वेष्टितं विश्वक्षल्या नानाप्रदेशे विकीर्णं वा । विमानितं विगतमानम् अपमानितम् इत्यर्थः । अमानितम् असम्मानिम् । अमतिमिति अनिष्टम् अप्रियमित्यर्थः । अमृतिमिति पाठे अप्रदत्त-वेतनम् । स्पष्टमन्यत् ।। ६७ ॥

परिक्षीणिति । परिक्षीणामरहितं परिक्षीणं हत्तभूयिष्टम्, अम्परहितं हत्तमुख्यप्रवीरम्, अधिनायक-हीनमित्यर्थः । अम्रे जवः, वेगो यस्य सः अम्रजवः, संमामे अम्पवर्तीम् । प्रहताम्रजवः अम्पवर्तीं वीरो यस्य तत् । आशानिवेदभूयिष्टं आशया निवेदेन च भूयिष्टम् । बलवत्या आशया बलवता निवेदेन च अनायत्तविक्तमित्यर्थः ॥ ६८ ॥

कलत्रगर्भमिति । कलत्रं कुलस्त्री गर्भे विद्यते यस्य तत् । विक्षिप्तं अनेकराज्ये विकीणं सुदृर्ं प्रेषितं वा । अन्तःश्राल्यं अन्तर्गतामित्रशल्यम् । भिष्मगर्भः अन्योन्यमेव निर्भिष्ठम् । अपसृतं स्वराज्य एव मण्डलान्तरव्यविहृतम् । अवियुक्तं कदापि न देशान्तरितम् ॥ ६६ ॥

कुद्धमौलेति । कुद्धमौलाविभिश्रं, मौलं पितृपैतामद्दं सैन्यम् । वृद्धं मौलं यस्र तत् । अविभिश्रं विभिन्नमतम् । विद्विषा विशिष्टं शत्रुणा एकत्र स्थितम् । दूष्ययुक्तं दूष्येण विपक्षेण युक्तं भिलितम् । स्वविक्षिप्तं स्वविषये विक्षिप्तं क्षिप्तवत् वर्तमानम् । मित्रविक्षिप्तं मित्रकार्यार्थं क्षिप्तम् ॥ ७० ॥

विच्छिनवीवधासारमिति । वीवधो धान्यादेः प्राप्तिः । आसारः सुदृद्धलम् । विच्छिनौ ध्वस्तौ

वीवधासारौ यत्र तत् । शून्यमूलं शून्यं मूलं जनपदे धनकलत्रादिरक्षास्थानं यस्य तत् । अस्वामिसङ्गतं स्वामिनोऽनुमति विना यत् सङ्गतम्। भिष्नकृटं भिष्नं पृथक् पृथक् कूटं छलं यत्र तत् ॥ ७१ ॥

दुष्पार्षिगप्राहमिति । दुष्पार्षिगप्रहमन्धं चेति बलव्यसनोहे शः । बलव्यसनान्युह्रिय यथावसं तत्तर्संख्यां साध्यासाध्यतां च व्याख्यातुमाह-अत्र किश्विदसाध्यमित्यादि । अत्रैतेषां बलव्यसनानां मध्ये किश्चिदसाध्यं तु किश्चित् साध्यं तदुच्यते ॥ ७२ ॥

> अपरुद्ध'96 हि युध्येत निर्गत्यात्यन्तमुर्जितम<sup>97</sup>। परिक्षिप्त' तु निर्मार्ग' सर्वतः परिवेष्टितम ॥ ७३। अमानितं हि युध्येत कृतमानार्थसंब्रहम। न विमानितमत्यर्थं प्रदीप्तकोधपावकम् ॥ ७४। यध्येताभृतमत्यर्थं तदात्वे कृतवेतन। न व्याधितमकर्मण्यं ब्याधितं व परिभयते ॥ ७५। परिश्रान्तं हि युध्येत विश्रान्तं सुविधानतः। दरायातं हतप्राणं न शस्त्रव्रहणक्षमम् 981 ॥ ७६ । नवागतं हि ° तह श्रीमिश्रं युध्येत तन्नयात्। हतमुख्यमवीरं 100 तु परिक्षीणं न युध्यते ॥ 99 । युध्येतेह 101 प्रतिहतं प्रवीरैः सह सङ्गतम। हताय्रजमनासक्तं<sup>102</sup> प्रमाथितपुरःसरम् ॥ ७८।

<sup>96</sup> उपरुद्धं त

<sup>97</sup> निर्गत्यान्यत ऊर्जितम

98 व्याप्त' च परि

<sup>988</sup> शस्त्रप्रहणे क्षमम्

<sup>99</sup> युध्येत तद्देश्येमिश्रितं नयात् <sup>100</sup> हतमुख्यप्रवीरं

101 युध्यते हि

102 हताप्रवेगं शक्तं न

- 73. A besieged force, extricated from it, fights with greater energy, but one surrounded (by enemy forces) on all sides unable to pierce through the barricade (nirmārgam) does not find any scope to fight.
- Soldiers, not receiving due recognition earlier, will surely fight if given their due honour and rewards, but not so the disgraced ones for its burning fire of indignation.
- 75. Soldiers, ill-paid, will of course fight if payments are made to them up to date, but not those who are diseased, rather a diseased army is (easily) defeated.
- 76. An army, tired and fatigued will fight again after rest and recreation, but the one returning from distant campaigns with flagging energy (hataprānam) will not soon be able to face campaigns (take up weapons).

- 77. Fresh recruits may fight if mixed with (put in companies of) trained soldiers of the realm, but not the troops whose front-rank officers have been killed (in action) or those reduced in number.
- 78. A defeated army, revitalised by brave warriors, fights again, but the army whose leaders are slain and the vanguard crushed will not be able to face the battle again.

बलव्यसनेषु कि साध्यं किमसाध्यमित्याह—उपरुद्धमिति। अपरुद्धं (उपरुद्धं वा) शत्रुणा कृतोपरोधम्। निर्गत्यान्यायनादिना 1 यदूर्जितं बलवद्भवति तदा युष्येत। परिक्षिप्तं नेति परि समन्तात् वेष्टितं, सर्वतः निर्मार्गं, न युष्येत॥ ७३॥

अमानितमिति । कृतो मानार्थाभ्यां संब्रहो यस्य । न विमानितमिति विगतमानं न युध्येत ; यतः प्रदीप्तकोधपावकम् ॥ ७४ ॥

युध्येतेति । युध्येतामृतमिति अकृतभरणं तत्कालकृतात्यर्थवेतनं युध्येत । न व्याधितं व्याधि-पीड़ितं युध्येत । अकर्मण्यं यतो यतो युद्धायोग्यं भवति यथा अरिभिर्व्याप्तं परिभूयते ॥ ५५ ॥

परिश्रान्तमिति । अध्वनि परिश्रमगतं युध्येत । विश्रान्तं सुविधानतः स्नानभोजनादिना प्रहत-श्रमम् । दूरायातमिति दूरात् मित्रकार्यप्रसिद्धायातम् । हतप्राणं निष्प्राणम् । न शस्त्रप्रहणक्षमं यतः ॥ ७६ ॥

नवागतिमिति । नवागतिमिति अभिनवागतम् । तद्देश्येस्तद्देशभवैः बलेमिश्रं युध्येत तष्त्रयात् तद्देशोपदेशात् । हतमुख्यप्रवीरं त्विति हता मारिता मुख्यप्रवीरा युद्धपुरन्धरा यस्य तत्परिक्षीणं न युध्यते ॥ ७७ ॥

युध्येतेति । प्रतिहतमन्यैवीरैभंग्रम् । सहसङ्गतः प्रवीरैः मिलितमिति । ( हताप्रवेगं । ) हताप्रजवं न शक्तं योद्धं प्रतिविद्धपुरस्सरं यस्मात् ॥ ७८ ॥

11 त्यान्यायादिना

आशानिर्वेदलब्धार्थ' 103 पूर्णाशन्नात्व 104 युध्यते । नाभूयिष्ठप्रसारे तु 104 निरुद्ध ऽत्पतया भुवः ॥ ७६ । 106 युध्येतावृतसम्प्राप्तमपूर्वायुधवाहनम् । कलवगर्भादुन्नीतकलवं 107 सङ्गरक्षमम् 108 ॥ ८० । अनेकराज्यान्तरितमतिक्षिप्तन्नयुध्यते 109 । अन्तर्गतामिवशत्यमन्तःशत्यं हि न क्षमम् 110 ॥ ८१ ।

<sup>103</sup> आज्ञानिवेंद्य ; आज्ञानिवेंदि लन्धा तु शुध्यते न तु युध्यते

<sup>104</sup> पूर्णाशत्वात्त्

<sup>105</sup> अभूमिष्ठं प्रसारे न

<sup>106</sup> युद्धेना नृतसम्त्राप्त' यथाहायुध

<sup>107</sup> कलक्षाभि चोन्नोतकलत्रं 108 समरक्षमम्

<sup>109</sup> मतिक्षीणं न युध्यते

<sup>110</sup> च तत् सम

अन्योन्यमेव निर्मिष्ठ'111 भिष्ठगर्भ' न युघ्यते।
तथा<sup>112</sup> चापसृतञ्चेव तथा राज्यान्तरीकृतम्॥ ८२।
अवियुक्तं<sup>113</sup> ह्यपकान्तं योद्धुन्तक् क्षमं युधि।
पितृपैतामहं मौलं तत् कृद्ध' सान्त्वितं क्षमम् <sup>114</sup>॥ ८३।
मिश्रं<sup>115</sup> शत्रुमिरेकस्थं तदाकान्ततयाऽक्षमम्।
शात्रोहपनिषिष्ट' चासामध्यांक्ष <sup>116</sup>क्षमं युधि॥ ८४।#

- 111 अन्योन्यस्माद्विनिर्भिन्नं : अन्योन्य कोपनिर्भिन्नं
- 112 तथैवापसतं शक्तं नैकराज्या
- 113 अवमुक्तमपकान्तमूख्यं तन्न ; परिसष्टं ह्य पकान्तं ; परिसष्टमतिकान्तं ; परिकृष्टम्
- 114 बलम्

<sup>115</sup> 阳刻

- 116 यत सामध्यनि न
- \* This line does not occur in the B.I. text. Restored from the tikā.
- 79. An army does not fight when its hopes are realised and causes of diappointment are removed. An army confined in a narrow field, unable to operate freely, desists from battle.
- 80. An army suffering from inadequate supply of equipments, will surely fight when provided with adequate weapons and mounts (horses and carriers), so also the army with women in its camps on removal of them (the women) becomes capable of fighting.
- 81. An army sent out to distant lands (beyond many kingdoms) or on long marches do not fight (due to over-exhaustion) nor also the army in the ranks of which enemy agents (like thorns on its sides) are active.
- 82. An army with dissensions in its ranks, or the captains of which are removed, or transferred to fight outside the realm, lose their ability to fight (up to the standard) like a compact and co-ordinated army.
- 83. An army whose chiefs (or leaders) are removed no longer retains its fighting power (as it depends on leadership primarily), but an army in which a section of the hereditary soldiers (pitr-paitāmaham maulam) are disaffected can be restored to health (or made capable to fight heartily) by appearement (or removal of their grievances).
- 84. An army of the ally confined in one place by the enemy forces is incapacitated when charged by the latter, so also the army camping close to the enemy's cannot fight according to their abilities.

आशेति । आशानिर्वेदलन्धार्यं आशायां निर्वेदे च सिद्धप्रयोजनं अतएव पूर्णाशं न युध्यते, युद्ध प्रवृत्तिकारणापगमादिति भावः । निरुद्धे अवरुद्धे सिति अभूयिष्ठप्रसारे अल्पपरिसरस्थाने भुवोऽल्पतया न युध्येत इति शेषः ॥ ५६ ॥ युध्येतेति । सत्त्वानुरूपसम्पादितायुधवाहनं युध्येत । कलत्रगर्भमिति कलत्रं कुलस्त्री गर्भं विद्यते यस्य बलस्य तत् उन्नीतकलत्रं सङ्गरक्षमं समरसमर्थं भवति ॥ ८० ॥

अनेकेति । अनेकराज्यान्तरितिमिति मित्रादिसाहाय्यार्थं प्रेषितमनेकैराज्येरन्तरितं भूत्वा यदायातम् । अतिक्षिप्तं सुदूरं प्रेषितं न युध्यते, अत्थर्थं श्रान्तत्वात् । अन्तर्गतामित्रकाल्यमन्तःश्चरम् मुच्यते तदुपकाराक्षमं 1 र युद्धस्य ॥ ८१ ॥

अन्योन्येति । भिन्नगर्भं न युध्यते । नैकराज्यान्तरीकृतमिति । एकमण्डलेनान्तरित स्व-मण्डलन्यविहतं तदपसृतमुच्यते । स्वभूमेरपण्यासृतत्वात् <sup>18</sup> ॥ ८२ ॥

अवियुक्तमिति । अवियुक्तं न देशाःतरगतम् । देशान्तरगमनाभावात् संप्रामदक्षताभावः । अपकान्तं पलायितं युधि योद्धं न क्षमम् अनार्यत्वात् । परिसृष्टं सुपकान्तमिति पाठे अशिक्षित-मित्यर्थः । परिकृष्टमपकान्तमुख्यमुच्यते । तन्न क्षमं युद्धे । पितृपैतामहं मौलमित्युच्यते, यच्चेत्-कृद्धं स्वामिनि तत्सान्त्वितमपनीतकोधं क्षमं युध्यते ॥ ८३ ॥

मिश्रमिति । <sup>15</sup>शत्रुभिरेवास्थं तदाकान्ततया शर्लाभिनिरुद्धायामतया युद्धस्याक्षमम् । शलोरुपनिविष्टं समीपकृतशिवरिनवेशं सामध्यभावात् तद्प्यक्षमम् ॥ ८४ ॥

<sup>12</sup> तदपकारक्षमम्

<sup>13</sup> रपघातः ; रपेतत्वात्

14 युद्धे नाप्रकृतत्वात् 15 मित्रं शत्रुभि

दूष्ययुक्तं 118 न युध्येत युध्येतोद्धृ तकण्टकम् । प्रधानयोधसंयुक्तं 118 दूष्ययुक्तं समुन्नयेत् 120 ॥ ८५ । स्विविक्षित्तं सुविषयाक्षित्त 121मापद्यु दाहृतम् । प्रकृष्ट देशकाल्द्वान्मिविक्षतामयोगिकम् ॥।८६ ।

118 दूष्ययुक्तं तदुद्धाराद् 119 संगुप्तं

120 समुत्पतेत् 121 स्वविषये क्षिप्त

- 85. An army infested with wicked elements can not fight (seriously), but they may be made to fight by removal of them who are like thorns on its sides, and when led by brave chiefs of staff the very corrupt (dūsyayuktain), army would actively fight (for the rule).
- 86. An army deployed in different parts within the realm can be collected together in times of danger (and made to fight), but the army lent out to an ally will not be so available due to considerations of the distance of their stations and the time involved (in their recall).

दूष्ययुक्तमिति । दूष्ययुक्तं शिविररेयुक्तं बलं न युष्येत । तदेवोद्धृतकण्टकमपनीतदृष्यं युश्येत । पक्षान्तरमाह—प्रधानयोधसंग्रप्तं दूष्ययुक्तमिप युद्धार्थं समुत्तुपतेत् ॥ ८५ ॥

स्वविक्षिप्तमिति । स्वविषये क्षिप्तं यदाऽपत्कर्षणात् इतमङ्गीकृतं तत्त्सम्पतेत् युद्धायेत्यनुवर्तते । प्रकृष्टदेशकाल्यत् मित्रकार्यप्रसाधनार्थमुत्क्षिप्तमयौगिकं युद्धयोगाय न भवति ॥ ८६ ॥

धान्यादेवींवधा 122 प्राप्तिरासारस्तु सुदृद्धलम् । विच्छिन्नवीवधासारं सैन्यं 123 युद्धाय नेष्यते 124 ॥ ८७ । पितृपैतामहं मोलं तेन शून्यं न तत् क्षमम् 125 । कृतजानपदारक्ष्यं शून्यमूलं युधि क्षमम् ॥ ८८ । युध्यते शून्यमूलं हि यलान्मोलेन पालितम् । अस्वामिसंहतक्वैव 126 स्वामिना यद्विनाकृतम् ॥ ८६ ।

<sup>122</sup> वीवधः

<sup>123</sup> बलं

124 नेक्षते, नेक्ष्यते

125 हि न क्षमम् ; तदक्षमम्

126 सङ्गतं नैव

\* Restored from the tika. Omitted in the B.I. text.

- 87. Collection of grains and provisions for the army, and availability of support (by supply of troops etc) from the allies, are sources of strength, *suhṛdbalam*, for the army. If the supply lines both for grains and provisions and for allies' support, are cut off (or disrupted) by enemy action, the army cannot fight.
- 88. Soldiers, hopeless of shelter (to support their families), may revive their fighting power, when provided with shelter within the country, but the hereditary soldiers in similar conditions lose all their ability to fight.
- 89. Even such destitute soldiers, when carefully maintained by the ruler, fight (heartily). But those who act without the sanction of the lord do not fight (in proper time) unless their lapses are condoned.

धान्यादेरित्यादि । आदिग्रहणात् स्नेहवस्त्रादिकं सर्वं स्कन्धावारोपयोगि गृह्यते । तस्य प्राप्तिर्वीवध उच्यते । आसारः सुहृद्धलम् । विच्छिन्नवीवधासारं सैन्यं युद्धाय नेष्यते (नेक्ष्यते )। आहारप्रतिबलाभावात् ॥ ८७ ॥

पितृपैतामहिमिति । मौलं शून्यमूलं कल्लादिरक्षास्थानच्युतं न क्षमं न युद्धे समर्थिमित्यर्थः । कृतजानपदारक्षं शून्यमूलं, जानपदैः कृता मूलस्य बलकलत्रादिस्थानस्य रक्षा यस्य तत् युधि क्षमं भवति ॥ ८८ ॥

युभ्यत इति । स्वामिना यद्विनाकृतं तदापि युद्धाक्षमं भवति ॥ ८६ ॥

न युध्येत भिन्नकूटं भिन्नकूटमनायकम्।
पश्चात्कोपाभिततः 127 तु दुःपार्षणग्राहमक्षमम्।। १०।
अदेशिकं स्मृतं युद्ध 128 मूढ्त्वान्न 128 क्रियाक्षमम्।
बल 130 व्यसनमित्यादि तत्समीक्ष्य समुत्रपतेत् ॥ ११।

127 पश्चात्कोपातिसन्तप्तं

128 स्मृतं ह्यन्धं

129 तन्मूढ़त्वात् क्रियाऽक्षमम

<sup>130</sup> बलव्यसन

- 90. A leaderless army (disorganised in the absence of a capable commander) does not fight (energetically and in proper formation), and an army afflicted by troubles from the rear side, by the evil designer rearward enemy (pārṣṇigrāha) is also rendered incapable of fight (or marching forward).
- 91. An army, blind to (or ignorant of) the situation of the theatre of war, cannot fight due to its own foolishness. A war should be launched upon only after careful assessment of military power (of the enemy) and the *vyasanas* it is susceptible to.

न युध्यत इति । न युध्यते भिन्नकूटमस्येव व्याख्या भिन्नकूटमनायकम् । बलसहस्राधिष्ठाता नायक उच्यते, तदुरहितमपि न युद्धक्षमम् । पश्चात्कोपाभिसन्तर्भ दुष्पाष्णित्राहं तदप्यक्षभम् ॥ ६० ॥

अदेशिकमिति । देशानभिज्ञं तदन्धं स्मृतं ; तन्मूलत्वाद् युद्धिकयाया अक्षमम् । उपसंहरन्नाह —बलव्यसनिमत्यादीति । अत्र बलप्रहणादन्यान्यिप यूत्स्त्रीपानादीनि गृह्यन्ते । तत्समीक्षणं प्रतीकार पर्यवसानं द्रष्टव्यम् । पश्चाद् युद्धार्थं समुत्तपतेदिति ॥ ६१ ॥

## <sup>131</sup>देंबोपपीड़ितं मित्नं <sup>132</sup> ग्रस्तं शत्रुबलेन च। कामकोधसमुत्थेश्च दोषैः सम्परिकीर्तितैः॥ ६२।

# <sup>131</sup> दैवेन पीड़ितं <sup>132</sup> ग्रस्तं मित्रं

92. Affliction of the allies' dominion by providential calamities (famine, flood, pestilence etc), (or) invasion by the enemy forces, and when deterioration of political condition consequent upon addiction by allies to sensual pleasures (lust for women, drinking, hunting and gambling) and their proneness to anger (expressed in harsh words, severe punishments, etc) are the reprehensible vyasanas of the allies (mitra).

मित्रव्यसनमिधातुमाह—दैवेति । दैवान्युपपीइनानि उक्तप्रकाराणि व्याधिमरकादीनि तैर्प्यस्ताकान्तं मित्रं, रात्रुबल्लेन चाकान्तं तथा कामकोधादिसमुत्येथ दोषेः—मृगयाक्षाः स्त्रियः पानमिति कामजश्चतुर्वर्गः वाक्पारुष्यं दण्डपारुष्यमर्थदूषणमिति कोधजस्त्रिवर्गः एभिदौषेरनन्तरं सम्परिकीर्तितेर्प्रस्तं इति मित्रव्यसनमुख्यते इति भावः ॥ ६२ ॥

नरेन्द्राद्याः प्रकृतयः सप्त याः परिकीर्तिताः । पूर्वे पूर्वे गुरुतरं तासां व्यसनमुच्यते ॥ ६३ । इत्यादि सर्वे प्रकृतं <sup>133</sup> यथावद् बुध्येत राजा व्यसनं प्रयत्नात् । बुध्या (बुद्ध्या ) च शक्त्या व्यसनस्य कुर्यादकालहीनं व्यपरोपणं हि <sup>134</sup> ॥ ६४ ।

133 प्रकृतेर्यथावद् 134 व्यवरोपणं सः

<sup>93.</sup> It is said that the seriousness of the vyasamas afflicting the well-known seven prakrtis of the state, beginning with the king, is of greater

proportion according to the order of priority (i.e., the danger resulting from the vyasana of each of the preceding one is more serious than that of the following.

94. Hence the ruler should always know (or keep himself well informed) of the *vyasanas* afflicting each of the *prakṛtis* of his state and promptly (without delay) exercise his powers and intelligence in remedying them.

नरेन्द्रेति । आचार्यैः इति शेषः । मिस्रव्यसनाइण्डव्यसनं ततोऽपि क्रोधव्यसनं ततोऽपि दुर्गव्यसनं ततोऽपि दुर्गव्यसनं ततोऽप्यमात्यव्यसनमसात्यव्यसनात् स्वामिव्यसनं गरीयो भवति ॥ ६३ ॥

इतीति । इत्यनन्तरोक्तक्रमेण प्रकृतं प्रस्तुतं सर्वं नाग्दण्डयोश्च पारुष्यमित्यादिबलव्यसनपर्यन्तं यथानत्त्वतो बुध्येत जानीयात् राजा प्रजारज्जनप्रवणः व्यसनं प्रयक्षात् । बुद्ध्या च शक्त्या व्यसनस्य कुर्यादकालहीनं व्यपरोपणमपनयनम् । कालात्यये हि व्याधिरिवासाध्यं स्यादिति ॥ ६४ ॥

प्रकृति व्यसनानि भूतिकामः समुपेक्षेत न हि प्रमाददर्णत्। प्रकृतिव्यसनान्युपेक्षते यो न चिरात्तं रिपवः पराभवन्ति <sup>135</sup> ॥ ६५। इदमिदमिति सम्यक् कर्मणा योजनीयं नियतमिति विचिन्त्य प्रापयेदीहमानः।

सुनयपिहितरन्ध्रः प्राकृतो यस्य वर्गः क्षितिपतिरूपभुङ्के स त्रिवर्गः विराय ॥ ६६ ।

इति प्रकृतिव्यसनं नाम द्वाविंशं प्रकरणम्।।

इति. कामन्दकीये नीतिसारे उत्साहप्रशंसा प्रकृतिकर्म-प्रकृतिव्यसनानि नाम चतुर्दशः सर्गः॥ (मृद्रित पुस्तकानुसारेण इति त्रयोदशः सर्गः॥)

- 95. A ruler, desirous of expansion of his dominion and of prosperity, should by no means be neglectful of vyasanas afflicting his prakṛtis out of his own inadvertence or arrogance. He who neglects the vyasanas of his prakṛtis is very soon defeated by his enemies.
- 96. In this way (according to prescriptions outlined above) the ruler, who always after due deliberations employs his *prakṛtis* to their respective functions, sees the end of them (i.e., achieves success). By remedying the ill effects (like holes and fissures, *randhra*) of *vyasanas* afflicting the *prakṛtis* by his wise policy, the ruler enjoys the fruits of *trivarga* (*Dharma*, *Artha* and *Kāma*) for all time to come.

व्यसनोपेक्सेण दोषं दर्शयन्नाह—प्रकृतीति ।' इन्द्रियार्थेषु गीतवाद्यादिषु प्रसक्तिरस प्रमादोऽभि-धीयते । दर्पः पौरुषादिजनितः । तस्मात् प्रकृतिव्यसनान्युपेक्षते यो राजा न चिरात्तं रिपवः पराभवन्तीति प्रतीतम् ॥ ६५ ॥

<sup>135</sup> पराजयन्ते

इदिमिति । इदं चेदं कार्यं स्विवषये दुर्गादिकं परिवपये सन्धादिकं विचिन्त्य मन्त्रपूर्वकं निश्चित्य कर्मणा योजनीयम् । मन्त्रपूर्वकत्वादनुष्टानस्य । नियतं निश्चयेन प्रापयेत् समाप्तिमिति वाज्यशेषः । सुनयेन शास्त्रानुष्टानेन पिहितं रन्ध्रं व्यसनं यस्य प्रकृतीनां साम्यादीनां वर्गः समूहो यस्य क्षितिपतेः सोऽत्र भुङ्कते त्रिवर्गः धर्मार्थकामास्त्रं चिराय चिरकारुम् ॥ ६६ ॥

इति द्वाविंशं प्रकृतिव्यसनं प्रकरणम ।

इति कामन्दकीयनीतिसारटीकायामुपाध्यार्यानरुपेक्षानुसारिण्याम् उत्साहप्रशंसा-प्रकृति-कर्म-प्रकृतिब्यसनानि नाम चतुर्द् शः सर्गः ॥

#### पञ्चद्शः सर्गः

( मुद्रित पुस्तकानुसारेण चतुर्दशसर्गप्रारम्भः । )

२३। सप्तव्यसनवर्गप्रकरणम्।

अमात्याद्या प्रकृतयो मित्रान्ता राज्यमुच्यते । अशेष'राज्यव्यसनात् पार्धिवव्यसनं गुरु ॥ १ । राजा त्वव्यसनी राज्यव्यसनापोहनक्षमः । न राज्यव्यसनापोहसमर्थ' राज्यमूजितम् ॥ २ । आत्मामात्यप्रजादुर्गकोशानां दण्डमित्रयोः । व्यसनेभ्यः समुन्नेता राजा यः स तिवर्गभाक् ॥ २क% ।

### Sarga—XV.

Prakarana 23.

Saptavyasanavarga

(A comparative estimate of lapses of the seven component elements of State).

- 1. The kingdom is composed of component elements beginning with the ministers and ending with the allies. The *vyasana* afflicting the ruler (*pārthiva*) is much more serious than the *vyasanas* of these component elements of the kingdom.
- 2. A ruler, who is himself free from all vyasanas, is capable of remedying the vyasanas of (the component elements of) the state. But the vyasanas of the king cannot be remedied even by the thriving state (elements).
- 2A. A ruler who can rescue himself, his ministers, subjects, forts, treasury, armed forces and allies from the grip of vyasanas, becomes entitled to the enjoyment of the fruits of trivarga (three ends of life).

व्यसनसमस्तदोषाद् राजराज्ययोदौषपरमार्थमभिधातुमाह—अमात्येति । अमात्यः आद्यौ यासां ताः षडिप मित्रान्ता राज्यमुचते । शेषं प्रतीतम् ॥ १ ।

एतदेव समर्थयन्नाह—राजेति । अव्यसनी राजा राज्यव्यसनापोहन क्षमः षड्कः राज्यव्यसनस्य निराकरणे समर्थः । ऊर्जितं बलवदिष राज्यं न राज्यव्यसनापोहसमर्थं न राज्ञोव्यसनदूरीकरणे समर्थः भवति ॥ २ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> अनेक

<sup>\*</sup> Restored from the tika

आत्मेति । आत्मनः अमात्यानां प्रजाया दुर्गस्य कोशस्य दण्डमित्रयोश्य व्यसनेभ्यः समुन्नेता वियोजको राजा यः स त्रिवर्गभाक् धर्मार्थकामभाजनं भवति, नेतर इति ॥ २क ॥

> अशास्त्रचक्कुर्न् पतिरन्ध इत्यिभधीयते। वरमन्धो न चक्कुष्मान् मदादाक्षिप्तसत्पथः॥३। मन्त्रिभर्मन्त्रकुश्रालैरन्धः सन्तार्यते । नृपः। चक्कुष्मांश्च मदान्धः सन्नात्मानं हन्त्यशेषतः॥४। शास्त्रचक्कुर्न् पस्तस्मान्महामात्यमते । स्थितः। धर्मार्थप्रतिघातीनि व्यसनानि परित्यजेत्॥ ५।

- 3. A ruler is said to be blind if he does not possess the eye (knowledge) of the Śāstras (on polity). But even such a blind ruler is preferable to one endowed with eyesight but transgressing the course of righteousness out of vanity.
- 4. A blind ruler can be rescued by the ministers and wise counsellors, but not the ruler blinded by his vanity, who succumbs to total ruin ultimately.
- 5. Hence the ruler who possesses the vision (or knowledge) of the Sāstras follows steadily the (deliberated) policies of the ministers and discards the vyasanas obstructing his achievement of *Dharma* and *Artha* (religious and material benefits).

अशास्त्रचक्षुरिति । शास्त्रं नीतिशात्रं चक्षुर्यस्य स तथा न शास्त्रचक्षुरशास्त्रचक्षुः सोऽन्धः इत्यभिधीयते । वरमन्धो लोचनरहितः न चक्षुष्मान् सलोचनो मदाद्गर्वादाक्षिप्तः परित्यक्तः सत्पथः सन्मार्गः येन ॥ ३ ।

मन्त्रिभिरिति । अशेषतः सराज्यमपीत्यर्थः ॥ ४ ॥

शास्त्रचश्चरिति । धर्माथौँ प्रतिघ्नन्ति यानि तानि धर्मार्थप्रतिघातीनि धर्मार्थविष्यंसकानि व्यसनानि परित्यजेत् ॥ ५ ॥

> वाग्दण्डयोश्च पारुष्यमर्थदूषणमेव च । स्मृतं व्यसनतत्त्वज्ञैः कोधजं व्यसनवयम् ॥ ६ । कामजं मृगया चूतं स्वियः पानं तथैवच । व्यसनं व्यसनार्थज्ञैश्चतुर्विधमुदाहृतम् ॥ ७।

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> सञ्चार्यते : पथि निवंश्यते

² चश्चष्मांस्तु

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> महामात्रमते : महामन्त्रिमते

<sup>6.</sup> Vyasanas emanating from anger (krodhaja), in the opinion of expert theoreticians, are three in number, harshness of speech, severity of punishment and injustice in financial dealings.

7. Vyasanas emanating from attachment to sensual pleasures  $(k\bar{a}maja)$ , according to those conversant with its implications, are four in number,—addiction to hunting, gambling, women and wine.

व्यसनविभागमभिधातुमाह—वाग्दण्डयोश्च पारुष्यं अर्थदूषणं चेति व्यसनत्रयं क्रोधजं स्मृतम् ॥ ६ ॥

कामजिमिति । कामजं व्यसनं चतुर्विधम् । इति प्रतीतम् ॥ ७ ॥

वाक्पारुष्यपरं कोक उद्वे जनमनर्थकम् ।
न कुर्गात् प्रियया वाचा प्रकुर्याज्जगदात्मताम् ॥ ८।
अकस्मादेव यः कोपादभीक्षणं वहु भाषते।
तस्मादुद्विजते लोकः सम्फुलिङ्गादिवानलात्॥ ६।
कहदये वागसिस्तीक्षणो मर्मच्छिद्धि पतन् मुहुः ।
तेन च्छिन्नो नरपितः । स दीप्तो याति वैरिताम्॥ १०।
नोद्वे जयेज्जगद्वाचा रुक्षया प्रियवाग् भवेत्।
प्रायेण प्रियकर्मा । ११।

- 8. Harsh words create much excitement among the people (to whom those are applied) and those are harmful too. So undesirable words should not be used, rather the people should be won over (by graceful speech).
- 9. He, who all on a sudden bursts forth in anger using excessively rough words, causes excitement to the people as a spark ignites fire.
- 10. Uncharitable words like the sharpened blade of the sword pierces the heart of the person (to whom it is used), and by that a courageous person is infuriated (tejasvināni dīpayati) and he turns hostile.
- 11. Hence a ruler should not foment excitement (or irritation) among the people by using rough (or harsh) speech. He should rather be sweet-spoken (agreeable in speech). One who is sweet-spoken, even if miserly (or ungenerous) receives service from others (his dependents).

वाक्पारुष्यमिति । वाचा पारुष्यं तीक्ष्णत्वं अतएबोद्वेजनमनर्थकृत् अनर्थमपायं करोतीति । तस्मात्तन्न कुर्यात् इति । केवलं प्रियया वाचा कुर्वीत जम्म्दारमसादिति (जनमात्मसादिति ) प्रतीतम् ॥ ८ ॥

अकस्मादिति । इति प्रतीतम् ॥ ६ ॥

<sup>4</sup> पारुखं परं

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> मनर्थकृतू

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> कुर्याद् विप्रियां वाचं <sup>7</sup> प्रकुर्याज्जनमात्मसात्

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> कोपात् परुषं ; तीक्ष्णं <sup>9</sup> निपतन् वागसिस्तीक्ष्णो हृदये मर्महा मुहुः

<sup>10</sup> च्छिन्निपतन् <sup>11</sup> तेजस्विनं दीपयति

<sup>12</sup> प्रियवाकर्मा कृपणोऽपि ; प्रियवाग् लोके कृ

हृदय इति । हृदये हृदयस्थित इत्यर्थः । मर्माच्छित् मर्मभेदी तीक्ष्णो वागिसः तेजस्विनं जनं दीपयति । दीप्त उद्दीपश्च स वैरितां याति ॥ १० ॥

नोद्वेजयेदिति । कृपणो लुब्ध उच्यते ॥ ११ ॥

असिद्धसाधनं षड् भिः 13 शासनं 14 दण्डमुच्यते ।

15 तद्यु क्तेऽपनये दण्ड्ये युक्तदण्डः प्रशस्यते ॥ १२ ।

उद्वे जपित भूतानि दण्डपारुष्यवान् नृपः ।

भूतान्युद्वे ज 15 मानानि द्विषतां यान्ति संश्रयम् ॥ १३ ।

आश्रिताश्चे व लोकस्य 16 विवृद्धिं यान्ति विद्विपः ।

विवृद्धाश्च 17 विनाशाय तस्मान्नोद्वे जयेत् प्रजाः ॥ १४ ।

लोकानुग्रहकर्तारः प्रवर्द्ध न्ते 18 महीभुजः ।

लोकवृद्ध्या नरेन्द्राणां वृद्धिस्तत् संक्षये क्षयः ॥ १५ ।

महत्स्वप्यपराधेषु दण्डं प्राणान्तिकं त्यजेत् ।

ऋते राज्यापहारात्तु युक्तदण्डः 18 प्रशस्यते ॥ १६ ।

13 सद्भिः

14 साधनं

- <sup>15</sup> तं युत्तयेत्र नयदृण्डं <sup>158</sup> न्युद्वेज्य
- <sup>18</sup> लोकेन समृद्धि <sup>17</sup> समृद्धाश्र
- <sup>18</sup> प्रवर्तन्ते
- <sup>19</sup> तत्र दण्डः
- 12. Performance of unfulfilled acts (pertaining to royal duties relating to adversaries) as well as administration (maintenance of law and order) is described by the wise as *Danda* (the coercive power of the ruler). When the ruler blends *danda* with *naya* (legal procedure) in dealing with the accused (*dandya*) he is praised for being a *yuktadanda* or the right user of *danda*
- 13. Harshness or severity of punishments by the ruler creates excitement (or worry) among the people, and thus worried they seek the protection of the enemy (of the ruler)
- 14. By providing shelter to the worried people (of the rival kingdom), the enemy grows in prosperity (or becomes more powerful) and a powerful enemy becomes the cause of destruction of the ruler concerned. Hence a ruler should be careful in not irritating his subjects.
- 15. A ruler who is generous to his people in distributing favours, thrives in prosperity, because the prosperity of the ruler is dependent upon the prosperity of his people and (conversely) the loss of it for the people leads to loss for the ruler.
- 16. Even for the gravest offence, capital punishment (death sentence dandam prānāntikam) should be avoided, except, of course, for

spoliation of the kingdom (or treason). In such a case however the (capital) punishment is commendable.

दण्डपारुष्यमभिधातुमाह —असिद्धे ति । दण्डोद्विविधः असिद्धस्य प्रतिपक्षादेर्दण्डनिकयया साधनं दण्डः तथा शासनं शिक्षणमि दण्ड उच्यते सिद्धः । (मुद्रितपुस्तके 'षड्भिः' पाठम् न सुप्रयुक्त-मिति )। तथा च कौटित्यः—"वधः परिक्लेशोऽर्थहरणं च दण्डः" इति । तं युक्तेव शास्त्रोक्त प्रमाणेन नयेत् । दण्ड्ये शासनीये जने । युक्तदण्डः प्रशस्यंत 'तद्य क्ते ऽपनये दण्ड्ये' इत्यपि मुद्रितपुस्तकपाठं न समीचिनमिति ॥ १२ ॥

उद्वेजयतीति । इति सुगमम् ॥ १३ ॥ आश्रिता इति । इति प्रतीतम् ॥ १४ ॥

[ संश्रयाच्चैव लोकस्य विवृद्धि यान्ति विद्विषः । विवृद्धिस्तु विनाशाय तस्मान्नोद्वेजयेत् प्रजाः ॥ इति पाठान्तरम् । ]

लोकेति । अत्र व्याख्या सुगमा ॥ १५ ॥

महत्स्विति । तत्र राज्यापहारे प्राणान्तिको दण्डः प्रशस्यते । अन्यत्र विगर्हितः ॥ इति प्रतीतम् ॥ १६ ॥

> दूष्यस्यादूषणार्थञ्च<sup>20</sup> परित्यागो महीयसः । अर्थस्य नीतितत्त्वज्ञैरर्थदूषणमुच्यते ॥ १७ । तदकस्मात् समाविष्टः कोपेनातिबळीयसा । नित्यमात्महिताकाङ्शी न कुर्यादर्थदूषणम् ॥ १८ ।

## <sup>20</sup> दूष्यस्य दूषणार्थः हि

17-18. Unnecessarily excessive expenditure in order to prosecute corrupt officers indulging in abuses of financial powers (i.e., non realisation or excess realisation, infructuous expenditure or wastage and unjustified remissions), is itself an abuse of financial power, as held by financial theorists. For, in that case such corrupt officers, furiously enraged, may indulge in more abuses of wealth. Hence the ruler desirous of welfare of his own self (or of the state) should avoid abuses of financial powers.

अर्थदूषणमभिधातुमाह — दूष्यस्येति । दूष्यस्य शिक्कतापराधस्य दोषयुक्तस्य वा दूषणार्थं दोष-निरूपणार्थं बधार्थं वा महीयसो वह्नसंख्यस्य अर्थस्य परित्यागः व्ययः, नीतिशारलहौः अर्थदूषणम् उच्यते । दूष्यस्यादूष्यणार्थं इति पाठे निदौषिताख्यापनार्थं इत्यर्थः । कौटित्येनाप्युक्तम्—"अदान-मादानं विनाशस्त्याग" इति (८।३।२६)। तद्दि कोपेनैव यन्न दीयते तत्कृतार्थदूषणमुच्यते । कोपेनैव यदादीयते तत्कृतार्थक्षतिर्विनाशोऽपि कोपेनेवोपलक्षितार्थस्य त्यागो विदृष्य वधार्थं यद्बहु दीयते : इत्येकमेव तत्कौटिल्यशिष्ययोमत्त् ॥१९॥•

तदीति । तत् तस्मात् नित्यमात्महिताकाङ्क्षी राजा अकस्मात् अतिवलीयसा कोपेन समाविष्टः सन् अर्थदूषणं न कुर्यात् ॥ १८ ॥ यानक्षोभो यानवतो<sup>21</sup> यानाभिहरणं तथा।
श्चत्विपासाश्रमायास<sup>22</sup> शीतबातोष्णपीड्नम्॥ १६।
अभियानस्य सम्पत्त्या यानव्यसनजं महत्।
दुःखं प्रतप्तसिकताकुशकण्टकभूमयः॥ २०।
वृक्षसङ्कटजा दोषा<sup>23</sup> लताकण्टकपाटनम्।
शौलपादलताजाल<sup>24</sup>स्थाणुवल्मीकपीड्नम्॥ २१।
प्रच्छन्नोपगतैः<sup>25</sup> शौलसरिद्विपिनकुक्षिषु।
बधबन्धपरिक्केशैः<sup>26</sup> सामन्ताटविकादिभिः॥ २२।

21 यानपाती

22 मायासाः

23 देजा

24 शैलपातशिलाजाल

<sup>25</sup> प्रच्छन्नोपहितेः

<sup>26</sup> क्लेश आसन्नाटवि

- 19-21. Physical strain in prolonged riding (through inhospitable regions), accidental fall (or injuries) in course of riding, damage or breakdown of horses or chariots (or loss of them due to enemy action), and sufferings caused by hunger, thirst, exhaustion, severity of cold, storm or heat and wastage of resources (meant for launching campaigns) result from yāna-vyasanas (addiction to game hunting). Such expeditions cause much distress while travelling through regions, excessively hot, sandy or full of thorns, or dense forests infested with thorny creepers and shrubs, or hill tracts with likely dangers from fall of boulders, or from unevenness of track due to stones, earthen mounds and ant hills.
- 22. Further, such expeditions may be involved in dangers from lurking enemies hidden among rocks, rivers or forests, as well as from sudden capture or death by the hostile chiefs, foresters and other inimical people.

मृगयाव्यसनदोषानभिधातुमाह—यानक्षोभ इति । यानमत्रोद्भाद्यभिधीयते । यानवतः यानेन रथादिना अरण्यं प्रविशतः यानक्षोभः बन्धुर प्रदेशे यान प्रतिघात इत्यर्थः । शेपं प्रतीतम् ॥ १६ ॥

अभियानस्येति । एतत् प्रतीतम् ॥ २० ॥

वृक्षेति। अत्रापि सुगमम्॥ २१॥

प्रच्छन्नेति । प्रच्छन्नोपगतैनिभृतायातैः । सामन्ताटिवकादिभिः कृता बधवन्धपरिक्छेशाः सम्भवन्ति ॥ २२ ॥

> स्वसैन्यैश्च स्वकल्पैश्च<sup>27</sup> परिभन्नेश्च मारणम् । ऋक्षाजगरमातङ्गसिंहन्याद्यभयानि<sup>27</sup> च ॥ २३ ।

## दवाग्निभूमसंरोधो दिङ्मोहो भ्रमणानि च। इत्यादि पृथिवीन्द्राणां मृगयाव्यसनं<sup>28</sup> स्मृतम्॥ २४।

<sup>28</sup> ह्यसन

23-24. The ruler also runs the risk of being attacked by his own followers or relatives, or won over (captured) by enemies, or of being mauled by bears, pythons, wild elephants, lions and tigers or he may have to wander about having lost direction of the route due to enveloping smoke arising from forest fires. These are the different kinds of mygayāvyasanas (dangers of hunting) to which the rulers are often addicted.

स्वसैन्येरिति । पर्राभन्नेः परेण शत्रुणा भिन्नेः भेदमापादितैः आयत्तीकृतैरित्यर्थः । स्वकत्पैः आरमसद्वरीः स्वसैन्येः मारणं गुप्तहत्येतिभावः । स्पष्टमण्यत् ॥ २३ ॥

दवामीति । दिङ्मोहो दिग्श्रमः । श्रमणानि दिग्श्रमात् दुर्गमप्रदेशेषु चंक्रमणानि । इत्यादि दोषजातमिति वाक्यशेषः ॥ २४ ॥

> जितश्रमत्वं व्यायाम आममेदकफक्षयः । चरिष्यरेषु<sup>29</sup> लक्ष्येषु वाणसिद्धिरनुत्तमा ॥ २५ । मृगयायां गुणानेतानाहुरन्ये<sup>29</sup> न तत् क्षमम् । दोषाः प्राणहराः<sup>30</sup> प्रायस्तस्मात् तत्<sup>31</sup> व्यसनं महत् ॥ २६ ।

29 चलस्थिरेप

<sup>298</sup> गुणानेतानन्ये प्राहुन तत्

<sup>30</sup> प्राणहरप्राय <sup>31</sup> तत् परिवर्जयेत्

- 25. Physical exercise (in hunting expeditions) produces power of endurance (or strains) and immunity from indigestion, heaviness (due to growth of fat) and susceptibility to catching cold, whereas hunting develops excellence in successfully hitting stationary or moving targets with darts.
- 26. These are said to be the benefits to be derived from hunting, which, of course are not acceptable to us (the school of Kāmandaka). For its inherent evil of killing (of animals) as such, it is a great *vyasana* (and should be shunned or forsaken).

अपरोहिखित मृगयागुणानभिधाय तत्खण्डनमाह—जितश्रमत्वमिति । अनुत्तमेति यस्या अन्या उत्तमा नास्तीति । स्पष्टमन्यत् ॥ २५ ॥

मृगयाया इति । अन्ये अपरे मृगयायाम् एतान् गुणान् आहुः । तत् एवंविधं न क्षमं न युक्ति-सङ्गतम् । महत् महादोषकरमित्यर्थः । शेषं स्पष्टम् ॥ २६ ॥

> आमादयो हि जीर्यन्ते<sup>31</sup> योग्ययेव दिवानिशम् । चरेषु<sup>32</sup> यव लक्ष्येषु वाणसिद्धिश्च<sup>33</sup> जायते ॥ २७ ।

अथ चेन्स्रगयाक्रीड़ां ³⁴वाञ्छेत नगरान्तिके।
कारयेन्स्रगयार्ण्यं क्रीड़ाहेतोर्मनोरमम्³⁵॥ २८।
परिक्षिप्तं परिखया सृगाणामप्यगम्यया³६।
आयामपरिणाहाभ्यामद्वं योजनसम्मितम्॥ २६।
गिरेरुपान्ते नद्या वा पर्याप्तजलशाद्वलम्।
अकण्टकलतागुरुमं विषपादपवर्जितम्॥ ३०।
पादपैः पुष्पफलदैः विज्ञातै³िश्चत्तहारिभिः।
क्षिग्धशीत³७ धनच्छायैर्विटपैरुप³ण्शोभितम्॥ ३१।
३९पांशुपूरितनिश्चिद्वं ³९शुभ्रप्रदरकन्दरम्।
दिलतस्थाणुवस्मीकपाषाणं ⁴०समभूतलम्॥ ३२।

<sup>34</sup> को डावाञ्छा तन्नगरान्त्रिके

35 हेतोमनोहरम

<sup>36</sup> दुर्गया मृगगम्यया

<sup>37</sup> प्रज्ञाते

<sup>378</sup> स्निग्ध नील

37b विरले

38 पांसु

<sup>39</sup> रवभ्र

40 पाषाणसम

- 27. Indigestion and other maladies can be remedied by constant (regular) physical exercises (like riding etc) and sure aim in throwing arrows may be acquired by hitting at artificial targets, (yantra lakṣyeṣu).
- 28. For one ardently fond of hunting, an attractive reserved forest (game sanctuary, mṛgayāranyam) may be laid on the outskirts of the town (capital) for the pleasures of sport only.
- 29. It (the reserved game sanctuary) should be surrounded by a ditch and ramparts, so that (the preserved) games may not escape and it should extend over half a *yojana* in length and breadth.
- 30. It should be located at the foot of a hill or by the side of a river and should abound in sufficient (sources of) water and grass, but devoid of thorny creepers and shrubs as well as of poisonous plants.
- 31. It should be attractively laid with well known trees bearing flowers and fruits and providing pleasing, cool and thick shades. It should be solitary, not frequented by others.
- 32. Crevices, holes and cavities in it should be filled up with earth and gravel and the ground should be levelled by removal of stumps of trees, mounds of earth and (projecting) rocks.

मृगयोक्तगुणा अन्यथा सम्पद्यन्ते इति दर्शयन्नाह—आमादय इति । आममेदः ककादयः योग्यया शस्त्रवाहनाभ्यास योग्यतमेव क्षीयन्ते । अहर्निशं चलेषु यन्त्रलक्ष्येषु धावत्कृतकमृगादिषु वाण-सिद्धिश्च जायते ॥ २०॥ पक्षान्तरमाह—अथ चेदित्यादि । व्याख्या सुगमा ॥ २८ ॥

परिक्षिप्तमिति । परिक्षिप्तं वेष्टितं, परिखया खातिकया, परिखाप्राकारमप्यपेक्षते रक्षणार्थम् । मृगाणामप्यगम्यया, अन्यथा मृगा निस्सरन्नीति । आयाम परिणाहाभ्यामर्द्धयोजनं द्विगव्यूतिप्रमाण-मित्यर्थ ॥ २६ ॥

गिरेरित्यादि । इति सुगमम् ॥ ३० ॥ पादपैरिति । पांशुपूरितेत्यादि । स्पष्टम् ॥ ३१ ॥ ३२ ॥ ¹ प्राकारम्परिरक्षणार्थम् ; प्राकारोपेक्षणार्थम्

> शोधितब्राहसिल्लं भारम्भूतजलदाशयम्। नानापुष्पसमाकीणं नानाविहगसङ्कल्लम् भार ॥ ३३। मृगसंघातसम्पूणं भार्ष हस्तिनीकलभान्वितम्। भन्नदन्तनख्वयाद्यं भार्ष छिन्नश्टङ्गविपाणि च ॥ ३४। सुखसंसेव्यल्तया पुष्पवल्लीपिनद्धया भार्ष । वनराज्या परिक्षिप्तं परिखातटजातया ॥ ३५। बहिर्द्धं रान्तराभोगनिर्वृक्षसम् भूतलम्। अगम्यं रिपुसैन्यानां मनः प्रीतिविवद्धं नम्॥ ३६।

<sup>41</sup> सलिलमगम्भीरजलाशयम् ; मगभीर

42 विहगसेवितम् ; शोभितम्

43 सुपात्यमृगसम्पूर्ण

44 भग्नद्र ष्ट्रनखन्यालं

45 पुष्पपर्णावनद्धया

46 निवुंक्षस्तम्भ

- 33. Pools (for swimming) should not be deep and must be cleared of ferocious aquatic animals (crocodiles etc). It (the pool) should abound in various kinds of flowers (lotus etc) and birds of different species.
- 34. The sanctuary should have animals, comfortable to hunt, like she-elephants and their young ones, tigers and other big games with their teeth and nails removed, and such horned animals whose horns have been broken.
- 35. It should be made agreeable with beautiful creepers (non-poisonous) full of flowers and leaves within as well as on the sides of the ditch surrounding the game forest.
- 36. A long space outside the sanctuary should be cleared of (tall) trees and pillars and the ground levelled so that it becomes inaccessible to enemy forces (being visible from a distance) and enhances the feelings of comfort (of the ruler).

शोधितेत्यादि । शोधिता निःसारिताम्राहाः कुम्भीरादयो येभ्यः । नानाविहगशोभितं सङ्कुलमिति ॥ ३३ ॥

मृगसंघातसम्पूर्णमिति । छिन्नानि श्रङ्गाणि येषां ते छिन्नश्रङ्गाः, तादृशा विषाणिनः श्रङ्गिणो यस्र तत् । स्पष्टमन्यत् ॥ ३४ ॥ सुखसंसेव्येति। पुष्पवल्लीपिनद्धया कुसुमश्रेणीयुक्तया सुखेन संसेव्या लता यत्न तथा। परिखायास्तटे जाता समुत्पन्ना तया वनराज्या परिक्षिप्तं समन्तात् परिवेष्टितम् ॥ ३५ ॥

वहिद्र्रान्तराभोगमिति । बहिः वनाद्वहिः वाह्यप्रदेशे इत्यर्थः । दूरान्तरस्य य आभौगः परिसरः तत्र निर्वृक्षं समं समतलं भूतलं यत्र तत् । निर्वृक्षः निःक्षुप क्षुपेण हस्वशाख ऋषेणेत्यर्थः । शेषं सुगमम् ॥ ३६ ॥

तद्वने चर<sup>47</sup>चित्तक्षैः क्लेशायाससहैद्धं दृः।
रिक्षतं रिक्षिभिः स्वाप्ते भूभुजां <sup>478</sup>भूरिभूतये॥ ३७।
तत्कर्माप्तो नरेन्द्रस्य जनो जितपरिश्रमः।
क्रीड़नायास्य<sup>48</sup> विविधा मृगजातीः प्रवेशयेत्॥ ३८।
<sup>48</sup>अन्यकार्याविरोधेन प्रातश्चड्कमणक्षमः <sup>488</sup>।
<sup>50</sup>क्रीड़नायाविशेदुराजा तदाप्तैः सहितो मतैः <sup>51</sup>॥ ३६।
यदा च प्रविशेदु राजा क्रीड़नार्थः तदा बहिः।
सन्नद्धः यत्नतिस्तिष्ठेत् सैन्यं दूरान्तगोचरम्॥ ४०।

47 तद्वनेचर ; पर चित्तज्ञी

<sup>478</sup> जामभिवृद्धये

<sup>48</sup> क्रीडनायाल

<sup>49</sup> धर्मार्थाद्यविरोधेन

<sup>498</sup> मणे क्षमम

<sup>50</sup> क्रीड़नाय विशेद्

51 मितैः

37. The pleasure of the ruler increases manifold when the game sanctuary is guarded by trusted foresters (forest tribes), resolute, hardy and painstaking and conversant with the moods of wild animals (tadvanecaracittajñaih).

38. King's own men (devoted followers), experienced in hunting and of tireless energy, may introduce various wild animals into the

sanctuary to provide sport (of game hunting) to the king.

39. Without detriment to his other duties (royal functions), the king, capable of undergoing the strain of morning walk, may enter the reserved forest for sport with a small select group of trusted attendants.

40. When the king enters the reserved forest for sport, fully armed soldiers should carefully stand guard outside it watching over distant regions.

तद्वनेचरिचत्त्र्वैरिति । वने मृगयावने । शेषं सुगमम् ॥ ३७ ॥ तत्कर्माप्त इति । तत्कर्माप्तः तस्मिन् मृगयाकर्मणि आप्तः । शेषं सुगमम् ॥ ३८ ॥

अन्यकार्याविरोधेनेति (धर्मार्थाद्यविरोधेनेति, पाठान्तरम्)। प्रातरिति न भुक्तोत्तरकालम्। चक्कमणक्षमः अश्वाद्यभावेऽपि धावनादिसमर्थः। तदिति मृगयारण्यम् आविशेत् प्रविशेत्। मितः परिमितेरिति॥ ३६॥

यदा चेति । दूरान्तगोचरं दूरस्य दूर्वातनः अन्तस्य मृगयारण्यप्रान्तभागस्य गोचरम् ॥ ४० ॥

सिद्भियं मृगयायाने गुणाः असाधु प्रकीर्तिताः । क्रीड़ाप्रीतो अस्ति नरपितस्तांस्तत्व समवाप्तुयात् ॥ ४१ । विधिरेष समुद्दिष्टो मृगयाक्षीड़ने वरः । न गच्छेदन्यथा राजाः मृगयायां अस्ति मृगा यथा ॥ ४२ ।

- <sup>52</sup> सद्भियों
- <sup>53</sup> गुणः…प्रकौतितः
- 🏜 प्रीतिनरपतिस्तं तल स्वयमाप्नुयात् ; स्तल सर्वमवाप्नुयात् ; धृति
- 55 पर: 55a मृगयां मृगयुर्यथा
- 41. Benefits derivable from hunting described by the wise may be realised by the ruler himself with pleasure if he takes to it as a sport (and not get addicted to it, as in that case it will turn out to be vyasana).
- 42. The rules for hunting  $(mrgay\bar{a}-kr\bar{\iota}d\bar{a})$  have thus been described. The ruler should not deviate from these, but go out hunting for hunting's sake (not like a hunting addict or a professional hunter).

सद्भिरिति । अर्थः सुगमः ॥ ४१ ॥

विधिरेष इति । अन्यथा कृतकमृगयारण्यादिकं विना मृगयुर्यथा व्याध इव राजा मृगयां न गच्छेत् ॥ ४२ ॥

महता क रक्षणेनापि धनस्य द्राग् विमुक्तता।
निःसत्यता निष्ठुरता क्रोधो वाक् शस्त्रखण्डनम् ॥ ४३ ।
लोभो धर्मिक यालोपः कर्मणामप्रवर्तनम् ।
सत्समागमविच्छित्तिरसिद्धः सह वर्तनम् ॥ ४४ ।
अर्थनाशिक यावश्यं नित्यं वैरानुविन्धता ।
सत्यप्यर्थे निराशत्वमसत्यिप च रागिता विश्वणम् ॥ ४५ ।
प्रतिक्षणं क्रोधहर्षी विश्व सन्तापश्च प्रतिक्षणम् ॥ ४६ ।
प्रतिक्षणं च संक्रेशः साक्षिप्रश्चः प्रतिक्षणम् ॥ ४६ ।
स्नानादिगा त्रसंस्कारपिभोगेष्वनादरः ।
अञ्यायामोऽङ्गदौर्वे त्यं शास्त्रार्थाप्रत्यवेक्षणम् विश्व ।
गृहनं विश्व मूत्रशक्तोः क्षुत्पिपासोपपी सनम् विश्व ।
इत्यादीं स्तत्र निपुणा विश्व विद्यान प्रचक्षते ॥ ४८ ।

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> महतोऽपि क्षणाजाशो धनस्य हीविमुक्तता

<sup>&</sup>lt;sup>578</sup> क्षोमहमी

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> वहनं

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> स्तन्त्रकुशला

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> साशता

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> शास्त्रार्थप्रत्युपेक्षणम्

<sup>&</sup>lt;sup>598</sup> श्चत्पिपासादिपीड़नम्

- 43. (The wrongs or adverse results arising from the passion of gambling  $(dy\bar{u}ta)$  are)—great loss of time and money as well as of gracefulness  $(hr\bar{\iota}\text{-}vimuktat\bar{\iota}a)$ , breach of promises, cruelty (unsympathetic attitude), anger, exchange of harsh words (wordy duels).
- 44. Greed, neglect of religious ceremonies, lack of initiative for work, separation from the company of honest people and association with the dishonest;
- 45. Sure loss of money (for stakes in the game) always and resultant enmity with the rivals, feeling of hopelessness (about recovery) of money (staked) and cherishing false hopes for gain of money (and putting more money in the game);
- 46. Anger or joy or remorse afflicting the mind at every turn of the game (in victory and in defeat), worries at every count and calling up witnesses (to settle doubtful results);
- 47. Neglect of essential cleansing of the body by bathing and washing, and of relaxation (by diversionary comforts), absence of physical exercise and consequent weakness of limbs, and also disregard for injunctions of the Śāstras;
- 48. Suppression of the calls of nature, as well as of hunger and thirst (being engrossed in the game) and others are the evils resulting from gambling  $(dy\bar{u}ta-dos\bar{s}an)$  according to the opinion of experts in the science of polity.

द्युतच्यसनदोषानभिधातुमाह—महत इति । हीविमुक्तता वसने हारिते नम्रो दीव्यतीति । निःसत्यता सत्यरहितत्वं पराजयभयात् । निष्ठुरता मातर्यपि स्तायां दीव्यतीति । क्रोधः हारितः पार्श्ववर्तिनामपि कृद्धातीति । वाक्शस्त्रखण्डनं क्रोधान्धो वाक्पारुष्यं करोतीति ॥ ४३ ॥

लोभ इति । हारिते लोभात् चौयं बुद्धिः । बृतादरात् धर्मिक्रयालोपः । श्रारब्धकर्मणाम-प्रवर्तनम् । बृतासक्तं सन्तः परिहरन्तीति । असन्तः कितवाः तेः सह वर्तनम् ॥ ४४ ॥

अर्थनाशिक्रयेति । अवस्यमर्थनाशिक्रया जितोऽर्थमनुवध्रानीति । हारितिवत्तो वैरी भवति । सत्यप्यर्थे निराशक्ष्वं वित्तनाशात् । प्रतिक्षणं जयः पराजयो वा भविष्यतीति विचित्तानुकूलो । भावः ॥ ४५ ॥

प्रतिक्षणमिति । साक्षिप्रश्नः सन्दिग्धे अक्षपातने साक्षिप्रहणम् ॥ ४६ ॥

म्नानादीति । अप्रत्यंवक्षणमनालीचनम् ॥ ४७ ॥

गृहनमिति । गृहनं प्रच्छादनं मूलशकृतोः चृतान्तरायो मा भवत्विति । क्षुत्पिपासोपपीइन-मिति चृतासक्तया भवतीति । इत्यादीन् नीतिशास्त्रप्रवीणा चृतदोपान् प्रचक्षते ॥ ४८ ॥

<sup>2</sup> विचित्रानुकूली

पाण्डवो धर्मराजस्तु लोकपाल इवापरः । <sup>७1</sup>द्यूतेन ह्यसता विद्वान् कलवाण्यपि हारितः ॥ ४६ ।

व त्व्यसनमापन्नः कललाण्यपि ; दीच्यन् कललाद्यपहारितः

नलश्च राजा चूतेन हते राज्ये महोदये।
धर्मदारान् वने त्यक्त्वा परकर्माकरोत् विश्व प्रभूः॥५०।
तुल्यो भुवीन्द्रतुल्यस्य यस्य नास्ति धनुर्द्धरः।
स रुक्मी रुक्मतुल्याभो विश्व चूतदोषाद्गतः क्षयम्॥५१।
राजा कोशिकरूषाणां विश्व दन्तमङ्गमवाप्तवान्॥५२।
चूतादनर्थ संरम्भो चूतात् ह्ये हक्षयो महान्।
पक्षाणां विश्व तिनाञ्च चूताद्वे दः प्रवर्तते॥५३।
इति केवलदोषं हि चूतं राजा परित्यजेत् विश्व।
समाह्वयं हि मेवावी दर्पिणां विनिवारयेत्॥५४।

62 परकमेकरोऽभवत्

<sup>63</sup> स्क्मशैलाभो

64 काशिकरूशानां

65 तीवाद् चृतकृताद् दोषाद्

<sup>66</sup> चापि महतां

<sup>67</sup> राजा द्युतं विवर्जयेत्

- 49. Even the wise Dharmarāja (Yudhisthira) the Pāṇḍava who was like a *Lokapāla* (the Divine Regent of the quarters) lost his lawful wife (Draupadī) and others in a deceitful game of dice.
- 50. King Nala, having lost his prosperous kingdom in gambling (dice play, with his brother Jayasena) had to retire to forest abandoning his lawful wife (Damayantī) and take up the job of a menial (kitchen servant at king Ŗtuparṇa's).
- 51. Prince Rukmin (the brother of Rukminī) of the complexion of Rukma hill or the dazzling Mount Meru, who was equal to Indra (in prowess) and a bowman unequalled in the world, suffered defeat and destruction (at the hands of Balabhadra) through the evils of gambling.
- 52. Dantavaktra, the king of Kāśi-Karūśa out of foolishness got involved in quarrels arising from the game of dice play (with Balabhadra) and really got his teeth broken through the evils of gambling.
- 53. Gambling leads to misfortune (anartha), loss of feelings of love and affection and to hostility with rivals, however powerful.
- 54. As gambling thus always brings evils in its train, a ruler should avoid it. Moreover, an intelligent ruler should dissuade other arrogant challengers, inviting him (to the game).

पाण्डव इति । पाण्डवः पाण्डुपुत्रो युधिष्ठिरः साक्षाद् धर्मराजः तदवतारत्वात, लोकपाल इवापरः इन्द्र इव द्वितीयः यू तेन हि असता अशोभनेन स्वयं विद्वानिष कलत्राणि धर्मदारानिष द्रौपदी हारितः ॥ ४६ ॥

नल इति । ऋतुपर्णगृहे परिवर्तितरूपो महानसकर्मकरोऽभवदिति ॥ ५० ॥

तुल्य इति । इन्द्रतुल्यस्स यस्य तुल्यो भुवि धतुर्धरो नास्ति स स्वमी रुक्मिणीश्राता स्वमशैलाभः मेरुपर्वताभो च् तदोषात् बलभद्रोण जर्जरीकृताङ्गः पश्चात् क्षयं गतः ॥ ५१ ॥

राजेति । बलभद्रेण यूतकाले फलकाहतो दन्तभङ्गं प्राप्तवान् काशिकरुशजनपदाधिपो दन्तवक्त्रोऽपि ॥ ५२ ॥

युतादिति । संरम्भः अमर्षः । पक्षाणां महतां पाण्डवकौरवसमानानामि ।। ५३ ॥ इतीति । केवलंदोषा एव, गुणलेशोऽपि न विद्यत इति द्यूतं राजा परित्यजेत् । समाह्वयं च मेधावी राजा अन्येषां दर्पिणामि विनिवारयेत् ॥ ५४ ॥

कालातिपातः कार्याणां धर्मार्थं परिपीड़नम्।
नित्याभ्यन्तरवर्त्तित्वात् साधु विश्वप्रकृतिकोपनम् ॥ ५५ ।
रहस्यभेदस्तत् पश्चादकार्येषु प्रवर्तनम् ।
ईर्षामर्षस्तथा क्रोधोऽनुरोधः वश्च सक्तीतितम् ।
इत्यादि च स्त्रीव्यसनं पूर्व '70 यद्य प्रकीतितम् ।
तस्मात् स्त्रोव्यसनं राजा राज्यकामः परित्यजेत् ॥ ५७ ।
स्त्रीमुखालोकनतया व्यग्राणामस्पन्नेतसाम् ।
ईदितानि '1 हि गच्छन्ति योवनेन सह क्षयम् ॥ ५८ ।

<sup>68</sup> सर्वप्रकृति

<sup>69</sup> क्रोधो निरोधः साहसानि च ; विरोधः

<sup>70</sup> यच पूर्व

71 ईहितानीह

- 55. (Evils of *strīvyasanas* are enumerated as follows). Failure in the discharge of (royal) duties in due time, disregard of religious duties, wastage of money, and growth of disaffection among the law-abiding (sādhu) prakṛtis or all the state elements (sarva prakṛtikopanam) due to king's prolonged stay within the harem (i.e., absence from the court);
- 56. Divulgence of secrets by them (the wymen, inadvertently confided upon), commitment of wrongful acts (indeed by them), jealousy and repentance, anger and hostility, and also rashness in actions.
- 57. In addition to the evils of other vyasanas these are said to be evils resulting from lust for women (strīvyasanas). Hence a ruler desirous of expanding his dominion should forsake strīvyasanas.
- 58. The foolish (prince) eager to enjoy the beauty of women by staring at their faces, loses all initiative to work as their youth passes away.

स्त्रीदोषानभिधातुमाह—कालातिपात इति । कार्याणां सकलकरणीयानां स्त्रीव्ययनासक्तस्य कालातिपातो भवति । धर्मार्थयोः प्रधानपुरुषार्थयोः पीइनं धर्मस्यासेवया अर्थस्य कामोपभोगब्ययेन । नित्याभ्यन्तरवर्तित्वात् सर्वप्रकृतिकोपनं मन्त्र्यादिप्रकृतयः कुप्यन्ति ॥ ५५ ।

रहस्यभेद इति । रहस्यभेदः स्त्रीपक्षतः । अकार्येषु परदारादिगमनेषु । ईर्षा स्त्रीविषये ।

अमर्षेव जनविषये। ततः क्रोधः। ततो हिंसा। ततः प्रकृतिकोपः। विरोधश्च स्त्रीनिमित्तो रावणेन रामस्येव। तत्र साहसानि च वलात्कारे प्रवृत्तयश्च ॥।५६॥

इत्यादीति । पूर्वं यच्चेति मृगयाद्यूतमद्यादि । उपदंशार्थं मृगया । विनोदार्थं द्यूतम् । विषयार्थं मद्यमिति । शेषं प्रतीतम् ॥ ५७ ॥

स्त्रीति। इति सुगमम्।। ५८।।

गमनं <sup>72</sup> विद्वलत्वञ्च सं ज्ञानाशो विवस्तता।
असम्बन्ध प्रलापित्व <sup>73</sup>मकस्माद् व्यसनं मुद्धः ॥ ५६ ।
प्राणग्लानिः सुद्दबाशः प्रज्ञाश्रुति <sup>74</sup>मितभ्रमः ।
सद्भिर्वियोगोऽसद्भिश्च सङ्गोऽनर्थे न <sup>75</sup> सङ्गमः ॥ ६० ।
स्वलनं वेपश्चस्तन्द्रा <sup>76</sup> नितान्तस्त्रीनिषेवणम् ।
इत्यादि पानव्यसनमत्यन्तं सद्धिगर्हितम् ॥ ६१ ।
श्रुतशीलबलोपेताः <sup>77</sup>पानदोषेण भूयसा ।
स्रयमक्षीणनामानो जग्मुरन्धकबृष्णयः ॥ ६२ ।
योगीश्वरश्च <sup>78</sup> भगवान् भागवो भृगुतुल्यधोः ।
श्रुक्तः पानमदात् तीवाद् बुभुजे शिष्यमोरसम् ॥ ६३ ।

72 बमनं
 73 बहुवबद्धप्रलापित्व
 74 श्रुत
 75 संयोगोऽनर्थ्य
 76 स्तन्द्री नितान्तं स्त्री
 77 भपा दोषेण
 78 स्त

- 59. Now about the evils of addiction to wine (madyavyasana). Vomiting, bewilderment of senses, loss of consciousness, loss of self-control, incoherent and delirious talking and sudden fits of excitement.
- 60. Sufferings (mental and physical), loss of friends (or well-wishers), loss of intellect and learning due to mental perversion, separation from the honest and association with the dishonest for participation in unfortunate acts (i.e., drinking bouts),
- 61. Tripping (stumbling even on plain grounds), nervous shaking (of the body), giddiness and urge for sexual enjoyment, these and other such reprehensible (repugnant to the wise) acts result from too much addiction to wine (pānavyasana).
- 62. The Andhakas and Vṛṣṇis (the Yādavas) inspite of their learning, good conduct and strength, lost their prestige and honour, and met with destruction due to their excessive indulgence in drinking (wine).
- 63. The illustrious master ascetic (yogiśvara), Śukra of lineage of Bhṛgu (Bhārgava) who was equal to Bhṛgu in intellect (or wisdom) ate up (the cooked flesh of) his own favourite disciple (Kacha) under the influence of intoxicating wine.

मद्यव्यसनदोषानभिधातुमाह—वमनमिति। (गमनमिति पाठे गमनं यथा तथा सश्चरणमिति)। प्रतीतम्॥ ५६॥

प्राणग्लानिरिति । बलहानिः निःसत्त्वता । शेषं सुगमम् ॥ ६० ॥ स्खलनिमिति । स्पष्टम् ॥ ६१ ॥

पुनरिय सोदाहरणं पानदोषमाह —श्रुतेति । अक्षीणनामानः वासुदेवबलभद्रादयस्ते अन्धकृष्णयः भूयसा पानदोषेण क्षयं जग्मुः उच्छेदं प्रापुः ॥ ६२ ॥

योगोश्वर इति । भिक्षतवान् शिष्यमौरसमात्मीयं आप्तरं कचाख्यम् । कचः पिष्टः शुक्रात्-मृतसञ्जीवनीं विद्यामपजहारेति । स गत्वा शुक्रदुहिला सख्यमकरोत् । तद्द्वारेण शुक्रस्याप्ततरो वभूव । तज्ज्ञात्वा दैत्येः बहुशो व्यापादितोऽपि कचो दुहित्रनुरोधान्मृतसज्ञीवन्या यावत् पुनर्नवः वियते तावद् दैत्येः कचं व्यापाद्य तन्मांसानि बहुधा पक्वानि कृत्वा मद्यो न सह शुक्रस्य प्रेपितानि । ततो ब्राह्मणानां मद्यपानं निषिद्धमिति ज्ञात्वापि मद्यो न सह शुक्रेण कचो भिक्षत इति । तदुच्यते शुक्रः पानमदान्धो बुभुजे शिष्यमौरसमिति ॥ ६३ ॥

> पानिक्षिप्तो<sup>78</sup> हि पुरुषो यत्न तत्न<sup>80</sup> प्रवर्तते । यात्यसंव्यवहार्यत्वं<sup>81</sup> यत्न तत्न प्रवर्तनात् ॥ ६४ । कामं स्त्रियं<sup>82</sup> निषेवेत पानं वा साधुमात्नया । न द्यूतमृगये विद्वान्नात्यन्तव्यसने<sup>83</sup> हि ते ॥ ६५ ।

- 64. A man under the influence of wine moves about indiscriminately, even in prohibited quarters and mixes with them (i.e. the despised castes and accepts food and drink from them), and for such actions he is excommunicated from the society.
- 65. An intelligent ruler may take to enjoyment of women with moderation and drinking wine in a measured dose (sādhu mātrayā), but not to gambling and hunting as these entail in great dangers of (vyāsana).

पानक्षिप्त (पानाक्षिप्त ) इति । पानासक्तो मद्यपानेनाक्षिप्तो यत्र यत्न प्रवर्तते शास्त्रनिषेध-स्यास्मरणात् । चण्डालगृहादिष्वपि । ततथ याति असैन्यवहारित्वं शिष्टसैन्यवहारयोग्यो न भवति यत्र तत्र प्रवर्तनादिति ॥ ६४ ॥

यद्यपि कामजं व्यसनं चतुर्वर्गमात्रसेवनं तथापि धर्मार्थयोः फल्प्रत्वात् स्त्नीपानयोरिस्त्वत्यमभि-धातुमाह—काममिति । कामं निश्चितं यदा सर्वथा स्त्रियं त्यक्तं न शक्नोति तदा स्त्रियं निषेवेत । पानं वा साधुमात्रया प्रमाणेन । प्रमाणं—धर्मार्थसेवाविष्ठकृत् यथा न भवति । शेषं सुगमम् ॥ ६५ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> पानाक्षिप्तो

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> यहा यहा

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> व्यवहारित्वं तत्र तत्राप्रवर्तनात्

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> स्त्रियो

<sup>83</sup> विद्वानत्यन्त

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> असंव्यवहार्यत्वं

तद्यनयिषिक्षैः श्रेयसां विद्यकारि

व्यसनिमद्मुदारं सप्त चैवोपदिष्टम् १ ।
जनयित हि निसर्गादेकमप्याशु १ नाशं

किमु न भवित हन्ता यौगपद्योदयेन ॥ ६६ ।
घटयित १ पिरमोगग्राहितामिन्द्रियाणां
श्रुतमिष चिनिहन्ति श्रेष्ठतां श्रेष्ठताश्च १ ।
चलयित च विभूतिं भूयसीमप्यनीचै
रिष विद्युधमतीनां सप्तकोऽयं दुरन्तः ॥ ६७ ।
अरिगणा नियतं व्यसने स्थितं १ ।
अरिगणा नियतं व्यसने स्थितं १ ।
अपगतव्यसनाश्च १ ।
अपगतव्यसनाश्च १ ।
अपगतव्यसनाश्च १ ।

इति सप्तव्यसनवर्गी नाम त्रयोविंशं प्रकरणम्।

इति कामन्दकीये नीतिसारे सप्तव्यसनवर्गो नाम पञ्चदशः सर्गः ॥ ( मुद्रित पुस्तकानुसारेण इति चतुर्दशः सर्गः ॥ )

<sup>84</sup> सप्तधेहोपदिष्टम् <sup>85</sup> निषड़ादेकधेवाशु <sup>86</sup> पटयति <sup>87</sup> प्रष्ठताञ्च <sup>88</sup> स्थितान् <sup>89</sup> स्तु

- 66. Experts conversant with implications of wrong policies mark out these seven principal *vyasanas* as retarding the material prosperity. Each one of them by itself is capable of bringing about ruination, what to speak of their combination (*yaugapadyodayena*).
- 67. These seven kinds of *vyasanas* are so dangerous as to increase longing of the sense organs for the enjoyment of sensual pleasures, destroy wisdom, excellence and power of leadership as well as of growing prosperity, even of those who are learned and endowed with divine qualities.
- 68. A king, afflicted with *vyasanas*, is defeated by his enemies who themselves become invincible (*duśchidah*); whereas a wise ruler, devoid of *vyasanas* defeats the enemies and himself becomes invincible.

उपसंहरन्नाह—तिदिति । यस्माद् व्यस्यत्येनं श्रेयस इति तस्मादपनयविधिहौरपनयस्य शास्त्र-विरुद्धाचरणस्य विधिमनिष्टलक्षणं जानन्ति इत्यपन्यविधिज्ञाः, तैराचार्येर्व्यसनिमद्मुदारं यथा भवति तथा उपदिष्टम् । श्रेयसां विप्नकारीति सप्तधा सप्तप्रकारमेतेषां मध्ये निषङ्गात् निश्चितसङ्गादेकमप्याञ्च नाशं जनयति । किमु न भवति हन्ता व्यसनसप्तकोऽयं दुरन्त इति वक्ष्यमाणेन यौगपद्योदयेन इति ॥ ६६ ॥ घटयतीति (पटयतीति)। इन्द्रियाणां चक्षुः श्रोत्रत्वग्-जिह्वाघ्राणानां विषयपरिभोगग्रहणे पाटवं करोति। श्रुतमिप शास्त्रं विनिहन्ति नाशयति। श्रेष्ठतामुक्तमत्वम्। प्रष्टतामप्रगामित्वम्। चलयति च विस्तिं श्रियं निश्चलामिप भूयसीं महाप्रमाणामिप। अनीचेरत्यर्थमेव। अपि विवुधमतीनां देवसमानवुद्धीनामिप सप्तकोऽयं व्यसनानां दुरन्तः दुष्टपरिपाक इति ॥ ६७॥

अरोति । अरिगणाः शलुगणाः । नियतं निश्चयेन । अपगतव्यसना एव चपाः परिभवन्ति रिपूत् । भवन्ति च दुश्चिदः ॥ ६८ ॥

इति त्रयोविंशं सप्तव्यसनवर्गप्रकरणम् ।

इति कामन्दकीयनोतिसारटीकायामुपाध्यायनिरपेक्षानुसारिण्याम् सप्तव्यसनवर्गो नाम पञ्चदशः सर्गः ॥

### षोड्यः सर्गः

( मुद्रित पुस्तकानुसारेण पश्चदशसर्गः प्रारम्भः ) २४। यात्राभियोक्तृप्रदर्शनप्रकरणम्।

नानाप्रकारैर्व्यसनैर्विमुकः।
शक्तिवयेणाप्रतिमेन युक्तः।
परं दुरन्तव्यसनोपपन्नं
यायान्नरेन्द्रो विजयाभिकाङ्क्षी॥१।
प्रायेण सन्तो व्यसने रिपूणां
यातव्यमित्येव <sup>2</sup>समादिशन्ति।
तत्नैव अशो व्यसने कि नित्यं
क्षमस्तु सन्नम्युदितोऽभियायात्॥२।

- ¹ विंधुंक्तः
- <sup>2</sup> मित्येवमुपादिशन्ति
- <sup>3</sup> तत्रेष
- <sup>38</sup> व्यसनं ह्यनित्यं

### Sarga—XVI

Prakarana 24.

Yātrābhiyoktrpradarsana

(Circumstances suitable for expeditions).

- 1. Free from the different kinds of vyasanas and fully equipped with the three royal powers (prabhuśakti, mantraśakti and utsāhaśakti) in matchless form a ruler, desirous of victory (vijayābhikāṅkṣī) should set out on expedition against an enemy, afflicted with vyasanas, (as in such circumstances he may expect sure victory).
- 2. Wise men generally advise marching against an enemy afflicted with *vyasanas*. But the ruler who feels himself capable (of launching expeditions) due to his prosperous resources should set out against the enemy even if the *vyasanas* of the enemy are of a fleeting nature (i.e. who is not sorely afflicted).

निर्व्यसनस्याभिजातस्य कर्माभिधातुमाह—नानाप्रकारैरिति । नानाप्रकारैरुक्तस्वरूपैः । शक्ति-क्रयेणाप्रतिमेन प्रभुमन्त्रोत्साह रुक्षणेनानन्यसमेन । परं यातव्यम् । दुरन्तेत्यादि निःप्रतिविधेयव्यसन-गतम् । एवं सिति नरेन्द्रो विजयं प्राप्नोतीत्यर्थः ॥ १ ॥

प्रायेणेति । रिपूणां व्यसनेऽपि यद्यात्मना शक्तस्तर्हि याशाचान्यथेत्यर्थः । क्षमः समर्थरचेत् अभ्युद्तिः अभ्युद्ययुक्तः सन् अभियायात् रालोर्व्यसनामावेऽपीति रोषः ॥ २ ॥

¹ एवं भूतो

यदा क्षमस्तु प्रशमं निहन्तुं
पराक्रमादूर्जितमप्यमित्रम् ।
तदा हि यायादिहतानि कुर्वन्
परस्य वा कर्षण पीड़नानि ॥ ३ ।
सम्पन्नसस्यं विषयं परस्य
यायात्प्रमृग्यं विजयाय राजा ।
सस्योपघातेन परस्य वृत्तिच्छेदः स्वसैन्योपचयश्च साधु ॥ ४ ।

- <sup>4</sup> प्रसमं
- <sup>5</sup> तदापि ; तदाभि
- <sup>6</sup> यायाद्विहितानि कर्तुम् ; यायात्स्वहितानि
- 7 कशन
- <sup>8</sup> प्रमृद्नन्
- º वृत्तेरकेदः ; वृत्तिः केदश्वसैन्यापचयश्व साधुः
- 3. When the ruler (vijigīṣu) feels confident of his ability to destroy by force the enemy, though powerful and prosperous, he should launch upon an expedition after taking necessary measures (i.e., organising his forces), and start with causing damage and destruction (of enemy territories, karṣaṇa-pīḍanāni).
- 4. The ruler should direct his march to conquer that part of the enemy territory which is rich in grains (i.e., considered as its granary). for loss of the grainstock will entail in loss of sustenance (by food supply for the enemy) and acquisition of (additional) resources for his own army.

यदेति । यदा ऊर्जितं प्रवलं अमिलं शत्रुं पराक्रमात् वलेन प्रसमं निहन्तुं क्षमः समर्थः । तदा परस्य यातन्यस्य पीइनकर्षणानि पीइनं प्रपीइनं कर्षणं धनधान्यादीनामाकर्षणम् इत्यादीनि अहितानि अनिष्टाचरणानि कुर्वन् यायात् अभिगच्छेत् ॥ ३ ॥

सम्पन्नसस्यिमिति । राजा विजयाय सम्पन्नसस्यं परिपक्कानेकसस्यं प्रगृह्यं यानयोग्यं परस्य यातव्यस्य विषयं राज्यं यायात् आकाभेत् । यतः सस्योपघातेन सस्यिनिर्लुण्ठनेन परस्य वृत्तिच्छेदः स्वसैन्यानामुपचयः पुष्टिश्च साधु यथा तथा भवेदिति रोषः ॥ ४ ॥

विशुद्धपृष्ठः पुरतो विचिन्वन्
भयप्रदेशान् परकर्मवेदी ।

10सुवीवधासारविशुद्धमार्गा 11

विशेद्ध धरिती द्विषतोऽप्रमत्तः ॥ ५ ।

5. The Vijigīṣu, confident of the security of his rear (i.e., apprehending no attack from the pārṣnigrāha, who might have already been restrained), should proceed towards the enemy in the front very carefully (apramattah), avoiding regions potential of dangers (i.e., where there might be fear of strong resistance), but alert and informed of movements of the enemy, and ensuring the safety of the routes of supply of provisions and replenishment of the army by his allies. (svavivadhāsāraviśuddhamārga).

विशुद्धपृष्ठ इति । पार्ष्णिप्राह (प्रति )विधानाद्विशुद्धपश्चाद्भागः । विचिन्वन् निरूपयन् । <sup>2</sup>सुवीवधासार्गवशुद्धमार्गः वीवधः धान्यादेः प्राप्तिः आसारः सुहृद्वलं विशुद्धमार्गश्च यस्य सः । अप्रमत्तः सावधानः इति ॥ ५ ॥

<sup>2</sup> स्ववीवधा

समे प्रदेशे विषमे च भूमे-र्निम्ने स्थले वा <sup>12</sup>सुमुखेन यायात्। अनातुरः सन्नभयो<sup>13</sup> हि विद्वान् सन्नद्भगुल्मो 14 विहितान्नपानः 15 ॥ ६ । श्रीष्मे प्रभूताम्बुवनेन याया-न्निर्वासनार्थ' 16 करिणां यथा त<sup>17</sup>। ऋतेऽम्भसो¹<sup>8</sup> ग्रीष्मकृतात् प्रतापाद् भवन्ति कुष्ठानि मतङ्गजानाम्॥ ७। स्वर्धिकयाणामपि कुञ्जराणा-मुष्मा शरीरेष्वभिजाज्वलीति 18। आयासयोगेन <sup>20</sup>हि सम्प्रवृद्धः प्रसह्य हन्ति द्विरदान् प्रतापः ॥ ८। सर्वाणि सत्त्वानि<sup>21</sup> खलूष्मकाले<sup>22</sup> विनाम्बना यान्ति परामवस्थाम्। <sup>22</sup>श्अन्धत्वमुष्णप्रवितप्तकायाः प्रयान्ति सद्यः करिणोऽपिवन्तः ॥ १ ।

```
      12 स्वमुखेन ; सुसुखेन
      13 सन् विभवेषु विद्वान्

      14 सैन्यो
      15 तोयः
      16 शिर्वापणार्थ

      17 पथा तु ; तथा तु ; यथाम्बु
      18 विनाम्बुना

      19 शरीरेषु हि जाज्वलीति
      20 च
      21 भूतानि

      22 खळणकाले
      228 अत्यर्थमुष्णप्रतितप्त ; अन्धत्वम् शुष्कत्वम्
```

- 6. A wise *vijiqīṣu*, indomitable and fearless, should equip his armed forces with (sufficient) rations and drinking water so that they can march forward through plains or rough land, low or high land equally vigorously.
- 7. If march is undertaken in summer the route should be so determined as to lie through woods abounding in water, to enable the elephants of the army to take bath (to counteract the climatic heat). Without water (for bathing) the great elephants are afflicted with leprosy owing to the severe heat of summer.
- 8. Even while discharging comfortable jobs (or while taking regular bath) the body heat of the elephant becomes acute, and it increases manifold with strenuous exertions, so much so that they lose their vigour.
- 9. During the scorching summer all creatures suffer from hardship for want of water. More so the elephants of (normally) heated bodies, who without getting water to drink die or become blind.

सम इति । समे प्रदेशे विषमे च भूमेर्निम्ने स्थले जलरहिते । विहितान्नपानः (तोयः) स्वसैन्य-पर्याप्तप्रतिविहिताहारोदकः । शेषं सुगमम् ॥ ६ ॥

ग्रीष्म इति : ग्रीष्मे करिणां निर्वापणार्थं श्रेयोविधानार्थं प्रभुताम्बुवनेन मार्गेणेति शेषः। अम्भस ऋते जलाभावेन ग्रीष्मप्रभावात् हस्तिनां कुष्टानिश्चित्ररोगा भवन्ति, इति हस्तिचिकित्सा-सम्मतम्॥ ७॥

स्वस्थिकियाणामपीति । स्वस्थिकियाणामपि कुझराणां शरीरेषु उष्मा उत्तापः अभिजाज्वलीति देदीप्यते । आयासयोगेन गमनायासयोगेन सम्प्रकृद्धः उत्तेजितः सन् द्विरदान्, तानेव कुझरान् प्रसह्य सहसा हन्ति बिनाशयति ॥ ८ ॥

सर्वाणीति । परामवस्थां मरणावस्थाम् । शेषं सुगमम् ॥ ६ ॥

सुगन्धिदानच्युतशीकरेषु<sup>23</sup>
दन्ताभिघातस्पुटितोपलेषु । '
गजेषु नीलाभ्रसमप्रभेषु
राज्यं निबद्धं पृथिवीपतीनाम् ॥ १० ।
सुकल्पितः संयुगदृष्टमार्गः<sup>24</sup>
स्विधिष्ठतो धीरतरेण<sup>25</sup> पुंसा ।
तुरङ्गमानां<sup>26</sup> परिकल्पितानामेको गजः पश्रिशतानि हन्ति ॥ ११ ।

<sup>23</sup> स्र तिशीकरेषु ; च्युतशक्तिरेषु

<sup>24</sup> संयति द्रष्टमार्गः

<sup>25</sup> वीरतमेन

<sup>20</sup> माणामपि कल्पितानामेकी

स्थले<sup>27</sup> जले च द्रुमसङ्कटे च साधारणे<sup>28</sup> चापि समेऽसमे च। प्राकारहर्म्याद्विविदारणे<sup>29</sup> च ध्रुवं जयो नागवतां बलानाम्॥ १२। तस्मावतो भूरिजलस्य<sup>30</sup> पन्धा <sup>31</sup>घनोदपानोपचितो विशङ्कः। <sup>32</sup>तेनाभियायाज्ञनयन् प्रतापं शनैः शनैरश्रमयन्<sup>33</sup> बलानि॥ १३।

- 27 जले स्थले ; साधारणे च दुमसङ्कटे च जलेस्थले साधु सुसङ्कटे च
- 28 समेऽसमे साधु चलेऽचले च ; चलेऽचले साधु समेऽसमे च

29 हम्याँट्रविदारणे च

<sup>30</sup> स्त

<sup>31</sup> यतोऽन्नपानोपचयोऽविशङ्कः

<sup>32</sup> ततो हि जायाञ्जनयन् : ततोऽभि

<sup>33</sup> शनैविश्रमयन्

- 10. The great rutting elephants (from whose temples flow fragrant ichor), capable of rending rocks with their tusks, with bodies effulgent like the blue clouds, constitute a stable support for the kingdoms or rulers.
- 11. Arranged in battle formation and well trained, each elephant mounted by an expert driver, is capable of destroying (killing) a cavalry of six hundred horses.
- 12. An army supported by elephant forces (contingents) is sure of success (in battles) whether in a water-logged field or on high lands, in a forested defile or plains or in a rough (uneven) region, whether there is (passable) road or not, and also in breaking through ramparts or mansions (i.e., castles).
- 13. Hence (i.e., when the elephant forces constitute the principal striking power), care should be taken to conduct the march fearlessly through regions abounding in sufficient water and adequate supply of provisions, and slowly (or in short stages) so as to consolidate the (growing) power (of the *vijigīṣu*) and also to allow forces to rest and recuperate (for a more vigorous charge in the next round).

सुगन्धीति । सुगन्धिदानच्युतशीकरेषु सुरिभमदक्षरणरूपजलविन्दुवत्सु । दन्ताभिघातेन स्फुरिता उत्पला येषां तेषु । तिइत्साम्यमेतत् । शेषं सुगमम् ॥ १० ॥

एतदेव द्रद्यितुमाह—सुकल्पित इति । इति स्पष्टम् । अतएव गजेषु राज्यं राज्ञां निबद्धमिति ॥ ११ ॥

स्थल इत्यादि । जले नदीसरस्तङागाद्युत्तारे, महाप्रमाणत्वात् । स्थले च द्वमसङ्कटे द्वमभङ्ग-समर्थत्वात् । साधारणे च जलस्थलमिश्रे वापि । समेऽसमे पाषाण स्थाणुवल्मीकादिभिः । प्राकारो नगरादीनाम् । हर्म्याणि धबलगृहाणि । अट्टा अठ्ठालकाः । तद्विदारणेन च जयो ध्रुवं निश्चयेन नागवतां हस्तियुक्तानाम् ॥ १२ ॥

तस्मादिति । यस्मान्नागवतां बलानां जयस्तस्माद् यतो भूरिजलस्तु <sup>36</sup> पन्थाः यतोऽन्न-पानाभ्यामुपिवतः पुष्टः, अविशक्ष्यो यत्र शङ्काभावादिवशक्ष्यः तल्लाभियायाजनयन् प्रतापं शलुजान-पदप्रजाविषये दाहविलोपादिभिः प्रतापो भवतीति । अश्वमयन् बलानि बलानां यथा श्रमो न भवतीति ॥ १३ ॥

<sup>8</sup> समेऽध्रुवे पाषाण

<sup>34</sup> जलोऽस्ति पन्था

अभ्युन्नतानामणुरप्युदारं पश्चात्प्रकोपं जनयेदरीणाम् । <sup>34</sup>तं चाप्रमत्तः प्रसमीक्ष्य याया-न्न नाशयेद् दृष्टमदृष्टहेतोः ॥ १४ ।

14. Enemies, however small in stature, if endowed with power and resources, may cause serious danger to the vijigīṣu from the rear (paścāt-prako paṁ). Therefore a cool headed and accurate assessment of the (political) situation must precede launching of an expedition. No risk should be taken in staking what is seen (i.e., the territory under possession) for that what is unseen (i.e., uncertain of acquisition, dṛṣṭama-dṛṣṭahetoh).

पश्चात् प्रकोपचिन्तामभिधातुमाह—अभ्युषतानामिति । अभ्युष्ठतानामप्यरीणां शक्तित्रय-सम्पन्नानामपि स्वयमणुरपि हीनशक्तिरपि पश्चात् प्रकोपमुदारमुत्कृष्टं जनयेत् । तं पश्चात् प्रकोपमप्रमत्तः प्रमादरहितः समीक्ष्येति प्रतिविधाय यायात् । कस्मादित्याह— न नाशयेदिति । अदृष्टस्य यानफलस्य हेतोर्दृष्टं पूर्वोपाजितं <sup>4</sup> राज्यं न नाशयेत् । पश्चात् प्रकोपः सर्वनाशं करोतोति भावः ॥ १४ ॥

> पश्चात्प्रकोपः पुरतः फलञ्च पश्चात्प्रकोपश्च<sup>35</sup> तयोर्गरीयान् ।

रन्ध्रं हि तद्विप्रकृता महत्त्वं नयन्ति तस्मात् प्रसमीक्ष्य<sup>36</sup> यायात् ॥ १५ ।

पुरश्च पश्चाच यदा समय -

स्तदाभियायान् महते फलाय।

पुनः ३७ प्रसपेन्नविशुद्धपृष्ठः

प्राप्नोति तीव्र' खलु पार्ष्णिभेदम् ॥ १६ ।

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> स्वं चा, स्वं वाप्रमत्तः

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> पुर: ; पुर: समयौ न विशुद्ध

- 15. Between the potential dangers at the rear and chance of success at the front, the former (i.e., dangerous potentiality behind) is of greater proportion. Because it is like a hole (randhra) in administration that seriously affects the elements of state (and stability of the kingdom). Hence proper review and remedy of it must precede an expedition (frontward) (prasamikṣya yāyāt).
- 16. When the *vijigişu* is confident of his strength both frontward and rearward (i.e., about subjugating his enemy in front and also in the rear), he should set out on expedition. Otherwise inspite of his strength in successfully meeting the enemy in the front, if the rearside is left unprotected, serious damage may befall from hostile action by the enemy at the rear.

पश्चात्प्रकोप इति । पश्चात् स्थानीयादौ प्रकोपः वाह्यं राभ्यन्तरैर्वा अर्थक्षोभादिकः, पुरतो यातव्यसिद्धः फलं च, तत्र किं गरीय इति परामर्शे पश्चात्प्रकोपस्तु तयोगरीयान् । रन्ध्रं हि तत् पश्चात्प्रकोपलक्षणं विकृता ये विरोधिनो महत्त्वं नयन्ति । तस्मात् प्रविधाय प्रतिविधानं कृत्वा यायाज्ञान्यथेति ॥ १५ ॥

पुरश्चेति । पुरोऽम्रतो यातन्यं सन्धापयित् पश्चाच प्रकोपं शमयित् समर्थः स्यात् स्फीतबलविभवेन तदाभियायान् महते फलाय । पुरः समर्थौ न विशुद्धपृष्ठः अप्रतिविहित-पार्ष्णिप्राहादिः पार्ष्णिप्राहादि-जनितं<sup>5</sup> महाभयं प्राप्नोतीत्यर्थः ॥ १६ ॥

<sup>8</sup> विरोधिताः

' 5 ब ग्राहात् जनितं

यास्यन् पुरो<sup>38</sup> रक्ष्यमनेकवर्ग
मनेकमुख्यं च बलं निद्ध्यात्।
अनेकमुख्यस्य हि चैकमत्य-<sup>39</sup>

मनेकमत्यं द्विषतामभेद्यम्॥ १७।
अवश्ययातन्यतयोद्यतः सन्

पश्चात्मकोपाहितया न शङ्का<sup>40</sup>।
सेनापर्ति चाप्यथ<sup>41</sup> वा कुमारं
बलैकदेशेन पुरो निद्ध्यात्॥ १८।

<sup>38</sup> परो

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> नैकमत्यमनैकमत्यं ; मनेकमुख्यं

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> हितयानशङ्कः <sup>41</sup> वाप्यथवा

<sup>17.</sup> While setting out on an expedition necessary security measures should be taken over wide areas and the vanguard of the army should be composed of leaders of different contingents united in action. Because unity among the army chiefs, and not disunity, makes the army invincible to the enemy forces.

18. When marching against an enemy is considered essential, the ruler, apprehending danger of hostile action of the rearward enemy (should himself stay behind in order to deal with any untoward development and) send out the commander in chief and/or the crown prince with a part of the armed forces (keeping the rest for possible internal contingency).

यास्यिन्निति । विजिगीषुर्गन्तुमिच्छन् पुरो रक्ष्यं स्थानीयं रक्षकमनेकवर्गमिति अष्टवर्गैकादश-वर्गिकादयो वर्गा यस्मिन् तत् अनेकवर्गं हस्त्यक्ष्वाद्यनेकप्रधानं बलं विदध्यात् । कस्मादित्याह—अनेक-मुख्यस्य हि नेकमत्यं अभिन्नमतं अनेक्यमत्यं द्विषतामभेद्यं भवतीति ॥ १७ ॥

अवस्थेत्यादि । अवस्थयातव्यतया यानस्य उद्यतः उद्युक्तः सन् । पश्चात्प्रकोपाहित यानशङ्करचेत् पश्चात्प्रकोपेण आहिता उपस्थिता यानशङ्का यस्य ताद्वशरचेत् तदा सेनापति सेनानीं अथवा कुमारं बळैकदेशेन बळस्य कांशेन सहः पुरः शङ्कास्थानस्याग्रे निदश्यात् रक्षार्थः स्थापयेत् ॥ १८ ॥

<sup>6</sup> नैकमत्यं भिन्नमतं

अभ्यन्तराद्<sup>42</sup> बाह्यसृता**च** <sup>43</sup>दोषा-दाभ्यन्तरस्त्वेव तयोर्गरीयान् ।

अन्दाय गच्छेदबहिः प्रचारान्

वाह्यांश्च कत्वा विहितानुकल्पान् 4 ॥ १६ ।

पुरोहितामात्यकुमारकुल्याः

सेनाभिगोप्तार ईमे प्रधानाः।

एषां हि <sup>46</sup>मन्त्रोद्यतमप्रकोप-

<sup>47</sup>मन्तःप्रकोपं समुपादिशन्ति ॥ २० ।

<sup>48</sup>राष्ट्रान्तपालाटविकाभिसीम्नां<sup>48</sup>

बाह्यप्रकोपोऽन्यतमः प्रकोपः।

<sup>50</sup>उत्पद्यमानो निपुणप्रचारै-

स्तं मन्त्रिभिः<sup>51</sup> सम्यगुपाददीत ॥ २१ ।

<sup>42</sup> आभ्यन्तराद्

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> कोपादा

<sup>44</sup> विहितार्थकल्यान् ; तार्थमानान्

<sup>45</sup> सेनाधिगोप्तार

<sup>40</sup> मध्येऽन्यतम प्रकोपं ; सन्तोऽन्यतम ; तेषां हि सङ्घेऽन्यतम

<sup>47</sup> कोपादन्तः

<sup>48</sup> राज्या

<sup>49</sup> विकानतानां ; कान्त्यजानां ; कान्त्रानां ; काभिसङ्गिनां

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> उत्पाद्यमानं निपुणं प्रचारै

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> सत्रिभिः

# सामादिभिः संशमयेत् प्रकोपं परस्परावप्रहमेदनैश्च । तथापि<sup>52</sup> घीरः शमयेत्प्रकोपं<sup>53</sup>

### यथा भजेरन परान् प्रतप्ताः॥ २२।

### <sup>52</sup> तथा च <sup>53</sup> शमयेदिकारं

- 19. About comparative seriousness of internal and external dangers (i.e., arising out of disaffection of internal elements and of external elements), the internal dangers are considered more potential of harm. Hence before marching out, the causes of internal disturbances should be properly remedied (by conciliation, rewards, etc) and also of external factors by contributing to their welfare.
- 20. It is advised (by experts) that disaffection among the priests, ministers, princes, members of the royal family, commanders and chiefs of army contingents, stationed as they are within the capital, generate internal disturbances (antahprakopain).
- 21. Disaffection among provincial governors, frontier guards (wardens of the marches), foresters (i.e., chiefs of forest tribes) and those compelled to surrender (to the ruler) leads to another kind of disturbances, viz, external disturbances ( $b\bar{a}hyaprakopam$ ). On the report of the break out of any such disturbance, the ruler should take prompt measures to remedy it through the expert services of his ministers (or spies).
- 22. By conciliation and other relevant means (reward or punishment) as well as by creating mutual disunion and dissension among them the disaffected parties, both internal and external, should be appeased (or subjugated), so that they (the disaffected parties) may not resort to the enemy.

बाह्याभ्यन्तरकोपयोर्गुरुलाघवमिभधातुमाह—अभ्यन्तरादिति । आभ्यन्तरात पुरोहितादिकृताद् बाह्य रन्तपालाटिविकादिभिः कृताच कोपादाभ्यन्तरस्त्वेव तयोर्गरीयान् । अहेरिवाभ्यन्तरात् कोपाद् भयं भवतीति भावः । तस्मादाभ्यन्तरकोपशङ्कायामबहिः प्रचारानाभ्यन्तरानित्यर्थः । तानादाय पुरस्कृत्य गच्छेत् । बाह्यांस्तु वक्ष्यमाणप्रकारान् राष्ट्रान्तपालादीन् विहितार्थमानान् कृत्वा गच्छेदिति सम्बन्धः ॥ १६ ॥

वाह्याभ्यन्तरकोपप्रतिशममभिधातुमाह—पुरोहितामात्येत्यादि । पुरोहितामात्यकुमाराः प्रतीताः । कुल्या विजिगीषुकुलभवाः । सेनाधिगोप्तारश्चतुरङ्गबलाधिष्ठातारः । इमे प्रधानाः । एषां हि मध्येऽन्यतमप्रकोपमन्तःप्रकोपं समुपादिशन्तीति प्रतीतम् ॥ २० ॥

बाह्यप्रकोपमभिधातुमाह—राष्ट्रे त्यादि । राष्ट्रपालाः समाहर्तृप्रजामुख्यादयः । अन्तपाला विषयसन्धिरक्षण-नियुक्तदण्डनायकाः । आटविकाः अटवीभोक्तारः । अन्त्यजा म्लेच्छमुख्यादयः ।

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> अमात्यप्रजामुख्यादयः

तेषां मध्ये अन्यतमप्रकोपो बाह्यप्रकोपः । उत्पद्यमानं द्विविधमपि कोपं निपुणप्रचारौर्मन्त्रिभस्तमुपाददीत जानीयात् प्रतीकारार्थम् ॥ २१ ॥

सामादिभिरित्यादि । सामादिभिरुपायेद्विप्रकारं कोपं शमयेत् । परस्परावप्रहै: सरोधेभेंदनै-विश्लोषणेश्व तथा धीरो विजिगीषुः शमयेद् विकारं, यथा भजेरन्न परान् प्रतप्ताः । तथा च कोपं शमयेत् ॥ २२ ॥

<sup>8</sup> परावप्रहै: संरोधनैभेंदनै: ऋ वर्णश्च

मनुष्ययुग्यापचयः क्षयो हि
हिरण्यधान्यापचयो व्ययस्तु ।
तस्मादिमां नैव विदग्धबुद्धिः
क्षयव्ययायासकरीमुपेयात् ॥ २३ ।
अवश्यनिष्पत्तिमहाफळाढ्यामदीर्घसुत्रां परिणामकल्पाम् १ ।
कामं व्ययायासकरीमुपेयान्न त्वेव जात् क्षयदोषयुक्ताम ॥ २४ ।

### 54 कल्याम्

- 23. Loss of personnel (soldiers and non-combatants) and of transport animals (or means of transport,  $yugy\bar{a}$ ) is destruction or wastage (of resources)— $k\bar{s}aya$ , and loss of gold (or money), grains and provisions constitute drain (of economic wealth) or vyaya. Hence an expedition likely to involve in both  $k\bar{s}aya$  and vyaya should not be embarked upon.
- 24. Inspite of drainage of money (vyaya) an expedition likely to produce decisive gain and rich benefits within a (reasonably) short time (i.e., not prolonged) and likely to be conducive to the interests in future too, may be undertaken, but an expedition likely to involve in destruction (of men and animals) or kṣaya must never be attempted.

कीद्वर्शी यात्रां न यायादित्याह्—मनुष्येत्यादि । क्षयन्ययायासकरी न यायादिति सम्बन्धः । क्षयन्ययायासलक्षणमभिधातुमाह् —मनुष्याः पुरुषगुणोपेताः । युग्यानि युगे साधूनि वाहनानि । तेषामपचयो यः स क्षय इत्युच्यते । हिरण्यं सुवर्णादि । धान्यानि पूर्वमःयावरवापानि । तेषामपचयो यः स व्यय उच्यते । आयासः अध्वस्वेदादिः । तस्माद्विदग्धनुद्धिविजिगीषुरेवंविधां यात्रां न यायादिति ॥ २३ ॥

#### <sup>9</sup> साधनानि

यातव्या च याद्रशी ताद्रशीमभिधातुमाह्—अवस्यनिष्पत्तीत्यादि । अवस्यम्भाविनी निष्पत्ति-र्यस्य महाफलस्य तेनाट्यां सम्पन्नाम् । अदीर्घस्त्नामप्यदीर्घकालाम् । प्रसमाप्तपरिणामां निद्गैषाम् । परिणामकल्पां परिणतफलोन्मुखीम् । कामिमिति वरम् । वरशब्दश्चात्र शोभायां वर्तते । वरं व्ययायासकरीमुपेयात् । न त्वेव जातु नेव कदाचित् क्षयदोषयुक्तां मनुष्ययुग्यविनाशयुक्ताम् । यतस्तत् क्षयात् यालाफलमेव न सम्पद्यते ॥ २४ ॥

## वस्तुष्वशक्येषु समुद्यमश्चे-<sup>55</sup> च्छक्येषु मोहादसमुद्यमश्च । शक्येषु<sup>56</sup>काले न समुद्यमश्च विधेव कार्यव्यसनं वदन्ति ॥ २५।

- <sup>55</sup> समुद्यमश्च शक्येषु
- 56 शक्येष्वकालेषु समुद्यमश्च ; शक्येषुचाकाल ; शक्येष्वकार्येषु
- 25. Attempts to achieve (things or purposes) that are unattainable, not attempting attainable purposes or things out of ignorance and attempting for attainable objects untimely, are the three kinds of lapses of performance (kāryavyasana) according to the ācāryas.

कार्यव्यसनमभिधातुमाह—वस्तुष्वित्यादि । वस्तुषु कार्येषु त्रिवर्गफलेषु, अशक्येष्वसाध्येषु समुद्यमः परमभियोगः । शक्येषु साध्येषु मोहादज्ञानादसमुद्यमोऽभियोगाभावः । शक्येष्वकालेषु समुद्यमश्च । चकाराददेशेषु एवंविधस्यैव कार्य्यस्य व्यसनं वदन्त्याचार्याः । व्यसत्येनं श्रेयस इति व्यसनलक्ष्मणम् । कार्यस्य फलं श्रेयसाद्व्यस्यतिति कार्यासिद्धिस्तस्माद्व्यसनम् ॥ २५ ॥

कामोऽक्षमादक्षिणतानुकम्पा हीः साध्यसं क्रीयमनार्यता च । <sup>57</sup>दम्भोऽभिमानोऽप्यतिधार्मिकत्वं दैन्यं स्वयुथस्य<sup>58</sup> विमाननश्च ॥ २६ । द्रोहो भयं शश्वदुपेक्षणश्च शीतोष्णवर्षाप्रसहिष्णुता च<sup>59</sup> । एतानि <sup>60</sup>काले समुपाहितानि<sup>61</sup>

कुर्वन्त्यवश्यं खलु सिद्धिविद्मम्<sup>62</sup>॥ २७।

- 57 दम्भोतिमा ; दम्भोऽभिमानोऽथ च धार्मिकत्वं
- <sup>58</sup> स्वयुध्य य
- <sup>59</sup> वर्षास्वसहिष्णुता च
- <sup>60</sup> एतान्यकाले
- <sup>61</sup> समुपार्जितानि
- <sup>62</sup> लाभविद्रम्
- 26. Lust (for sensual pleasures), anger (akṣamā), (excessive) charity and sympathy (or lack of charity and sympathy, adakṣiṇatā), (too much) modesty, lack of promptness in taking initiative, crookedness,

dishonesty, arrogance, conceit, (too much) piousness, inferiority complex (dainyam) and non-recognition (or neglect) of the services of one's own men (soldiers and allies),

27. malice, terror (cowardice), negligence of one's own interests, and incapability of bearing the inclemencies of weather in the cold, summer and rainy seasons. Such omissions and commissions at the moment of actions are definite hindrances to success (*siddhivighnam* or *lābhavighnam*).

अन्यान्यपि कार्यव्यसनान्यमभिधातुमाह—काम इत्यादि । कामः श्रोलत्वगादीन्द्रियाणां शब्दादिध्वासिक्तः स्त्रीजने च यू तमृगयादिषु च । अक्षमा कोपः, तज्ञव्यसनलयम्—वाक्षपारुष्यं दण्डपारुष्यमर्थदूषणमिति । एवमक्षमापि लाभविद्यम् । दक्षिणता 10 सानुकोशता । तत्पक्षानुरोधादनैष्ठुर्यम् ।
अनुकम्पा कारुण्यम्—कार्ये साधितेऽस्य विपत्तिः स्यादिति । हीरिति लज्जा, तद्वशादः यथोचितानामकरणात् लाभविद्यम् । साध्वसमप्रागल्भ्यम—अप्रागल्भ्यात् कार्यः नाशयतीति । कौर्यः—वूरो
स्वनाश्रयणीयो भवतीति कार्यः न साध्यति । अनार्यता चिति । आर्यः शिष्टास्तिद्वपर्यया ये अशिष्टा
अनार्याः सत्कार्याकरणालाभविद्यम् । मानो गर्वः—गर्वितो स्वनाश्रयणौयो भवतीति लाभविद्यम् ।
थार्मिकत्वम् परलोकपिक्षया भीरत्वम्—तस्य परातिसन्धानं न सम्भवतीति लाभविद्यम् । दम्भः परवश्वकत्वम्—तस्याविक्वसनीयत्वालाभविद्यम् । अभिमानो मान एव । मानाच केवलं लाभविद्यः क्षयहेतुत्वाद् हानिरेवेति । तथा च कौटित्यः "मानाद् रावणः परदारानप्रयच्छन्, दुर्योधनो राष्ट्राणि,
क्षयमवाप ।" दैन्यमत्यत्येच्छता । अल्पेच्छस्य हि महारम्भाणामप्रवृत्तेर्लाभविद्यम् । स्वयूथ्यस्य
विमाननमिति । सामुदायिकानां विमाननं मानाकरणम् ॥ २६ ॥

द्रोह इत्यादि । द्रोहो मित्रद्रोहादिकं लाभविष्ठम् । भयमिति भीस्ता । सङ्कोशाधर्मानर्थ-भीरुभयेनेति कौटित्यः । भयमि (लाभविष्ठम् )भयात् साध्यमि न साधर्यात । शक्वदुपेक्षणं चेति । सिद्धानामप्यर्थानामन्यायाय् पद्रवोपेक्षणमिति । शीतोष्णवर्षास्वसिह्णुता च । असिह्णुः कथं कार्यं साधयतीति लाभविष्ठम् । एतान्यन्यान्यिप काले 100 देशे चेत्यर्थात् उपार्जितानि कुर्वन्त्यवद्यं खद्ध सिद्धिविष्ठं लाभविष्ठद्रचेति ॥ २७ ॥

<sup>10</sup> अदक्षिणता पाठे अदाक्षिण्यम् । दाक्षिण्याभावे अनुजीविनां भक्तिहासेन कार्यविष्वंसः । <sup>104</sup> अकालेऽदेशेचेत्यर्थात

### निजोऽथ मैत्रश्च समाश्रितश्च

सम्बन्धजः कार्यसमुद्भवश्च ।

भूतो 624 गृहीतो विविधोपचारैः

पक्षं बुधाः सप्तविधं वदन्ति ॥ २८।

सदानुवृत्त्या<sup>63</sup> गुणकीर्तनेन

निन्दासहत्वेन च <sup>64</sup>रन्ध्रगुप्त्या ।
तद्र्थशौयोंग्यम<sup>65</sup> सङ्कथाभिः

पक्षोऽनुरागी स <sup>66</sup>हि वेदितव्यः ॥ २६ ।
कुळीनमार्थः श्रुतवद्विनीतं

<sup>67</sup>मानोन्नतं सम्यमहार्यबुद्धिम् ।
हतन्नतोर्जा मतिसत्त्वयुक्तं

सद्व तपक्षं खळु तञ्च<sup>68</sup>विद्यात् ॥ ३० ।

<sup>63</sup> सदानुस्रत्या

64 चरित्रगुप्त्या

65 शौचोद्यम

<sup>66</sup> रागीति स

67 नोतमलोलुपं सत्यमहार्यमन्यैः

68 तं हि ; मित्रमिच्छेत्

- 28. Wise men say that there are seven kinds of parties (associated with a ruler), viz., his own men (dependents and friends), those of his allies (lent to him), those who have taken refuge (with him), those who are related to him (agnates and cognates as well as those related by marriage), those who are associated for some specific purposes or actions, his servants (employees) and those who have been won over by various services and gifts.
- 29. The devotion of such parties may be ascertained from their obedience (to the ruler) under all circumstances, singing praise of his merits, toleration of uncharitable remarks about them (if made by the ruler), non-disclosure of holes (randhra-guptyā) or weaknesses (of the ruler), and always speaking (to others) eulogising the richness (or prowess) and energy (of the ruler).
- 30. A well-merited loyal party may be recognised from his noble ancestry, Ārya-like conduct (i.e., polished behaviour), knowledge of the Vedas (i.e., learning), politeness, meritoriousness, (averseness to lust alolupain), cultured bearing (sabhya) (truthfulness), straight-forwardness (i.e., not prone to deceitfulness) in dealings with others, gratefulness, energy, intellect and firmness (in allegiance).

साहाय्यार्थं सप्तविधं पक्षमिभधातुमाह—निजोऽथेति । निज इति सुभक्तबन्धुवर्गः । मैल इति निर्निम्तपक्षः । समाश्रितः इति प्रतिपक्षभयादाश्रयं गतः । सम्बन्धज इति यौनमौल-स्नौचोदितः । यौनः कन्यादानप्रहणकृतः । मौलः मुखकृतश्र व्याख्यानादिभिः शिष्योपाध्यायकृतः । स्नौच इति । यह्नोपकरणं स्न् गित्युच्यते । तथा होमेन दीक्षोत्तरकालं गुरुशिष्य लक्षणः (ऋत्विग्यजमानयोः ) स्नौच इत्यभिधीयते । कार्यसमुद्भवश्र कार्यार्थं समुदिते तेन्न भि समुत्पन्नसख्यः । सृत इति भरणेनात्मसात्कृत इति । गृहीतो विविधोपचारैरिति भोजनाच्छादनादिभिः एवं पक्षं सहायवर्गं बुधाः सप्तविधं वदन्तीति प्रतीतम् ॥ २८ ॥

पक्षस्य विजिगीष्त्रनुरागलिङ्गान्यभिधातुमाह —सदेति । सदा सर्वदैवानुस्रत्यानुसर्णन । गुण-कीर्तनेन विजिगीषुगुणानां ख्यापनेन । निन्दासहर्त्वन च, रन्ध्रगुप्त्या छिद्रगोपनेन । तदर्थ शौयौद्यमध तथार्थसङ्कथाइचेताभिः पक्षः सप्तविधोऽप्यनुरागीति वेदितव्यः ॥ २६ ॥

पक्षस्य गुगानिभधातुमाह — कुलीनिमत्यादि । कुलीनमुभयकुलिविशुद्धम् । आर्यं कृतलक्षणम् । श्रुतं शास्त्रं श्रवणं च तिक्ष्रिये यस्यासौ श्रुतवांस्तासां विनीतइचेति तम् । मानौन्नतं मानेन सम्मानेन उन्नतं महान्तम् । अलोल्वपमितिपाठे परस्त्रीधनादिष्वलम्पटम् । सभ्यं साधारण रीतिनीतिन्नम् । सत्यिमितिपाठे अमृषावादिनम् । आहार्यमन्येः प्रतिपक्षादिभिरनिभहरणीयम् । कृतज्ञता, ऊर्जा बलं । वितः प्रज्ञा, सत्त्वं व्यसनेऽभ्युदये च यदिवकारि, तैर्युक्तं ; सद्वृत्तपक्षं सदाचार पक्षं । खिल तं हि विद्यात् ॥ ३० ॥

<sup>11</sup> समुदितेन

110 ओजी बलं

<sup>1 1 b</sup> सदादर पक्षं

# उद्योगमेत्राधृतिसत्त्वसत्य त्यागानुरागस्थिति गौरवाणि । जितेन्द्रियत्वं प्रसहिष्णुता हीः प्रागरुभ्यमित्यात्मगुणान्<sup>००</sup>वदन्ति ॥ ३१ ।

## <sup>69</sup> गुणप्रवेकः

31. The qualities of the king himself ( $\bar{a}tmaguna$ ) are--energy, intellect, composure (dhyti), firmness (in decisions), truthfulness, liberality, affection (for the subjects and dependents), power of main tenance of law and order (sthiti), glory, self-control, endurance, dignity of bearing ( $hy\bar{i}$ ), and eloquence ( $pr\bar{a}galbhya$ ).

उक्तापि विजिगीषोरात्मसम्पद् यानप्रसङ्गात् पुनरुच्यते अत्यादरार्थम् । आह—उद्योगेत्यादि । उद्योगः उत्साहः मेधा प्रज्ञा । धृतिरविषादिता । सत्यसत्त्वं कृतकृक्षणे । त्यागः पात्रेषु दानम् । अनुरागो गुणेष्विति द्रष्टव्यम् । स्थितिरविचलत्वम् । गौरवं महिमा । एतानि, जितेम्द्रियत्वं कृतलक्षणम् । प्रसिह्णुता च क्रेशायासादीनाम् । हीर्लज्जा, प्रागल्भ्यं जितसभत्वम् । इति प्रकारः आत्मगुणप्रवेकः आत्मसम्पदुक्तगुणानामेतेषां मध्ये एते गुणा विविक्तां इत्यर्थः ॥ ३१ ॥

मन्त्रस्य शक्ति सुनयोपचारं<sup>70</sup>
सुकोशदण्डो<sup>70</sup> प्रभुशक्तिमाहुः।
उत्साहशक्तिं बळवद्दविचेष्टां<sup>71</sup>
विशक्तियुक्तो भवतीह जेता॥ ३२।

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> सुनयप्रचारं

<sup>&</sup>lt;sup>70#</sup> स्वकोशदण्डौ

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> बलबुद्धिचेष्टां

शेष्ठां सुदाक्ष्यं व्यसनेष्वदैन्यमृत्साहसम्पत्स्वितधीरता च<sup>72</sup>।
आत्यन्तिकी<sup>73</sup> शास्त्रसमुद्भवा च
सांसर्गिकी धीः परिणामिनी च ॥ ३३।
उत्साहसत्त्वाध्यवसाय<sup>74</sup>चेष्ठादाढ्यं च कर्मस्विति<sup>75</sup>पौरूषश्च।
अरोगता कर्मफलोपपत्तिदैवानुकृत्यं हि निराधिता च ॥ ३४।

<sup>72</sup> सम्पद् िध भीरता च <sup>73</sup> औत्पादिकी

- <sup>74</sup> सत्त्वव्यवसाय <sup>75</sup> कर्म स्विह
- 32. Administration in conformity with the rules of polity depends on mantraśakti (effective counselling); proper uses of kośa and daṇḍa (treasury and army) depend on prabhuśakti (personal ability of the ruler) and utsāhaśakti (energy) generates initiative and forceful exertion. One who is endowed with the three powers (trisaktiyukta) becomes a victor.
- 33. Promptness and expedition (in action), skilfulness (in execution of works undertaken), capability of repelling calamities and courageousness in warfare are the wealth (benefits) derived from  $uts\bar{a}ha\dot{s}akti$  (power of energy). Wisdom derived from the study of the  $S\bar{a}stras$  yields current benefits, and that from the association with the wise yields future benefits (i.e., in the life beyond).
- 34. Energy, firmness, industriousness, endurance in exertions and devotedness to duties are identified as manly efforts (pauruṣa). Healthiness (free from diseases), achievement of success in (or completion) of any venture or undertaking, and absence of sorrow or distress (ādhi) are considered as favours of Providence (daivānukūlyam).

शक्तित्रयस्वरूपमिधातुमाह—मन्त्रस्य शक्तिमित्यादि । मन्त्रस्य शक्ति सुनयस्य उपचारं प्रयोगमिति, सुनयप्रचारमिति पाठान्तरम्, यस्य "षाङ्गुण्यस्य यथोद्देशावस्थानं नयः" इति कौटित्यः । सुकोशदण्डौ शोभनकोशदण्डौ प्रभुशक्तिमाहुः । तथा च कौटित्यः—"कोशदण्डबलं हि प्रभुशक्तिरिति" । उत्साहशक्ति बलततो विजिगीषोविचेष्टामाहुराचार्याः । त्रिशक्तिसुक्तो भवतीह राजा । शक्तिरहितस्तु राजैव न भवति ॥ ३२ ॥

उत्साहगुणानाह—शैघ्रमित्यादि । शेघ्रमाशुकार्यनिष्पादकत्वम् । सुदाक्ष्यं सुकौशलम् । व्यसनेष्वापत्सु अदैन्यमक्लैव्यम् । युधि संप्रामे धीरता नाभीरत्वम् न इत्यत्र अतिधीरता न मुद्रित पाठः । एतत् सर्वमृत्साहसम्पत् उत्साहगुणसमूहः । तथा न नौटित्यः "शौर्यममषौ दाक्ष्यं नोत्साह-गुणा" इति । मेधाविशेषानभिधातुमाह 18—औत्पादिकीति । उत्पाद उत्पादनं तत्र भवा .औत्पादिकी या नाम प्रतिभेत्युच्यते, ययानालोन्ति एवार्थं प्रतिभाति । आत्यन्तिकीति पाठे बहुला

शास्त्रसमुद्भवा शास्त्रसंस्काराद् या बुद्धिरुत्पर्यते । "श्रुताद्धि प्रज्ञोपजायत" इति वचनात् । सांसर्गिकी बुद्धिर्महाजनसमागमाद्या समुत्पर्यते । धीर्बुद्धिः परिणामिनी उक्तकारणव्यतिरेकेणैव परिणामात्-परिपाकादन्वयव्यतिरेकाभ्यां विचार्यमाणे या परिणमत् इति चतुर्विधा बुद्धिरिति ॥ ३३ ॥

भूयोऽपि यानगुणानुष्टाने विजिगीषोः सामग्रीमभिधानुमाह—उत्साहेत्यादि । उत्साहः कृत-लक्षणो मानस उद्योगः । सत्त्वमिष कृतलक्षणम् । अध्यवसायोऽधिकतरोऽवसायः । तञ्जनिता करणानां चेष्टा चलनस्पन्दनादिका । तल्ल दार्ढ्यः दृढ्दवं च । कर्मसु युद्धादिषु, अतिपौरूषमिति-शौर्यम् । अरोगता व्याधिरहितत्वम् । कर्मफलोपपत्तिः कर्मफलेन सहयोगेन या उपपत्तिर्भुक्तिः सा च यदा विद्यते दैवानुलोम्यं दैवस्य दृष्टफलसाधकस्यानुकूलता । निराधिता—मानस दुःखमाधेस्तस्माक्षिर्गतो निराधिस्तस्य भावः ॥ ३४ ॥

<sup>13</sup> मेघागुणमभिधात्

<sup>13</sup> चलस्यन्दनादिकाः वलनस्पन्दनादिकाः

पक्षादिदानेन<sup>70</sup> गृहीतकोशः पक्षादिहींनं रिपुमभ्युपेयात्। इति प्रसर्पन् नियतं समुद्र-प्रक्षास्तितं<sup>70</sup> तां स्थाते धरिबीम्॥ ३५।

<sup>6</sup> नानेन <sup>768</sup> तान्तां

35. Pooling of resources of the loyal supporters (pakṣas of seven types, vide v. 28) and arranging for sufficient funds, a vijigīṣu should march against the enemy, (when the latter is) disunited (cut off) from his supporters, pakṣādihīnani. Acting always in this manner he acquires dominion over the earth washed by the ocean (i.e., becomes the cakravartī, emperor).

पक्षादिनेति । पक्षः सप्तविधोऽप्यनन्तरोक्तः । आदिग्रहणादौत्साहिकादिबलयुक्तः 14 । गृहीत कोशः "कोशाधीनो राजेति" वचनात् । पक्षादिहीनं रिपुमभ्युप्रेयात् । जयस्य निःसन्दिग्धत्वात् । इत्येवमुक्तप्रकारेण प्रसर्पन् विजिगीषुः समुद्रप्रक्षालितान्तां चतुस्समुद्रमेखलां लभते धरित्रीं पृथिवीमिति ॥ ३५ ॥

<sup>14</sup> प्रहणाहे शिकादिबल

कालो गजानां सजलाभ्रजालो यातुं तदन्यश्च तुरङ्गमाणाम् । नात्युष्ण<sup>77</sup>वर्षोष्ण<sup>78</sup>तुषारयुक्तः सम्पन्नशस्यस्त्वितिकालसम्पत्॥ ३६ ।

## राबाबुळूको<sup>79</sup>विनिहन्ति काकं<sup>80</sup> काकोऽप्युळूकं रजनीव्यपाये। . इति स्म कालं प्रसमोक्ष्य<sup>81</sup> यायात् काले भवन्तीह<sup>82</sup> समोहितानि॥ ३७।

- 79 वुळूकोपि निहन्ति 80 काकान् काकोऽप्युलकान्
- <sup>81</sup> समुदीक्ष्य <sup>82</sup> फलन्गीह
- 36. The propitious time (i.e., in consideration of benefits of different seasons or  $k\bar{a}lasampad$ ) for marching with elephant forces, is when the sky is overcast with rainbearing clouds (i.e., in the rainy season), and with cavalry forces in other seasons (in summer, autumn or spring), and for marching with army the season should not be too rainy or hot or cold (being snow-clad), rather it should be the time for harvesting (when the land is full of ripe grains i.e., autumn).
- 37. The owl kills the crow during the night and the crow kills the owl when the night passes away (i.e., in day time). In the same way the vijigīṣu should undertake a march (against the enemy) having reviewed favourable time only leads to fruitful results (i.e., gain of dominion).

कालदेशावभिधातुमाह—काल इति । मजलाश्रजालः सजलजलदपटल्युक्तः कालः गजानां, तदन्य वर्षातिरिक्तः कालः तुरङ्गमाणामश्वानां यातुं प्रयातुं प्रशस्त इति शेषः । अतएव नात्युष्णवर्षाऽपि तुषारयुक्त शीत समन्वितः न भवति यः । सम्पन्नसस्यस्त्विति । कालसम्पत् कालगुणसमूहोऽ-यमिति ॥ ३६ ॥

अनुकूलप्रतिकूलकालयोर्गुणदोषानभिधातुमाह—रात्रावित्यादि। उद्धकः पेचकः रात्रौ काकं वायसं विनिहन्ति विनाशयति रजनौन्यपाये दिवसे काकोऽपि उद्धकं विनिहन्ति। इति हेतोः लब्धकालबलात् सर्वं साधनीयमिति ज्ञात्वा आत्मवलानुकूलं कालं समीक्ष्य यायात् विजिगीषुः। समीहितानीति पृथ्वीलाभपालनादोनि॥ ३७॥

# श्वा नक्रमाकर्षति कुळसंस्थं श्वानञ्ज नकः सिळळाभ्यूपेतम् । व्यायच्छमानो ध्रु वमभ्युपैति देशस्थितः कर्मबळोपभोगम्<sup>83</sup> ॥ ३८ ।

#### 83 फलोपभोगम

<sup>38.</sup> Dogs attack (overpower) the crocodile while on the beach (i.e., on land) and the crocodile (overpowers) the dog while in water. So the *vijigīṣu*, who takes advantage of the land favourable for marching, achieves sure success.

देशबलाबलमभिधातुमाह—स्वा नकमित्यादि । स्वा वुक्कुरः वुलसंस्थं तीरस्थित नकं वुम्भीरं आकर्षिति आक्रामित । नकश्च सलिलाभ्युपेतं जलेऽवतीर्णं स्वानं आकर्षित । एवं देशस्थितः अनुकूल-स्थानस्थः व्यायच्छमान उद्योगं कुर्वाणः । शेषं स्पष्टम् ॥ ३८ ॥

84 समहीरुहञ्च

85 नावावृतं : नावादितः : नानावृतं

- 852 पत्तिबलान्याते : वलान्यातो
- <sup>86</sup> पततीह तोये ; पतताश्रकाले ; वर्षति पर्जन्ये
- 86a त्वनूपोदक : प्रभृतोदक कक्ष : 87 सुखं हि
- 39. (About the suitability of the different wings of the army visà-èvis the route it is stated thus). Cavalry is suitable for the plains and elephants for uneven or rocky regions as well as for water-logged areas, in the latter case accompanied by the fleet of boats  $(n\bar{a}v\bar{a}v\gamma toin)$ . For operation in mixed areas (i.e., where some portions are plain, some rocky and some marshy) the army in requisite contingents should be employed after careful assessment of the situation.
- 40. March through desert regions should be undertaken when rains fall (i.e., in the rainy season), and for the capture of a fort surrounded by water (i.e., an island fort) in summer, and through a mixed region (i.e., some portions of which are deserts and some waterlogged) the ruler should march as found convenient on a proper assessment of the situation, in order to achieve victory.

समविषमिश्रमार्गे यानक्रमिश्रातुमाह—समं तुरङ्गेरित्यादि । समं देशं तुरङ्गेरिच्छेत् । विषमं च देशं नागैः । तथा च जलाट्यं समहीधरं नागैर्गच्छेत् । <sup>16</sup>नावावृतमद्भिः जलाट्यं देशं गच्छेत् । मिश्रमिति समविषमजलपर्वतोपेतं यथाबलं प्रसमीक्ष्य निर्णयं कृत्वा, इति गन्तुं शक्यत इति, पत्तिबलानुयातैश्च गच्छेत् ॥ ३६ ॥

मरुप्रगाइमिति । मरुप्रगाइं निर्जलं देशम् । पर्तात स्म तोये वर्षति पर्जन्ये, जलसौकर्यार्थम् । प्रीष्मे त्वनुपोदक-कक्षदुर्गमिति-अनुगता भाषो यश्मिन् असावन्यः खङ्गोदक इत्यर्थः । अनुपरुदकैः कक्षेस्तृणगुल्मेश्च दुःखेन गम्यत इति अनुपोदककक्षदुर्गस्तम् । मिश्रमिति मरुप्रगादत्वानुपोदकवक्षदुर्गत्व-युक्तं संवीक्ष्य यथासुखं सुखानतिकमेण गच्छेक्षरेन्द्रो विजयाय देशमिति प्रतीतम् ॥ ४० ॥

15 नावावृतं च यथापत्ति निर्णयं कृत्वेति मरुद्भिबलानुयातिश्व जलाट्यं ; नावावृतेश्वापत्तिनिर्णयं कृत्वेति मरुद्भि नरुद्धि ...

# न चातितोयं न च तोयहीनं युक्तं च सम्यग्यवसेन्धनेन । उपेत्य मार्गः बहुतक्षयुक्तः <sup>88</sup> सुख<sup>89</sup>प्रयाणे रिपुमभ्यपेयात् ॥ ४१ ।

<sup>88</sup> तज्ज्युक्त'

<sup>89</sup> सुखं प्रयाणे ; स्वप्रयाणे

41. Avoiding an overflooded route and also that devoid of water, a ruler should march through such tracts as abound in ample fodder and fuel (for the army), as advised by road experts, so that it (the army) may move comfortably and defeat the enemy.

एतदेव द्रदियतुमाह—न चातितोयिमित्यादि । न चातितोयं बहुजलं गमनिवृह्गहेतुत्वात् । न च तोयहीनं पिपासाबाधभयात् । युक्तं च सम्यग्यवसेन्धनेनेति—यवसं सस्थानां पलालादि चतुष्पदो-पयोगि, इन्धनं पाकोपयोगि, ताभ्यां युक्तमुपेत्य प्राप्य मार्गं बहुतज्ज्ञयुक्तं मार्गं जानन्तीति तज्ज्ञास्तैबहुभिर्युक्तमसंमोहार्थं सुखप्रयाणैः क्लेशाभावाददीर्ध्येरित्यर्थः । रिपं यातव्यमभ्युपेयात् गच्छेदिति ॥ ४१ ॥

## <sup>90</sup>सुवीवधासारमुपेततोयं विश्वासिभिः<sup>91</sup> क्रान्तजलं विशुद्धम् । तन्मात्रमेव<sup>92</sup> द्विषतामुपेयादु यस्मान्न कुर्यादपद्यानमार्तः ॥ ४२ ।

<sup>90</sup> स्ववीवधा

<sup>91</sup> विश्वासिताकान्तजनं

#### 92 तन्मार्गमेव

42. In covering the distance in course of the march (embarked upon) the *vijiqīṣu* must be careful in maintaining the line of communication for the supply of provisions as well as of support from the allies, and also in securing water resources (i.e., about the availability of water in the region). He should also arrange for restoration of allegiance (i.e., of confidence in the powers of the ruler) of the people, which might have been shaken (for some reason or other) The *vijigīṣu* should confine his march into the enemy country upto that extent (i.e., where facilities indicated above, are undisturbed), otherwise he may be involved in serious troubles from enemy quarters leading to failure of his mission.

यानप्रमाणमभिधातुमाह—सुवीवघेत्यादि । शोभनौ वीवधासारौ यत्र "स्वदंशादन्वायितवीवधः, आसारो मित्रबलमिति कौटिल्यः (१०।२।६-७)। अनु पश्चादायितरागमनं भक्ताच्छादनादेवीवधः, आसारो मित्रबलं, ताविविच्छिनौ पश्चादनवरतं प्रविशन्तौ यस्मिन् । उपेततोयमिति जलयुक्तम् । विश्वासिभः विश्वस्तैः क्रान्तजलं आयत्तीकृत जलं यत्र तम् । विश्वासिताक्रान्तजनं पाठे दाहलोपादि-विवारणादभयप्रदानेन विश्वासितः कृतविश्वासः आक्रान्तजनो यस्मिन् तम् । विश्वद्वमिति चारादिभिः कृतप्रयुक्तशोधनम् । तन्मात्रं तावत्प्रमाणमेव मार्गः द्विषतामुपेयाद् गच्छेत्, यस्मान्न कुर्यादपयानं निवर्तनमार्तः (मार्गः) शत्रुकृतोपद्रवापनः इति ॥ ४२ ॥

# ये दूरयात्रां<sup>93</sup> सहसा विशन्ति मूढ़ा रिपूणामविचार्य भूमिम्। ते यान्ति तेषामचिरेण खड्गधारापरिष्वङ्गमयत्नसाध्याः<sup>94</sup>॥ ४३।

<sup>93</sup> मार्ग ; मात्रां <sup>94</sup> साध्यः ; साध्यम्

43. Those foolish rulers, who without properly assessing the condition of land suddenly proceed far (i.e., beyond the favourable region which maintain their supply line in tact) into the enemy territory, soon fall under the fire of enemy action (i.e., are entrapped by the enemy forces) and are easily beaten.

मार्गातिकमे दोषं दर्शयन्नाह—ये दूरमार्गमिति। येऽभियोक्तावो दूरमार्गमिनिहित-प्रमाणाधिकां भूमि सहसा शीघ्रमेव विश्वन्ति मृद्धाः परामर्शरहिताः रिपूणामविचार्य विचारमकृत्वा ते यान्ति तेषामरीणामचिरेण खड्गधारा परिष्वङ्गमालिङ्गनं तदालिङ्गनानमृत्युं प्राप्नुवन्तीत्यर्थः। ये दूरयात्रामिति पाठे दूरतर प्रदेशे यात्रां विशन्ति आश्रयन्ति । अयक्रसाध्याः सुखसाध्या एव ॥ ४३ ॥

मार्गे च दुर्गे १० विनिविष्टसैन्यो

विधाय रक्षां विधिवदु विधिन्नः।

सन्नद्धपाःर्वस्थितवीरयोधः

सेवेत साध्वीं सुख<sup>96</sup>योगनिद्राम् ॥ ४४ ।

भ्रमत्तुरङ्गद्विरदेन्द्रह्रे वां

घण्टास्वनासादित<sup>97</sup> कर्णरन्धः।

तदन्तरा<sup>98</sup> च प्रतियोधवृत्तां<sup>99</sup>

के जाव्रतीत्यादर¹०ºमाद्रियेत॥ ४५।

<sup>95</sup> दुर्गीपनिविष्ट

<sup>96</sup> निशि योग

<sup>97</sup> पूरित ; स्वादित

ºº तदन्तरान्त ; तदन्तराल

°° प्रतिबोधवर्ती : प्रतिबोधवर्त्तं : प्रतियोधवर्त्तं

100 त्याहित आद्रियेत ; राजा गृहीत्वा व्रतमाद्रियेत

- 44. Whi'e resting during the night in course of the march, in encampments (mārge ca durge) the vijigīṣu should take necessary protective measures as advised by experts and (for the security of his own person) should have by his side fully armed brave warriors and should sleep like a yogī (i.e., alert even in sleep).
- 45. The *vijiqişu* should (be so alert even while asleep as to) wake up at the slightest sound of movements of horses and elephants outside by the neigh of horses and tingling of bells (round the neck) of elephants reaching his ears, and promptly raise an alarm enquiring who are awake (to keep guard at this hour).

मार्गे निशि योगिनिद्रां वहतः 16 प्रयाणे दुर्गेऽपि शयनकल्पमिभधातुमाह—मार्गे चेत्यादि । वहन् प्रयाणके दुर्गोपिनिविष्टसेन्यः जलभवंतवनादिभियों दुर्गप्रदेशः तत्रोपिनिविष्ट सेन्यं यस्य स तथा विधाय रक्षां विधिवदिति यथा परावस्कन्दा न प्रभवन्ति । विधिज्ञ इति रक्षाविधिज्ञः । सज्जद्भपार्थः स्थितधीरयोध इति सुगमम् । सेवंत निशि साधीमिति निर्दिष्टरात्रियाममात्रां न न्यूनां नाधिकां साधीमित्यर्थः । योगिनिद्रामिति योगीव निद्रासेवावसरेऽपि सचेतन एवेत्यर्थः ॥ ४४ ॥

श्रमत्त्रक्के ति । निश्चि राजावासपार्श्वतो श्रमन्तो ये तुरङ्गा द्विरदेन्द्राश्च तेषां यथाक्रमं होषा अश्वहोषितं घण्टास्वनाश्च तेरास्वादिते प्राप्ते कर्णरन्ध्रे यस्य विजिगीषोः स तथा । तदन्तराले च तेषां होषाघण्टास्वनानां अन्तराले मध्ये प्रतिबोधवर्ती निद्राच्छेदवर्ती "के जाम्रतीति," के यामनियुक्तपुरुषा जाम्रतीति बोधवर्तिनो वर्तन्त ? एवंविध प्रश्नपूर्वकमादरमादियेत भूयोभूयः पृच्छेदित्यर्थः ॥ ४५ ॥

<sup>16</sup> वहन्

ततः प्रबुद्धः शुचिरिष्टदेवः

श्रीमद्विभूषोज्ज्वलितः प्रहृष्टः।

सेव्येत मनित्रप्रबरैर्यथावत्

पुरोहितामात्यसुहृद्गणेश्च॥ ४६।

कर्तव्यतां तैः सह संविचार्य 101

यानं समास्थाय 102 विचित्रयानः।

कुलोद्गतेः शस्त्रिक्षित्रहरूवै-103

बहिर्न्निरीयात् परिबारितः सन् ॥ ४७।

101 सम्प्रधार्य

102 समारुहा

103 रात्मकल्पे ; रात्मतुल्ये

46. Waking up (in the morning) the ruler, after usual purification (ablutions) and worship of deities (*istadeva*), should appear dressed in regal dresses and ornaments with a cheerful mien and dignified bearing to grant audience to counsellors, chiefs of staff, priests, ministers and well-wishers to enable them to do him homage.

47. Deciding upon the performance of (royal) duties in consultation with them (counsellors) the ruler should set out riding gaily decorated vehicles (*vicitrayāna*), escorted by armed soldiers of known families (i.e., hereditarily in service) and as trustworthy as his own self.

तत इति । 'एवं निशां गमयित्वा । प्रयुद्धो गतिनदः । शुचिरिति कृताबश्यकरणीयः । इष्टदेवः पूजितेष्टदैवतः । श्रीमद्विभूषोज्विलतः श्रीमती या विभूषा तयोज्विलतः भास्वरतां नीतः । प्रहृष्टः सर्वदा प्रहृषेवता विजिगीपुणा भवितव्यमिति । सेव्येत मन्त्रिप्रवरैर्यथावत् पुरोहितामात्य-सुहृद्गण्येरचेति प्रतीतम् ॥ ४६ ॥

कर्तव्यतामिति । तैमेन्त्रिभिः परिवारादिभिः सह कर्तव्यतां करणीयं यत्कार्यः तत्सम्प्रधार्यालोच्य यानं यात्रां समस्थाय प्रारभ्य विचित्रयानं विचित्राण यानानि युग्यवाहनादीनि यस्मिन् कुलोद्गतैरभिजातैः शस्त्रिभिर्घनुरादिशस्त्रयुक्तेरात्मतुल्येविक्वासेनात्मसहशेः परिवारितो बहिनिरीयात् निर्गच्छेत् ॥ ४७ ॥

पश्येन्नृपो हस्तिरथाश्वचर्या' 104

सामूहिकं योधगणं पृथक् च । विवक्षितांश्च द्विरदेन्द्र<sup>105</sup>मुख्यां-स्तुरङ्गमांश्चापि<sup>106</sup>विधानयुक्तान् ॥ ४८ ।

104 इववर्यान् :

105 द्विरदान् द्विरहस्तुरङ्ग

106 इचेव

48. The king should personally inspect the exercise  $(cary\bar{a}\dot{m})$  or parade of the contingents of elephants, chariots, cavalry and infantry in group formations  $(s\bar{a}m\bar{u}hika\dot{m})$  as well as severally (unit by unit). He should also inspect twice a day (dviralma), in the morning and evening) the arrangement of distribution of prescribed food and drink to the elephants and horses (of the army).

पश्येदित्यादि । पश्येत् निरूपयेत् ततः हस्तिरथाश्ववर्यान् <sup>17</sup> संवरणानि व्यूहविनियोगार्थं सामुहिकं समूहेन संसष्टं योधगणं, पृथक् प्रत्येकं च विवक्षितांश्र द्विरदान् गण्यमानानन्तर्गतान् <sup>18</sup> द्विरह्नो दिवसस्य भागद्वये मायं प्रातश्च । तुरङ्गमांश्र द्विरह्नो विधानयुक्तान्, विधानं <sup>10</sup> खादन-भोजने ॥ ४८ ॥

<sup>17</sup> रथाश्ववर्गान्

<sup>18</sup> गण्यमानान्तर्जालात्

<sup>19</sup> विधिना खादभोजनेन

सुखोपगम्यः स्मितपूर्वभाषी

प्रियं वदेदु<sup>107</sup>वृत्त्यधिकं च दद्यात्।

प्रियेण दानेन च संगृहीताम्<sup>107</sup>

त्यजनित भर्तर्यपि जीवितानि॥ ४६।

107 वदो ; वदन्

<sup>1078</sup> तास्त्यजन्ति

49. The ruler should be easily accessible (sukhopagamya) to all and receive them with a smile and sweet words. In addition he should pay his dependents over and above their dues (i.e., he should be generous in payments). Because when payments are blended with sweet words, priyena dānena) (the dependents become so much gratified that) they even (do not hesitate to) lay down their lives for the master.

सुखोपगम्य इति । सुखेनैव सेवार्थमुपगम्यत इति । स्मितपूर्व भाषितुं शीलमस्येति । तथा प्रियं वदन् सर्वदा सर्वत्र वृत्त्यधिकं दद्यात् कार्यकाले । किमर्थमित्याह—प्रियेण दानेन च संग्रहीता भृत्या भर्तरि विषये जीवितान्यपि त्यजन्ति ॥ ४६ ॥

## रथाश्वनीकुञ्जरयानयोग्यो नित्यिक्रियः स्याद् धनुषि<sup>108</sup> प्रगल्भः। सुमेधसां कर्मणि दुष्करेऽपि नित्यिक्रिया कौशलमादधाति॥५०।

<sup>108</sup> धनुषः

50. Regular exercises (by soldiers) in the use of chariots, horses, boats and elephants and even bows and arrows develop efficiency. By sharpening their intellect by regular practice one attains mastery in jobs however difficult they may be.

रथाइवेत्यादि । नित्यिकयं आरोहणावतरणतः <sup>20</sup> परिशुद्धिस्थेर्यापादनार्थम् । धनुषि धनुवेदे प्रगल्भः प्रौडः स्यात् । नित्यिकिय एव कस्मादित्याह—सुमेधसां सुप्रज्ञानां कर्मणि दुष्करेऽिष नित्यिकिया क्रिया कौशलं प्रवीणत्वं आद्धाति करोति । तथा चोक्तम्—अभ्यासः कर्मणां <sup>21</sup>सत्यमुत्पादयित कौशलम् । विधिना तावदभ्यस्तं यावतसृष्टा मृगेक्षणा ॥ ५० ॥

<sup>30</sup> आरोहणाभिरतः परे शुद्धिसौर्यापाद

<sup>21</sup> सम्यगुत्पादयति

सन्नद्धमुच्चैर्द्विपमास्थितः सन् सन्नद्धसैन्यानुगतोऽविकुर्वन् 100 । सामन्तदूतेन हि साधुमन्तः 110 प्रवीरयोधान्तरितेन यायात् ॥ ५१ ।

<sup>109</sup> नुगतः प्रकुर्वन् <sup>110</sup> मन्त्रं

51. Riding an elephant and well armed and escorted by trusted armed soldiers, the ruler should set out on an expedition after consultations with the ambassadors of the feudatory princes, and keeping himself behind the contingent of brave heroes (i.e., the brave heroes would be the vanguard of the army).

सन्नद्धमुच्चैरित्यादि । सन्नद्धं सुसज्जितं उच्चैः महान्तं द्विपमास्थितः आरूदः । ततः सन्नद्ध-सैन्यानुगतः सन्नद्धैः सैन्यैः अनुगतः अनुयातः । अविकुर्वन् विकारपरिवर्जितः । सामान्यालापने मन्त्र- शन्दप्रयोगो द्रश्यते । अरिदूतेन गुप्तभाषणस्यासम्भवात् । प्रवीरयोधोन्तरितेन, विख्वासाभावात् । इत्येवं योयात् । बलसौष्ठवं परदृतस्य दर्शयितुमिति ॥ ५१ ॥

# आलोकयेद् बुद्धिगुणोपपन्नै-श्चरैश्च''' दान्तैश्च परापचारम्'''\*। एतैर्विमुक्तो''<sup>2</sup> भवति क्षितीन्द्रो जनैरनेत्रैश्च समानधर्मा॥ ५२।

111 श्वारैर्दतैश्व ; श्वरैश्व दूतेश्व

1118 परप्रचारम्

112 वियुक्तो

52. The ruler should focus his attention on the (lapses of) administration of the enemy by information supplied by his intelligent corps of spies and ambassadors. Without their help the ruler would be like those who are destitute of eyesight (i.e., blind).

याने विधेयमाह—आलोकयेदित्यादि । अष्टौ बुद्धिगुणाः ग्रुश्रूषाश्रवणग्रहणधारणविज्ञानोहापोह-तत्त्वाभिनिवेशलक्षणा । समानधर्मा समानगुणः । धर्मशब्दो गुणऽपि वर्तत इति । यस्य राज्ञः सम्यग् ज्ञानसम्पन्नाश्वरा दृताश्व न विद्यन्ते सोऽन्धः एवंत्यर्थः ॥ ५२ ॥

# विलोभयन् किञ्चिद्दिप प्रयच्छन् कुर्चीत मित्रं द्विवतो न पानम्<sup>113</sup> । राष्ट्रादभीक्ष्णं द्विवतः प्रपण्यं<sup>114</sup> पण्यैर्हितन्नालिकयाऽददीत<sup>115</sup> ॥ ५३ ।

113 द्विषतोऽन्तपालम्

114 प्रपण्य

115 पणेहितं ; पण्यं हितं ; नाड़िकयाददीत ; नाधिकया ,

53. Antapālas or frontier guards of the enemy should be befriended by some tempting offers, and the disaffected elements of the enemy state by supply of some useful commodities through serpentine routes (like the stalk of the lotus, i.e., smuggled into the enemy state through the medium of wandering spies or secret agents).

विलोभयिनित । द्विषतो हि यातव्यस्यान्तपालं विषयान्तंपालनियुक्त' ३३, दण्डने नियुक्तं दण्डनायकं विलोभयन् बहुविधं दास्यित स्वामीत्याशाजननेन, किश्चिदेव मृत्यमात्रं प्रयच्छन्, बहुदानेन शत्रुवृद्धिर्मा भवत्विति, कुर्वीत मित्रं द्विषतोऽन्तपालम् । किमर्थमित्याह—राष्ट्रादभीक्ष्णं द्विषतः सकाशात्-प्रपण्यं स्वकीयेरसारपण्येस्तनाङ्किया तद्द्वारेण यथा किथत् पद्मनालेन जलमादत्ते तद्वदिति ॥ ५३ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> विषयासक्तमपि याननिर्मृक्तं

# उपक्रमं वाञ्छितमाशु कुर्यात् दृतोपयानात् क्रियमाणसन्धिः। स चेद्र विसन्धिन 118 हि तब भेदः

कृतो भवत्यात्मसमुच्छयश्च॥ ५४।

116 विसन्धिः स तु तल चैकः ; स तु तस्य भेदः

54. (An expedition, if launched), the desired objective should be accomplished as early as possible. But if the enemy (marched against) desires to enter into a treaty, it should be promptly completed by sending ambassadors. On the other hand, if the enemy does not like to come to terms (visandhih), steps should be taken to sow dissension in the latter's ranks, in order to gain his own prosperity.

उपक्रममित्यादि । वाञ्छित्मुपक्रमेत्, क्रियमाणः सन्धियंन विजिगीषुणा असौ प्रारब्ध-निष्पत्तिमाशु शीघ्रं कुर्यात् द्तोपयानात् दत्रप्रेषणात् । स चेदिति स यातव्यो यदि विसन्धिः सन्धि नैति तदा स ताद्रिग्विधो भेदः कृतो भवति यातव्यस्य स्ववशेः । क्षयव्ययाय सर्वः भवतीति ॥ ५४॥

## दौर्गान् पथिष्वाटविकान्तपालान् संश्लेषयेद दानवता 117 च साम्ना । विरुद्धदेशेषु हि तन्निरोधे 118 ते चाऽस्य<sup>118</sup>मार्गोपदिशो भवन्ति॥ ५५।

<sup>118</sup> सन्निरोधे 117 दानवतापि : हि <sup>119</sup> हास्य : त5स्य

55. (While on a march into the enemy territory) governors of castles en route, foresters and frontier guards should be won over by means of gifts and conciliation. Because in difficult tracts, when besieged by troops, they might be helpful in guiding routes for exit.

दौर्गानित्यादि । पथिषु दौर्गान् दुर्गपालान्, आटविकानटवीपतीन् । लक्षणान् संश्लेषयेत् आत्मनि विजिगीषः । केनेत्याह—दानवता साम्रे त्युपायद्वयेन । कस्मादित्याह— विरुद्धदेशेष्वेकायनमार्गादिषु तिन्नरोधे यातव्यकृतिनरोधे त एव संश्लेषितदुर्गपालादयो मार्गोपदेशदातारो भवन्ति ॥ ५५ ॥

# अकारणादेव हि कारणाद्वा य एव 120 कश्चित पुरुषोऽरिसेवी 121। निजश्च विश्विष्ठ उपेतशस्त्र 122 आयाति यस्तस्य गतिं प्रपश्येत्<sup>1228</sup>॥ ५६ ।

120 य एति 121 सेवाम 122 उपेत्य शलमायाति 1228 विपश्येत् 56. When any one of the enemy's camp (dependents of the enemy) with or without satisfactory reasons, comes over to the vijiqīṣu, and also when any one of his own camp under similar circumstances (i.e., with or without reasons) having earlier gone over to the enemy's, comes back to him, movements of such a fellow, should be carefully watched.

अकारणादिति । अकारणात् परित्यागकारणं विनैव । कारणाद्वाकोधलोभादिनैव एति कश्चिद्विजिगीषुं प्रति अस्मिवां<sup>23</sup> (विहाय) पुरुषो, निजश्च यः पुरुषो विश्व्धिः कारणादकारणाद्वा रालुमुपेत्य रात्र्ं गत्वा य आयाति तस्य गतिं प्रपत्येत् प्रकारेण निरूपयेत्, कल्याणबुद्धीनां संप्रहार्थं विपरीतानां परित्यागार्थमिति ॥ ५६ ॥

<sup>23</sup> अरेः सेवापुरुषः

आरिप्स्ना मन्त्रबलान्वितेन प्रागेव कार्यो निपुणं विचारः 128 । दोष्णां 124 बलान्मन्त्रबलं गरीयः

शकोऽसुरान्¹²⁵ मन्त्रवलाद् विजिग्ये॥ ५७।

<sup>123</sup> प्रचारः

124 दोष्णोबलं

<sup>125</sup> शुकः सुरान्

57. A vijigīṣu desiring to take action against the enemy should be equipped with mantrabala (firm decision on the basis of wise counselling) preceded by accurate assessment of the situation (about his own internal elements and of that of the enemy through spies). Because mantrabala is superior to armed forces as is evident from the case of Indra who overpowered the asuras by mantrabala (or of Śukra, who overpowered the suras by mantrabala).

आरिप्सुनेत्यादि । आरिप्सुना कार्यमार्द्ध्यं कृतेच्छुना मन्त्रबलान्वितन यथोक्तमन्त्रबल्युक्तेन प्रागेव निपुणं कार्यं यथा भवित तथा प्रचारः प्रकटप्रच्छन्नचराणां प्रकृष्टचारो गत्यागमो यातव्यादिषु । कस्मादित्ताह — दोर्दण्डानां बलात् मन्त्रबलं गरीयः । तथा च कौष्टिल्यः—एकं हन्यान्नवा हन्यादिषुर्मुक्तो धचुष्मता। प्राह्मेन तु मितः क्षिप्ता हन्याद्वर्भगतानिष ॥ इति । तथा च शुको देत्यगुरुः सुरान्मन्त्र- बलाद्विजिथ्ये मृतसङ्गीविन्येति स्वबलं मृतमिष जीवयत्यौपनिषद्या दैवान् मारयतीस्यतः सुरान् शुक्रो जितवानिति ॥ ५७ ॥

मनीषया निर्मलया विलोकितं<sup>126</sup> फलाय कर्मोद्यममास्थितः परम् । <sup>127</sup>अकालहीनं नयवित् समाचरेत् फलं द्यकाले<sup>128</sup> नियतं ब्युदस्यित ॥ ५८ ।

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> निरूपितं

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> न काल

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> हि कालो

58. A wise ruler, conversant with the science of Polity (nayavit), should undertake action (against the enemy) guided by his pure intellect avoiding unfavourable time (i.e., in proper time) and putting forth the best of his energy in order to gain the results (desired). An action in an unfavourable or inopportune moment is sure to be disastrous.

सम्यक्कियमाणभिष कार्यं काल एव सिध्यतीति दर्शयन्नाह—मनीषया निर्मलयेति। दिलेकितं निर्णीतं फलनिमित्तं कर्मणि परमुत्कृष्टमुद्योगमास्थितः नीतिशास्त्रवित् कृत इत्याह—फलं हि पृथ्वीलाभ-पालनादि यस्मादकालोऽनवसरो निश्चयेन विशेषेण परित्यजतीति॥ ५८॥

# प्रभावितानां श्रुतशोर्यशालिनां यथावदालोकित<sup>129</sup>मार्गचारिणाम्। निकाम<sup>130</sup>दैवीयु तिरुन्नतात्मनां भुजङ्गदीर्घेषु भुजेषु लम्बते॥ ५६।

<sup>129</sup> यथावदालोचित ; यथाबलालोचित <sup>130</sup> चिराय

59. The majesty of the rulers, learned and valorous, who always follow the way (or principles) discussed above (or are illuminated by wisdom) is blessed with divine light (or glory) for ever. High-souled and prosperous, the arms (or the dominions) of them (those rulers) go on stretching like the limbs of serpents.

उपसंहरन्नाह—प्रभावितानामिति । प्रभावः प्रतापस्तं प्राप्तानां, श्रुतं विद्याचतुष्टयश्रवणं, शौर्यं निर्व्याजं पौरुषं ताभ्यां शालितं शीलं येषां ते तेषां यथावदालोकितः शास्त्रे यो मार्गस्तेन चरणशीलानां चिरतरं <sup>24</sup> देवानां द्युतिः प्रभा सर्पवदायतेषु भुजेषून्नतात्मनां लम्बते सम्वध्यते । एवंभूता विजिगीषवो देवसमाना भवन्तीत्यर्थः ॥ ५६ ॥

24 निरन्तरं

समुदितनरसम्पद् भूरिसम्पन्नसस्ये
विगतसिललपङ्को काल उद्युक्तवृत्तिः 131 ।
कुसुमितसहकारश्रीज्वलत्कानने वा
नरपितरिस्भूमि साधु गच्छेज्ञयाय॥ ६०।
इति नरपितरिहितादरः सन्
परमियोक्तुमनाः समुत्पतेत्।
इति हत 132विषयोपसेवमानो
नियतमरोतिरुपैति गोचरं स्वम् 133॥ ६१।

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> उद्घतशक्तिः

<sup>132</sup> विधिविषयोपसेवनान्नि

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> गोचरम् ॥

- 60. When men (subjects) are contented and prosperous with rich harvests (in the autumn), when the rains pass off and the land is dried up, and when orchards brighten up with blossoming mango trees (in the spring), the vijigīṣu may set out with his forces comfortably for the enemy territory for the purpose of gaining sure victory.
- 61. In this way (on lines indicated above) concentrating his mind on the attack the *vijigīṣu* should fall upon his enemy, and acquiring the possessions of the enemy always succeeds in bringing him (the enemy) down to submission.

इति यात्राभियोवतृप्रदर्शनं नाम चतुर्विंशं प्रकरणम् ॥

इति कामन्दकीये नीतिसारे षोड्शः सर्गः॥ (मुद्रितपुस्तकानुसारेण पञ्चदशः सर्गः समाप्तः।)

यात्राकालमभिधातुमाह—समुदित्येत्यादि । समुदिता सम्यगुक्ता नराणां श्र्योधानां सम्पत् सम्पत्तिः यस्य विजिगीयोः स तथा । भूरिसम्पन्नसस्ये शरदीत्यर्थः । विगतमेघविश्रष्टपङ्के वेति काल ईरितौ यात्रायामित्यर्थः । कुमुमितसहकारिश्रया ज्वलन्ति भास्वराणि भवन्ति काननानि यस्मिस्तत्र वासन्तिकी यात्रामित्यर्थः । एष्त्रेव कालेपु नरपतिर्विजिगीपुरिरभूमिं साधु यथा भवति तथा गच्छेज्यविमित्तम् ॥ ६० ॥

इतीत्यादि । इति अनेन प्रकारेण, आहितादरः सन् कृतप्रयत्नः सन्, परं शत्रृं अभियोत्तमनाः अभिभवित्ं मनो यस्य तादृशः सन्, समुत्पतेत् यायात् । इति विधिविषयोपसेवनेन एवं विधानां विधीनां विपयाणां उपसेवनेन पालनेन अराति शत्रुः नियतं निश्चयमेव गोचरं वस्यताम् उपैति यातव्यः सिद्धतीत्यर्थः ॥ ६१ ॥

इति चत्विंशं यात्राभियोक्तृप्रदर्शनप्रकरणम् ।

इति कामन्दकीयनीतिसारटीकायामुपाध्यायनिरपेज्ञानुसारिण्यां यात्राभियोक्त प्रदर्शनं नाम पोडुशः सर्गः॥

## सप्तद्शः सर्ग

( मुद्रितपुस्तकानुसारेण षोड्शसर्गप्रारम्भः । ) २५ । स्कन्धावारनिवेशनप्रकरणम् ।

## 'यायाद्वैरिपुराभ्यासं भूभागे साधुसम्मते । स्कन्धावारनिवेशज्ञः² स्कन्धावारं निवेशयेत्॥१।

ा यात्वा वैरिपुराभ्याशं ; पुराभ्याशे ; गत्वा वैरि

<sup>2</sup> निवेश हो:

## Sarga XVII

Prakaraṇa 25. Skandhāvāraniveśana (Establishment of encampments)

1. In course of a march reaching the outskirts of the capital of the enemy, the wise *vijiqīşu* should set up encampment on a location approved by experts on encamping.

यानानन्तरं सांग्रामिक्मभियोगमभिधातुं स्कन्धावारनिवेशमाह—यायादिति । वैरिपुराभ्यासं यातव्यशिविरसमीपं यायात् विजिगीषुरिति शेषः । भूभागे साधूनां वास्तुविद्याविदां सम्मतेऽभिष्ठेते, स्कन्धावारनिवेशक्तेः स्कन्धावारस्य सेनासिववंशस्य, निवेशक्तेः निर्माणकुश्चेः स्कन्धावारं निवेशयेत् ॥ १ ।

> चतुरस्रं चतुर्द्वारं नातिविस्तारसङ्कटम् । महाप्रतोली³प्राकारं महापरिखयावृतम्⁴ ॥ २ । श्यङ्गाटमर्द्यः चन्द्रं वा मण्डलं दीर्घमेव च । भूमिप्रदेश सामर्थ्यादागार⁴मुपकल्पयेत् ॥ ३ ।

- ³ साट्टप्रतोली ; सौधप्रतोलीं
- महाखातसमात्रतम् ; समन्वितम्
- <sup>5</sup> श्रङ्गाटकार्द्ध चन्द्रं

- 6 दगार
- 2. It (the camp area) should be of square shape and provided with four gates, neither too wide nor too narrow and surrounded by a parapet equipped with lofty towers and a deep moat.
- 3. (Other than quadrangular), it (the camp) should be designed as triangular (śṛṇṇāṭaka), crescent shaped (ardhacandra), circular or longish (rectangular) according to the advantages (elevation) of the land.

स्कन्धावारनिवेशप्रणालीमाह—चतुरस्रमिति । तं चतुरस्रं समायामिवस्तारं, चतुर्द्वारं दिक्-[चतुष्टये द्वारचतुष्टयभूषितमित्यर्थः । नातिविस्तारसङ्कटमसम्बाधम् । अभ्युपायः फलवानित्याह— साटैरट्टालंकैः महाप्रतोलीप्राकारं प्रतोलीभिरन्वितो यः प्राकारो महाखातानि च परिखा इत्यर्थः। तत्समन्वितमिति॥२।

चतुरस्रस्याभावे यथालाभमिष स्कन्धावारनिवंशः कर्तव्य इति दर्शयन्नाह—श्यङ्गाटमिति । श्यङ्गाटकं त्रिकीणं, अर्द्धचन्द्रं तदाकारं, दीर्घं वा मण्डलं तथा भूमिप्रदेश सामर्थ्यात् यथाकार<sup>ं 1</sup> चतुरस्रादि परिकल्पयेत् ॥ ३ ।

<sup>1</sup> सामध्यदाकारं

# विविक्तेश्च<sup>7</sup> विभक्तेश्च श्टङ्गे रिन्वत<sup>8</sup>मायतैः । गुप्तकक्षं<sup>8</sup> पटाकारैर्महामार्गसमावृतम्<sup>10</sup> ॥ ४ ।

- <sup>7</sup> विभक्तीश्च विविक्तीश्च ; विभक्तीश्चाविवि
- <sup>8</sup> पाखेँरन्वित
- <sup>9</sup> गुप्त' कक्षपुटाकारं ; मटाकारं ; पटागारं
- <sup>10</sup> समन्वितम्
- 4. On the (internal) side (of the parapet), the camp area should be divided into different sectors each of rectangular shape and separated from one another by wide roads and equipped with secret chambers (i.e., hidden from public view, for the posting of guards).

विविक्तीरित्यादि । विविक्तेः विरलैः असङ्कीणैश्व । १२ङ्गेः शिखरैः पटमण्डपैरित्यर्थः । भवन-पार्खेरिन्वतमायतेर्दीघेंगुंप्तकक्षं पटागारं १ (पटाकारैः वस्त्रमयेः ) गुप्ता रक्षिताः कक्षाः निवेशान्तरालानि यस्य स्कन्धावारस्य तं तथा महामार्गसमन्वितमिति चतुर्द्वरित्वात् द्वाभ्यामेवेति एकः शाचीन एक उदीचीन इति । दुर्गे (त्रयः ) स्कन्धावारेत्येक १ एव ॥ ४ ।

- ² पुटाकारं
- <sup>3</sup> त्रयः प्राचीनास्त्रय उदीचोना इति दुगं
- 4 स्कन्धावारस्त्वेक एव ।

तस्य मध्ये मनोहादि ''महामोलवलावृत्तम्'' । अन्तः कोशगृहोपेतं कारयेद् राजमन्दिरम् ॥ ५ । मोलभुक्तं <sup>12</sup> श्रेणि सुहृद् द्विषदाटविकं बलम् । राजहर्म्यं समादृत्य <sup>13</sup> क्रमेण विनिवेशयेत् ॥ ६ ।

- <sup>11</sup> महन्मौल
- 118 बलान्वितं
- 12 मौलं भृतं
- 18 समावृत्य
- 5. In the centre (of the camp area) the attractive royal pavilion with the treasury located within it, and guarded by mighty and veteran soldiers (i.e., those who are in service hereditarily) should be set up.
- 6. Round the royal pavilion should be set up camps for the veteran soldiers, attendants (or those under regular service), artisans (necessary for different jobs within the camp, carpenters etc), friends and allies, those of the enemy camp already won over and (chief) foresters in successive order.

राजगृह सिन्नवंशमाह—तस्य मध्ये मनोह्नादीति । मौलबलावृतमिति बलानां निवेशकमेणावृतं क तदावासैवेष्टितं अन्तः कोशगृहेणोपेतं, "कोशाधीनो हि राजेति", व्यवहितः कोशो न विधेय इति । एवंविधं कारयेद् राजमन्दिरमिति ॥ ५ ।

### <sup>5</sup> क्रममनावृतं

बलानां निवेशक्रमभिधातुमाह मौलिमित्यादि । मौलं पितृपैतामहम् । भुक्तं ( सृतं ) भक्तः वतनोपगृहीतम् । श्रेणिबलं कुविन्दपट्टिकाकारादिबलम् । सुहद्वलं मित्रबलम् । द्विषद्वलं दण्डोपनत सामन्तबलम् । आटिवकं बलं अटवीपतीनां राजकर्मणां बलम् । एवं षड़िप बलानि राजहर्म्यं समावृत्य वेष्टियित्वा क्रमेणोक्तपरिपाट्या निवेशयेत् प्रतिस्कन्धावारिनवेशम् ॥ ६ ।

### <sup>6</sup> सन्निधानमाह

# ¹⁴अन्ते चागणितान् क्रूरान् त्रूब्धकान् दुष्टकर्मणः¹॰ । पर्याप्तवेतनान्¹॰ स्वाप्तान् मण्डलेन निवेशयेत्॥ ७ ।

अन्तःस्वविंगणः क्रूरानलुब्धान्द्रष्टकर्मणः ; अन्तःस्थविंगणः ; अन्तःस्ववर्गसिंहतान् ; अन्ते व्यगणिनः

16 वेतनानाप्तान् मन्त

7. Outside (round the camp area) should be settled numerous rough people, hunters and bad characters (dustakarmanah) (or released convicts of known antecedents, drstakarmanah) by winning them over by payment of sufficient emoluments.

अन्ते चेति । अन्ते च स्कन्धावारशन्तभागे च सर्वदिश्च इत्यर्थः । अगणितान क्रान् छुब्धकान् दुष्टकर्मणः (दृष्टकर्मणः ) पर्याप्तवंतनान् स्वाप्तान् कृत्वा । अन्यथा तेऽपि कृत्याः स्युरिति । मण्डलेन मण्डलाकारेण विनिवेशयेत ॥ ७ ॥

हस्तिनो लब्धनामानस्तुरङ्गास्तु<sup>17</sup> मनोजवाः ।
गृहोपकण्ठे नृपतेर्वसेगुः स्वाप्तरक्षिताः ॥ ८ ।
यामवृत्त्या सुसन्नद्धः रातिन्दिवमुदागुधम् ।
अन्तर्वःशिकसैन्यञ्च तिष्ठेद् राजाभिगुप्तये ॥ ६ ।
युद्धयोग्यो महादन्ती सन्नद्धः साध्वधिष्ठितः ।
तिष्ठेन्नरपतेर्व्वारि<sup>18</sup> वेगवांश्च तुरङ्गमः ॥ १० ।

## 17 क्ष <sup>18</sup> पतिद्वारे

<sup>8.</sup> Elephants worthy of their names (i.e., of proved might) and horses as fleet as mind, under the command of trusted men (svāptarakṣitā) should mount guard outside the royal pavilion.

<sup>9.</sup> For the security of the ruler armed guards of the interior (antarvamśika sainya) should keep watch day and night with drawn swords.

10. Mighty tuskers, trained for warfare and horses of fast speed, mounted by trusted armed riders, should be stationed at the gate of the royal camp.

हस्तिनो लब्धनामान इत्यादि । प्रतीतम् ॥ ८ ॥

यामवृत्त्येति । यामोऽहोरात्राष्ट्रमभागः । तत्र सावधानत्वेनावस्थितिर्यामवृत्तिस्तत्पर्यायेणेत्यर्थः । सुसन्नद्धं कृतसन्नाहम् । रात्निन्दिवमहोरात्रमुदायुधं उद्गीर्णशस्त्रमन्तर्वं शिकसैन्यमन्तर्वं शो राज्ञः पुत्रदारं तत्र नियुक्तोऽन्तर्वं शिकः अन्तःपुरामात्यस्तत्प्रतिबद्धं सेन्यमुक्तप्रकारेण राजाभिगुप्तये तिष्ठेदिति ॥ ६ ॥ युद्धयोग्य इति । प्रतीतम् ॥ १० ।

सैन्यैकदेशः सन्नद्धः सेनापितपुरःसरः। प्रपन्नवान् परिपतेन्मण्डलेन<sup>20</sup> बिहर्निशि॥११। परसैन्यप्रचारश्च<sup>21</sup> सन्नद्धाः शीव्रपातिनः<sup>22</sup>। वातिश्वका<sup>23</sup> विजानीयुर्द्रसीमान्तपातिनः<sup>24</sup>॥१२।

19 प्रयत्नवान

<sup>20</sup> परिचरेन मण्डलं तद बहिः

<sup>21</sup> प्रचारांश्च सत्त्वाढ्याः

<sup>22</sup> गामिनः

23 वाताञ्चिका

- <sup>24</sup> दूरसीमान्तचारिणः ; युः पुरसीमान्तवासिनः
- 11. A portion of the army ready with weapons led by the commander (or the captain of the battalion) should move round the camp area during the night (lest the enemy attempts a surprise attack).
- 12. To collect information about the movements of the enemy forces trusted and determined (lieutenants) should be sent out on swift running horses, as fast as the wind  $(v\bar{a}t\bar{a}\acute{s}vik\bar{a})$ , to meet the watchmen of distant boundaries and gather reports from them.

सैन्यैकदेश इति । सैन्यैकदेशः वर्लकभागः । इत्यपि प्रतीतम् ॥ ११ ।

परसैन्य प्रचारं चेत्यादि । यातव्यसैन्यप्रचारमवस्कन्दनादिकं सत्त्वाट्या महाशयाः शीघ्रपातिनः शीघ्रगतयः वाताश्विकाः वातसमानवंगोपलक्षिता अश्वाः तिश्चरन्तीति वाताश्विकाः । विजानोयुर्द्र्र-सीमान्ते पतन्तीति ते ॥ १२ ।

#### <sup>7</sup> शीघ्रपातयः

तोरणाबद्धमाल्येषु यन्त्रवत्सु पतािकषु । द्वारेषु परमां गुप्तिं कारयेदाप्तकारिभिः॥ १३ । निर्गच्छेच्य² विशेचािप सर्व प्वोपलक्षितः। तिष्ठेयुः परदूताश्च राजशासनगोचराः॥ १४ । वृथाकोलाहलाद्धास्यादु यूतात् पानाच्चवािरतः। सज्जोपकरणः ² सन्तिष्ठेत् सर्वकार्योन्मुखो² जनः॥ १५ ।

<sup>25</sup> निर्गच्छेत् प्रविशेच्चेव

- 13. The main gates (in the four quarters) of the encampment, decorated with garlands and flags, should be equipped with mortar throwing machines (catapults) hidden from view (camouflaged) and manned by trusted soldiers.
- 14. Strict watch should be kept over all incoming and outgoing persons (to and from the camp area), but envoys from the enemy should however he detained till the matter is brought to the notice of the ruler (i.e., till permission is obtained from the ruler).
- 15. (Inmates of the camp) are prevented from making unnecessary noises or bursting out in loud laughters, gambling and drinking. On the other hand they should always be ready to discharge their duties and equipped with necessary implements.

तोरणाबद्धे त्यादि । कारयेदाप्तकारिभिः आप्त' हितं कर्तुं शीलं येषां ते तैः । स्पष्टमन्यत् ॥ १३ ।

निर्गच्छेदित्यादि । तिष्ठेयुः परदूताश्च राजशासनगोचराः राजादेश्यावकाशा<sup>8</sup> इत्यर्थः । शेषम् प्रतीतम् ॥ १४ ।

बृथा कोलाहलादित्यादि । वृथाकोलाहलात् निष्कारणकलकलात्, हास्यात् यृतात्पानाचवारितः । सज्जोपकरणः सन् विहितशस्त्रावरणस्तिष्ठेत् सर्वः स्कन्धावारिनवासी जनोऽवस्कन्दप्रतीकारकार्यौन्मुख इति ॥ १५ ।

<sup>8</sup> राजादेशावकीर्ण <sup>9</sup> सन्निहितशस्त्रा

बहिःखातात्<sup>28</sup> स्वसिक्षानां मुक्त्वा सञ्चारमायतम् ।<sup>28</sup> । परसैन्यविनाशार्थं<sup>28</sup> सर्वां भूमिं विनाशयेत् ॥ १६ । क्वचित् कण्टकशाखाभिः क्वचित् कील्ठैरयोमुखैः<sup>30</sup> । भूषयेत्<sup>31</sup> परितो भूमि प्रच्छदप्रदरैरपि<sup>32</sup> ॥ १७ ।

- <sup>28</sup> बहि: खातात्त् सैन्यानां ; स्वसैन्यानां
- <sup>288</sup> सञ्चारमारमनः
- <sup>29</sup> विद्यातार्थ

<sup>30</sup> क्वचिच्छुलैरयोमुखैः

31 दूषयेत्

<sup>32</sup> प्रच्छन्नै: प्रद्रैरपि ; प्रच्छन्नश्चद्रैरपि ; प्रच्छन्नप्रद्रै

- 16. Beyond the (surrounding) moat, all lands (i.e., a wide area) should be cleared (of trees and fencings), in order that the attacking enemy forces are (viewed from a distance and) crushed, leaving of course space enough for the movement of own troops, particularly expert swordsmen (svasijāānām).
- 17. The land outside should be damaged by setting up thorny (poisonous) shrubs at some places and pointed fron-tipped pegs ( $k\bar{\imath}$ lairayo-mukhaih) at others or with camouflaged pits and holes (pracchanna-pradaraih) (in order that enemy movements are handicapped).

बहिः खातादिति । परिखायाः बहिः बाह्यप्रदेशे स्वसिज्ञानां शोभनखड् गायुधज्ञानां योधपुरुषाणां आयतं विस्तृतं सन्धारं प्रचारभूमि मुत्तवा विहाय परसैन्यविनाशार्थं सर्वीभूमि विनाशयेत् कण्टक-शाखादिभिरिति शेषः । शेषं प्रतीतम् ॥ १६ ।

तमेव भूमिविनाशमाह<sup>10</sup>—क्वचिदित्यादि । क्वचित्कण्टकशाखाभिः क्वचिच्छूलैः (कोलेर्वा), सारदारुमयैरयोमुखंरमेनिहितायोमुखामैद् पयेत् परितो भूमि प्रच्छन्नैः प्रदरैः<sup>11</sup> खातेरभिहितशूलगर्भै-प्रच्छादितैरिति ॥ १७ ।

<sup>10</sup> भूमिनिवेशमाह

<sup>11</sup> प्रदरैररवस्वातेः ; खपार्तः

निवृ क्षश्चपपाषाणस्थाणुवल्मीकनिद्र वैः ३३ । कारयेत् कारणैक्षित्वैः सैन्यवायाममन्वहम् ॥ १८ ।

18. (Within the camp area) sufficient land should be cleared of trees, shrubs, stones, mounds, stumps of trees and pits and decently levelled by workers (i.e., sappers and miners) for the daily exercise (drills and parade, sainyavyayāma) of the army.

स्वसैन्यानां सम्पदर्थमाह—निर्वृक्षेत्यादि । दरो दरणं भूमेः स्फोटः 12 तद्रहितं, तत्र चतुरङ्गसेन्य-व्यायामं 18 संप्राभगुणिनं कारयेत् करणेश्वित्रैधिवनप्रवन 14खनकाकाशस्थलादियुद्धकरणेः प्रतिदिन-मिति ॥ १८ ।

- <sup>18</sup> स्फोटकासाररहितं ; कुहरन्मद्रहितं
- 13 तत्र तुरङ्गसैन्यव्यायामं

<sup>1 4</sup> श्रावनावनकासन

यस्मिन्देशे यथाकामं सैन्यव्यायामभूमयः।
परस्य विपरीतश्च<sup>34</sup> स्मृतो<sup>35</sup>देशः स उत्तमः॥ १६।
आत्मनश्च परेषां च तुरुपा<sup>36</sup> व्यायामभूमयः।
सुमध्यमः<sup>37</sup> स उद्दिष्टो देशः शास्त्रार्थविन्तकैः॥ २०।
अरातिसैन्यव्यायाम सुपर्यातमहीतलः<sup>58</sup>।
आत्मनो विपरीतश्च यः स देशोऽधमः स्मृतः॥ २१।
नित्यमुत्तममाकाङ्क्षेत् तदभावे तु मध्यमम्।
अधमं वन्धनागारं नोपसेवेत सिद्धये॥ २२।

<sup>33</sup> निर्दरे

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> ताश्च

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> श्रुतो

<sup>36</sup> तुल्यव्यायाम 37 यत्र मध्यम उद्दिष्टो ; स मध्यमः समुद्दिष्टः

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> भुवस्तलः

<sup>19.</sup> The land which is favourable for the desired movements and exercises of one's own troops, and the reverse is the position of the enemy, is said to be the best or the most advantageous.

- 20. The land in which advantages for the movement of troops of one's own and that of the enemy, are identical (tulya), is of the middle order according to political thinkers.
- 21. The land which is advantageous for the movement of enemy troops and the reverse is the position of one's own, is said to be of the worst type.
- 22. A vijigişu should always desire for the most advantageous region (for military operations), failing which he may go in for the medium type, but never for the worst type, as that would not be propitious for success. On the other hand, he may be entrapped therein.

स्वबलानामनुकूलं देशमभिधातुमाह—यस्मिन्नित्यादि । सुगममेतत् ॥ १६ । पक्षद्वयस्याप्यनुकूलं देशमाह—आत्मनश्चेति । जयपराजयोरभावात् । शेषं सुगमम् ॥ २० । स्वबलप्रतिकूलं देशमाह—अरातीति । स्पष्टार्थमेतत् ॥ २१ ।

नित्यमुत्तमित्यादि । उत्तममध्यमौ काङ्क्षेत्, नाधमं कदाचित् । यतो बन्धनागारसमदेशः बद्धेन हि योद्धं न शक्यत इति ॥ २२ ।

इति स्कन्धावारनिवेशो नाम पञ्चविंशं प्रकरणम्।

## २६। निमित्तज्ञान प्रकरणम्।

आकानत इव केनापि रोगानीकैरनुदुतः ३०। अकस्मादुद्ववद्वे थो ४० राजनीहारसं वृत ॥ २३। विधूत ४१ परुषैर्घातैरकस्माच्च पतद्रजाः ४२। परस्परभवद्रोहो ४२० न तथा तूर्यनिस्वनः ॥ २४। उत्प्रेक्षितभयवासो निर्घातोस्काविभूषितः ४३। उद्धूमः ४४ प्रज्वलच्छवो विदक्षिण शिवास्तः ॥ २५। मण्डलैः काकगृधाणामाकीणों रुक्षवासिभिः ४०। मुहुरत्युप्रतादीप्तः सं सिक्तो रक्तवृष्टिभिः ॥ २६। परीतराजनक्षतः क्रूरेरीत्पातिकैर्प्रहैः। सूर्यद्रष्टकवन्धादिरकस्मान्मुद्रवाहनः ॥ २७।

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> नौकैरभिद्र तः

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> द्ववदुद्वेगो रजोनीहार

<sup>41</sup> विधूतः ; विधूम्र : विधूम्रपरु

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> पतद्श्वजः

<sup>&</sup>lt;sup>428</sup> भवद्द्रोहो

<sup>43</sup> तोल्काविद्षितः ; तोल्काभिद्षितः ; तोल्कादिद्षणम्

<sup>44</sup> उद्ध् मप्रज्वल ; उद्धमत्प्रज्वलच्छस्त्री

<sup>45</sup> मासीनी वृक्षवासिनाम्

## अकस्मान् <sup>46</sup>मत्तमातङ्गः प्रशुष्य<sup>47</sup>द्दानशीकरः। इत्यादिविकृतोपेतः स्कन्धावारो न शस्यते॥ २८।

## <sup>46</sup> मूढ़ <sup>47</sup> ज्ञः संशुष्य ; प्रदुष्य

Prakarana 26.

#### Nimittajñāna

(Knowledge of signs and portents)

- 23. (Enumerating the inauspicious portents while encamping it is stated thus). Sudden break out of epidemic diseases (among men and animals), worries and apprehensions without any reasons therefor, fall of snow or hailstones covering the ground,
- 24. when stormy winds prevail and the sky is overcast with dust storms, where the royal flagstaff (dhvaja) breaks down suddenly (by the storm), when mutual dissensions are rampant (among the inmates of the camp) and when trumpets are not sounded (regularly due to the prevailing confusion among the staff),
- 25. where people suffer from unnecessary fright and alarm, or are hit by thunder and fall of meteors, where weapons blaze forth (prajealacchastra) as soon as drawn out and emit smoke and where jackals howl from the left side (vidakṣiṇa śivāruta), an evil portent,
- 26. when the capital (or encampment) is infested by crows and vultures and such other unlucky birds, where suddenly heat waves break out and the ground is drenched by shower of blood (from the firmament),
- 27. when (it is found by astrological calculation that) the royal star (rājanakṣatra, as set in the king's horoscope) is influenced by evil and harmful planets, and spectres of headless trunk (kabandha) and other signs of evil portent appear in the orb of the sun, and suddenly the draught and riding animals are dumbfounded.
- 28. when rutting elephants all on a sudden stop emitting ichor and get dried up, and such other evil omens affect the encampment, it is considered unworthy (for its avowed purpose).

स्कन्धावारस्य दुर्निमित्तमभिधातुमाह्—आकान्त इवेत्यादि । आकान्त इति स्कन्धावारो द्विपदचतुष्पदस्वरुपः केनाप्यद्वरुयमानेनाकान्तोऽवष्टब्ध इव यदा विभाव्यते तदा दुर्निमित्तम्, तथा रोगानीकैर्व्याधिसैन्येर्जरादिभिरभिद्तः, कृतोपद्रवः । अकस्मादिति कारणं विनेव भवेदुद्वेगो जायमान-श्चित्तपरितापः । रजोभिनीहारेण धूमिकया वृतः संवृतः पिहितः ॥ २३ ।

विभूत इत्यादि । विभूतः परुषेवतिरुद्ध् तः प्रचण्डिर्मरुद्धिः । अकस्माच पतद्श्वजः पतद्राजश्वजः ( पतद्रजा इति पाठे पतन्ति रजांसि यस्मिन् स तथा । ) परस्परभवद्द्रोह इति स्ववर्ग एव भवद्धिसः न तथा त्र्यंनिस्वन इति विस्वरत्र्यंश्वनिः ॥ २४ ।

स्वोत् प्रेक्षयेव विनेव भयकारणं भयं त्रासध्य यत्र भवति । उत्प्रेक्षितभयत्रास इति । निर्घातीत्काभिदंषितः इति निर्वातेनाकस्मादुन्नत महानादेन उल्काभिश्वाभिमुख्येन दूषितः। उद्धृमः प्रज्वलच्छस्त्र इति । धुमो निर्गच्छन् प्रज्वलन्ति शस्त्राणि यस्मिन् । विदक्षिणशिवास्तः ॥ २५ ।

मण्डलैरित्यादि । रक्तवृष्टिभिराकाशात्पतिताभिः । शेषं सुगमम् ॥ २३ ।

परीतेत्यादि । परीतमाकान्तं स्कन्धाबारस्य यो राजा तस्य जन्मनक्षत्रं क्रुशैरौत्पातिकैरति-चम्चातकैर्प्रहै राहकेत्वादिभिः । सूर्यमण्डले दृष्टान्यनेककबन्धादीनि यत्र । अकस्मान्मृद्वाहनः ॥ २७ ॥

अकस्मान्मत्तमातङ्ग इति । अकस्मादेव प्रशुध्यन् दानशीकर इत्यादि विकृतोपेतो दुर्निमित्तयुक्तः स्कन्धावारो न शस्यते पराजयफलकालोऽभ्यदित इति ॥ २८ ।

> प्रहृष्ट नरनारीकः प्रशस्तस्वनदुन्दुभिः। ग+भीरहेषितहयः शस्त्रवृ हितकुञ्जरः 478 ॥ २६ । पुण्याहब्रह्मघोषाढ्यो नृत्यगीतसमस्वनः 48। निर्भीतिको 484 महोत्साह 49 आकाङ्क्षितजयोदयः ॥ ३०। निरजस्कोऽतिवृष्टश्च 50 प्रादक्षिण्यस्थितप्रहः। दिव्यान्तरीक्षेरुतपातैः पार्थिवैश्चाप्यदृषितः ।। ३१। प्रशस्तकुजहिहगः प्रदक्षिणशिवास्तः।\* नीचैः प्रवृत्तानुलोममारुतस्तुतमङ्गलः ३२ ॥ ३२ । हृष्टुपुष्टबलः<sup>53</sup> साधुः सुगन्धिज्वलितानलः । अमयमायन्मातङ्ग<sup>54</sup> आसाराभ्युद्यान्वितः ॥ ३३। इत्यादि लक्षणोपेतः स्कन्धावारः प्रशस्यते । शस्ते तस्मिन् द्विषो भङ्गो "इ योऽशस्ते विपर्ययः॥ ३४।

<sup>\*</sup> Omitted in the B.I. text.

<sup>478</sup> पूरितद्विपवृंहितः ; पूजितद्विपवृंहितः

<sup>48</sup> समाकुल:

<sup>48</sup>a निरीतिको

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> तिकः सदोदसाह

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> विरूजस्कोऽभिवृष्टश्च

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> पार्थिवेश्व विवर्जितः <sup>52</sup> मारुतः स्तुतमङ्गलः

<sup>58</sup> जन:

<sup>54</sup> अमन्दमलमातङ्ग

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> भङ्गोऽशस्ते ज्ञेयो

<sup>29. (</sup>Auspicious signs are indicated as under). The encampment where men and women are happy and contented and the air is filled with sounds of drums, deep neighing of horses and full throated roaring of war elephants,

<sup>30.</sup> where recital of Vedic hymns and utterance of Punyāha (an auspicious day) are heard along with merry sounds of dances and songs

(music), and where prevails an air of undisturbed festivity on the prospect of desired success,

- 31. where the land is free from dust due to favourable rain, and well-disposed planets shower bounties, where the situation is free from disturbances from celestial, firmamental or terrestrial quarters.
- 32. where there are plenty of chirping of auspicious birds and movements of jackals on the right side (which is auspicious), and where the wind blows softly and from a favourable direction carrying recitals of auspicious songs,
- 33. where the forces are healthy, cheerful and honest, where incenses are burnt on blazing fires, where rutting elephants need no intoxicating drinks, and where friendly allies are also prosperous.
- 34. The encampment, where these (auspicious) signs prevail, is indeed commendable. With these in one's own camp, he may hope to break the bone of the enemy (i.e., defeat him), but without these the reverse will be the result (i.e., the *vijigīṣu* may have to court defeat).

इदानीं शुभनिमित्तोदयात् शुभस्कन्धावारः शुभं युद्धाय कालं सूचयतीति दर्शयन्नाह—प्रहृष्टेत्यादि । प्रहृष्टनरनारीकः प्रपुद्धिचत्ताः नरा नार्यश्च यत्र स तथाभूतः । प्रशस्तस्वनदुन्दुभिः श्रवणमधुरुष्वनयः दुन्दुभयः भैर्यः ; गम्भीरहेषित हयः गम्भीरं शब्दायमानाः हयाः अखाः ; श्रशस्त्र ( प्रशस्त ) वृंहित कुन्नरः श्रुतिसुखकर्ष्वनयः कुन्नराः गजाः ( पूजितद्विपवृंहितः इति पाठे पूजितमतिप्रशस्तमुत् कृष्टं वृंहित-मिष्टं द्विपकृजितं ) यत्र ॥ २६ ।

पुण्याहेत्यादि । सर्वं प्रतीतम् ॥ ३० ।

निरजस्क इति । अतित्रृष्टः (अभित्रृष्टर्वा ) अनुकूलगृष्टियुक्तः । अतएव निरजस्क धृलिरहितः ; प्रादक्षिण्यस्थितग्रहः अनुकूलतया स्थिताः स्कन्धावाराधिपतेर्ग्रहा यत्र स तथाभूतः । दिव्येः आन्तरीक्षेः पार्थिवेश्व अदूषित (विवर्जितः ) अनाकान्तः ॥ ३१ ।

प्रशस्तकुजदिहग इति । सुगमम् ॥ ३२ ।

हृष्टपुष्टबल इति । आसारः शुभा वृष्टिस्तेन यः स्चितोऽभ्युर्दयः तदिन्वत इति ॥ ३३ । इत्यादीति । इतिलक्षणोपेतः स्कन्धावारः प्रशस्यते विजयाय भवतीति । शस्ते तिस्मिन स्कन्धावारे द्विषो यातन्यस्य भन्नः । अशस्ते तिद्वपर्ययम् इति ॥ ३४ ।

> निमित्तान्येव शंसन्ति शुभाशुभ फलोदयम् । तस्मादेतानि शास्त्रज्ञो,राजा समुपलक्षयेत् ॥ ३५ । (सिद्ध्यसिद्धी <sup>56</sup> निमित्तानि यतः शंसन्ति कर्मणाम् । विद्यादात्महिताकाङ्क्षी तस्मादेतानि तत्त्वतः ॥ )

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> सिद्धासिद्ध<sup>°</sup> ; साध्यसिद्ध<sup>°</sup>

<sup>\*</sup> a variant of v. 35

प्रशस्तेन निमित्तेन विशद्धे नान्तरात्मना। व्यक्तमारम्यमाणं हि सिद्धि याति समीहितम् ॥ ३६ । सहायसम्पद्व विज्ञानं 57 सत्त्वं देवानुकूलता। उद्योगो <sup>58</sup>न्यवसायश्च यस्यै ते तस्य सिद्धयः ॥ ३७ ।

#### <sup>67</sup> प्रज्ञानं

## <sup>58</sup> उद्योगोऽध्यवसायश्र

- 35. Success or failure of all ventures depend on ominous signs (i.e., as they are auspicious or inauspicious). Hence these are carefully observed and interpreted by a learned ruler desirous of his own welfare.
- With favourable omens when a king undertakes any action exerting himself along with his trusted retinue he is sure to achieve success in his enterprise.
- 37. The vijigīṣu, who possesses (the support of) allies, wealth, right judgement (in deciding upon actions), firmness, divine favour, energy and perseverance, is sure to gain success.

निमित्तानीत्यादि । विजिगीषुरेतानि यस्मान्निमित्तान्येव शंसन्ति शुभाशुभफ्लोदयं तस्मादेतानि शास्त्रज्ञो राजा समुपलक्षयेत् 18 ॥ ३५ ।

प्रशस्तेनेत्यादि । इति प्रतीतम् ॥ ३६ ।

यथा समग्राः सिद्धयो भवन्ति तथाऽहः-सहायसम्पदित्यादि । यैः सहायैः कार्यसिद्धिभवति, तेषामाञ्च<sup>16</sup>सम्पत्तिः । विज्ञानं तस्मिन्नेव काले प्रकृष्टज्ञानम् । सत्त्वं, दैवानुकृलता सा च समीहित-सम्पत्त्यातुमीयते । उद्योगो मनस्यृत्साहः । अध्यवसायश्च कार्यकरणानां च प्रत्युन्दनादिकिया<sup>17</sup> यस्य विजिगीषोर्गणाः सम्पद्यन्ते तस्य सिद्धय इति ॥ ३७ ।

<sup>1 5</sup> समये लक्षयेत

<sup>16</sup> येषामाश

<sup>17</sup> प्रस्कन्दनादिकिया

तन्मूलत्वात् प्रजानां तु राजा स्कन्ध इति स्मृतः । आवारोऽमात्यदण्डादिर्वृत्ति<sup>६०</sup>रावार उच्यते ॥ ३८। भृतानां भृतिनिष्पत्तेरावारेण महीयसा। आवृतस्तु<sup>61</sup> यतः स्कन्धः स्कन्धावारस्ततः स्मृतः ॥ ३६ । ( अतो आचरितः स्कन्धः स्कन्धावार इति स्मृतः । )

## <sup>59</sup> उदाहृतः

60 र्वति 61 यत आवारितः स्कन्धः

38. Considering the subjects to be the root (of the tree) of prosperity, the king is its skandha (the trunk-joints from which branches spread out) and the ministers, military power (danda) and other elements are āvāras or protective shade (overspread branches and leaves) to provide safety and security to the subjects by covering them,

39. When for all round prosperity of the state the king with his retinue (skandha) is brought under the protective shade or covering of the āvāras, it is known as Skandhāvāra.

स्कन्धावारशब्दं व्याख्यातुमाह—तन्मूलत्वादिति । तन्मूलत्वात् राजा यत्र मूलं कारणं वा यासां, राज्ञा रिक्षताः प्रजा जीवन्तीति प्रजानां मूलं तस्माद् राजा स्कन्धो वृक्षशाखसमृह्रस्येव राजा स्कन्ध इति स्मृतः । आवरणमावारोऽमात्यदण्डादिश्चतुरङ्गबलम् । आवारो वृतिरुच्यते । कण्टक-शाखादिकृता रक्षणीयस्येवेति ।। ३८ ।

एतदेव स्पष्टयन्नाह—भूतानामित्यादि । भूतानां भूतिः सम्भूतिः सम्पत्तिर्वा तिन्नष्पत्ते व्यवतिष्पत्ते । स्वतिष्पत्ते । स्वतिष्पत्ते स्वत्यति वाक्यशेषः । अतः कारणात् स्कन्धावारः सपरिवारो राजा स्मृत इति ॥ ३६ ।

<sup>18</sup> निष्पत्तेर्वा रोगमोक्षादिप्रकृतिनिष्पन्नं मोक्षादिप्रकृति : निष्पत्तेर्वारेण मोक्षादिप्रकृति

समवस्कन्दवासाम्बु<sup>62</sup>वीवधासार निग्रहाः।

एते प्रयत्नतो रक्ष्याः स्कन्धावारस्य मृत्यवः।! ४०।

इति प्रयत्तेन<sup>63</sup> निवेशयेद्वलं

शुभाशुभं वास्य<sup>64</sup> तदोपलक्षयेत्<sup>65</sup>।

परस्य चैतन्निपुणं विलोकयेत्

समारभेताशभ हीनदर्शने॥ ४१।

इति निमित्तज्ञानं नाम पर्ड़िवश प्रकरणम् । इति कामन्दकीये नीतिसारे स्कन्धावारसन्निवेशो निमित्तज्ञानष्ट्य ससदशः सग<sup>र</sup>ः॥

- 62 घासाम्बु 63 इति प्रयन्नतो 64 चास्य 65 तथोपरुक्षयेत
- 40. Destruction (by death, disease or defection) of the armed forces, of fodder (for war animals), of water supply and of routes of communication with friendly powers is as dangerous as death (or total ruin) of an encampment. Hence these have to be carefully protected and made secure.
- 41. The army should be carefully encamped in this way (on lines indicated) and their condition (good or bad, advantageous or disadvantageous) duly watched. Similar careful observation of the enemy's position should also be made and action should be undertaken only when situation is absolutely free from inauspicious portents.

स्कन्धावारिवनाशकारणप्रतीकारार्थमाह—समवस्कन्देत्यादि । समवस्कन्दः सौप्तिकादिः शुद्ध-बलविज्ञपातेः, 19 एको मृत्युः । घासो हस्त्यश्वाद्याहारः । अम्बु पानीयम् । वीवधासारौ कृतव्याख्यौ । तेषां च निम्रहो निरोधः प्रत्येकं स्कन्धानारस्य मृत्यवो यतोऽन्नपानादिभिर्विना प्राणिनो न जीवन्ति, अत एते प्रयक्ततो रक्ष्याः प्रतीकारद्वारेण निवारणीयाः । अरक्षिताश्च स्कन्धानारस्य मृत्यवो भवन्ति ॥ ४० ।

उपसंहर ज्ञाह—इतीति । इत्युक्तेन प्रकारेण निवेशयेद्वलं मौलादिकं ग्रुभाग्रुमं चास्य तदोपल्क्षयेत् निवेशकाले । परस्य चैतत् ग्रुभाग्रुमं निपुणं विलोकयेत् । समारभेत संग्रामम् । अग्रुभद्दीनदर्शने तु न किश्चिदारब्धव्यमिति ॥ ४१ ॥

<sup>19</sup> शुद्धबलविश्वपातं ; बलनिपात ; बलभङ्गनिपात

इति निमित्तज्ञानं नाम पद्विंशं प्रकरणम्।

इति कामन्दकीय नीतिसारटीकायामुपाध्यायनिरपेक्षायां स्कन्धावारनिवेशनिनिमित्तज्ञानो नाम सप्तदशः सर्गः॥

## अष्टादुशः सर्गः

( मुद्रितपुस्तकानुसारेण सप्तदशःसर्गः प्रारम्भः । ) २७ । उपायविकल्पप्रकरणम् ।

## महाप्रज्ञान सम्पन्नः सत्त्वदैवोपवृ'हितः<sup>1</sup>। उद्योगाध्यवसायाभ्यामुपायान्निक्षिपेत् परे॥१।

1 सहायेरुपवृंहितः

#### Sarga XVIII

Prakarana 27.

Uţāyavikalţa (Varieties of expedients)

1. A vijigīṣu, endowed with intensive wisdom, possessing favourable fortune and firmness of disposition (or armed with the support of strong allies) should with energy and perseverance apply relevant expedients against the enemy.

वैरिपुराभ्याशे स्कन्धावारिनवेशं कृत्वा सहसा न युष्येत किं तूपायप्रयोगपूर्वकं मन्त्रयुद्धारम्भः कर्तव्य इति दर्शयन्नाह—महाप्रज्ञानेति । महाप्रज्ञानं गुणाष्टकयुक्ता प्रज्ञा, गुश्रृषाश्रवणश्रहणधारण-विज्ञानोहापोहतत्त्वाभिनिवेशाः प्रज्ञागुणा इति वचनेन, तया सम्पन्नः । सत्त्वदैवे कृतलक्षणे । ताभ्यामुपवृंहितः कृततदर्थः । उद्योगाध्यवसायाभ्यामुक्तस्वरूपाभ्यामुपायकारणभृताभ्यामुपायान् सामदानभेदादीन् । निक्षिपेत् प्रयुद्धप्रात् परे यातव्य इति ॥ १ ॥

¹ कृत इत्यर्थः

<sup>2</sup> दानादीन्

# चतुरङ्गबलं भुत्तवा कोशो मन्त्रश्च युध्यते व । तत्साधुमन्त्रो मन्त्रेण कोशेन च जयेद्रीन्॥२।

<sup>2</sup> चतुरङ्गं बलं <sup>2</sup>श्युज्यते

2. Avoiding the use of the army in its full four complements (caturanga balan), it is better to fight with the expedients of treasury and wise counsel (kośo-mantraśca, i.e., by sāma and dāna). Hence it would be wise to conquer (or win over) the enemy by duly deliberated expedients of sāma or conciliation and dāna (kośa) or gifts (or bribes).

कस्मात् प्रकाशयुद्धं <sup>3</sup> मुक्त्वा उपायप्रक्षेपोऽभिधीयत इति चंदाह—चतुरङ्गबलमिति । यस्मात् कोशो मन्त्रश्च युध्येते । चतुरङ्गबलं युध्यते <sup>4</sup> । कोशः कथं युध्यते <sup>4</sup> इति चेत् कोशदानेनात्मसात्-कृता बलव्यतिरिक्ताश्वरपुरुषा युध्यन्ते <sup>4</sup> इति भावः । तथा मन्त्रोऽपि, मन्त्रो मन्त्रिभिः सह निर्णीता

4 युज्यते

🕯 युज्यन्ते

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> प्रकाराद् युद्धमुत्तवा

⁴ª युज्यते

बुद्धिः पराति(भि)-सन्धानलक्ष्मणा । स मन्त्रः शस्त्ररसादिप्रयोगैः शत्रून् विनाशयित । यथा चोकं ''एकं हन्याच वा हन्यादिष्ठर्मुक्तो धनुष्मता । प्राज्ञेन तु मितः क्षिप्ता हन्याद् गर्भगतानिष ।" अपि च—''विषाणदंष्ट्रानखकोटि पाणिभिर्द्धिषत्सु दण्डं पशवोऽपि युञ्जते । अयं विशेषः प्रतिबुद्धचेतसां धनुं ध्यनारोप्य जयन्ति विद्विषः ॥" इति ॥ २ ॥

🏻 प्रतियुद्ध चेतसां

## साम दानश्च दण्डश्च भेदश्चेति चतुष्टयम् । मायोपेक्षेन्द्रजालं च सप्तोपायाः प्रकीर्तिताः ॥ ३।

- <sup>3</sup> भेदश्र दण्डरचेति <sup>38</sup> चतुर्विधः
- 3. Conciliation, gifts, (sowing) dissension, use of military power, display of deceitful tactics  $(m\bar{a}y\bar{a})$ , neglect  $(upeky\bar{a})$  or diplomatic indifference) and conjuring tricks  $(indraj\bar{a}la)$ , are known to be the seven expedients.

उपायानभिधातुमाह—सामेति । इति प्रतीतम् ॥ ३॥

परस्परोपकाराणां कीर्तनं गुणकर्मसु ।

"सम्बन्धस्य समाख्यानमायत्याः सम्प्रकाशनम् ॥ ४ ।
वाचा पेशलया साधु तवाहमिति चार्पणम् ।
इति सामप्रयोगक्षैः साम पश्चिवधं स्मृतम् ॥ ५ ।

- 4 प्रणिपातस्तु सर्वेषां सत्कर्मगुण
- 5 कीर्तनं गुणकीर्तनम् ; दर्शनं गुणकीर्तनम्
- <sup>6</sup> प्राक्सम्बन्ध समाख्यानम् पूर्वसम्बन्धकथनम्
- <sup>7</sup> मायते ; मायतैश्व
- <sup>8</sup> सम्प्रदर्शनम् ; स्वसम्बन्ध प्रकल्पनम्
- <sup>9</sup> प्रभेद्द्यः
- 4-5. Sāma (conciliatory measures) is of five kinds according to experts in the application of conciliation, viz., (i) rendering mutual benefit, (ii) extolling of merits, (iii) establishment of family relationship (marriage ties), (iv) mutual disclosure of plans and their expected results (which may be shared between them), and (v) expression of sweet and agreeable words as well as offering mutual service.

सामस्वरूपमाख्यातुमाह—परस्पर इति । परस्परोपकाराणामिति भवद्भिरस्माकमस्माभिश्व भवतामिति दर्शनं तदायं साम । गुणकोर्तनिमिति वंशरूपविद्यावित्त-चिरित्रादिगुणानां कोर्तनं श्लाघनं द्वितीयं साम । पूर्वसम्बन्धकथनमिति पूर्वेषां सम्बन्धा यौन-मौख-स्लौचादयस्तेषां कथनं ख्यापनं तृतीयं साम । आयत्या सम्प्रकाशनं आयतिः उत्तरफलं तस्याः प्रकटनमिति । स्वसम्बन्धप्रकल्पनमिति पाठे अस्माकं पिता तव श्राता भवतीति चतुर्थं साम ॥ ४॥

वाचेति। इति स्पष्टम्।।५॥

<sup>10</sup>यः सम्प्राप्तधनोत्सर्ग उत्तमाधममध्यमः । प्रतिदानं तथा तस्य गृहीतस्यानुमोदनम्<sup>11</sup>॥ ६ । द्रव्यादानमपूर्व<sup>12</sup> च स्वयं प्राहप्रवर्तनम् । देयस्य प्रतिमोक्षश्च दानं पञ्चविधं स्मृतम् ॥ ७ ।

10 सम्प्राप्तो यो धनो

11 स्यानुवर्तनम्

<sup>12</sup> द्रव्यदान

6-7. Dāna (gifts) is also of five kinds, viz., (1) gifts of acquired wealth (cash or kind) of superior, middling or inferior types (i.e., richly valued, of medium value and ordinary commodities) or similar gifts in return of what had been obtained, (pratidāna) (ii) confirmation or acquiescence of taking away of wealth (or commodities) (without prior sanction), (iii) gift of some wonderful objects (gems, jewels etc), (iv) acceptance of gifts and (v) remission of dues (pratimokṣa).

दानमि पश्चविधमिभधातुमाह—य हित । यः सम्प्राप्तधनोत्सर्गस्तत् प्रतिदानमुच्यते । स सम्प्राप्तो यथा भवत्युत्तमोऽधमो मध्यमो वा संख्यातः सारतो वा तथा सम्प्राप्तधनोत्सर्गः । सम्प्राप्तिषु यथाकथिबदिष भवतुः प्रतिदानं तथैवात्राविनष्टस्य थत्तत् अयमेको दानभेदः स्वत्वादुत्तीर्णमिष दीयत इति । गृहीतस्यानुवर्तनिमिति स्वयमेवादत्तादानतया गृहीतमिष कार्यवशात् यदनुवर्तते, साधुकृतं यत् स्वयमेवदं गृहीतम् । मया पूर्वमेव सङ्कत्यितमित्येवंविधेनानुवर्तनेन युक्तमिति द्वितीयो दानभेदः ॥ ६ ।

द्रव्येति । द्रव्यदानमपूर्विमिति यदिभनवं दीयते तत्तृतीयम् । तथा स्वयंप्राहप्रवर्तनं परिवपयादौ यत् त्वया गृहीतं तत् वतान्विष्यतं मयेति चतुर्थम् । देयस्येव प्रतिवर्षं दातव्यस्य प्रतिमोक्षस्तदिप दान-मेवेत्येवं दानं पश्चविषं स्मृतम् ॥ ७॥

<sup>6</sup> पिनष्टस्य

" दत्तदानतया

<sup>8</sup> तत्तु ह्यधुना नवानिष्यत

## त्ने हरागापनयनं सङ्घर्षीत्पादनं तथा। सन्तर्जनं च भेदन्ने भेदस्तु विविधः स्मृतः॥ ८।

भेदमिभधातुमाह स्नेहेति । स्नेहः सोदर्यजा प्रीतिः । रागो <sup>०</sup>गुणग्रहणप्रभवोऽनुरागः । तयोरपनयनम् । सङ्घषौतपादनं तथेति क्रिग्धकर्मसु यदि सङ्घर्षः स्पर्धा उद्घाट्यते तस्यापि भेदो भवति । सन्तर्जनं च तद्यथा यद्यनेन सहैककार्यौ भवसि<sup>10</sup> महद् भयं ते भविष्यतीति । एवं भेदक्षेभेदस्तु त्रिविधः स्मृत इति ॥ ८ ॥

<sup>8.</sup> Bheda (creation of dissension in the enemy camp), according to experts, is of three varieties, viz., generating loss of fellow feeling and affection (by sowing feelings of mutual distrust), fomenting mutual rivalries and clashes (sampharṣa), and causing worry and fear (santarjanam, so that hesitation prevents taking any action).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> गुणप्रभवो

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> भवति यन्मे तत्ते भविष्यतीति

बघोऽर्थप्रहणं <sup>12</sup> चैव परिक्कं शस्तथैव च । इति दण्डविधानक्षे दंण्डोऽपि <sup>12</sup> विविधः स्मृतः ॥ ६ । प्रकाशश्चाप्रकाशश्च पूर्वो <sup>12</sup> द्विविध इष्यते <sup>12</sup> । प्रकाशदण्डान् <sup>12</sup> कुर्वोत लोकद्विष्टांस्तथा रिपून् ॥ १० ।

<sup>12</sup> हरणश्चे व

12b विभागज्ञे ; विज्ञानज्ञैर्दण्डस्त्

120 पूर्व ; र्दण्डो ; वधो

- 9. Danda (punishment or the use of coercive power) is also of three varieties according to experts in the law of punishment, viz., capital punishment, money fines or usurpation of wealth, and imposition of rigorous punishments causing bodily and mental sufferings (parikleśa, imprisonment, torture and banishment etc).
- 10. Execution or capital punishment is of two varieties, viz., openly and by secret method. Open method (prakāśadanḍa) may be applied against one who has fallen from grace of the public (lokadviṣṭān) and also against an enemy.

दण्डमिभधातुमाह—वध हित । वधो विनाश एकाङ्गस्याशेषाङ्गस्य वा । अर्थहरणं अथौऽपि बहिश्वराः प्राणास्तद्धरणमपि दमनिक्रयेव । परिक्लेशस्तथैव च, कर्मणा यातनादिना व्यायामप्रसारादि-<sup>11</sup> सम्पादनरूपो वा । इत्येवं दण्डविघानक्नेर्दण्डोऽपि त्रिविध इति ॥ ६ ॥

वधदण्डमिप <sup>18</sup>द्विविधं प्रतिपादयन्नाह—प्रकाश इति । प्रकाशः सकलजनविदितः । अप्रकाशः केनाप्यविदितः । तत्र प्रकाशदण्डान् कुर्वीत लोकविद्विष्टान् <sup>13</sup> चौरपारदारिकादीन् तथा रिपून् भूम्यनन्तरादीनिति ॥ १० ॥

<sup>11</sup> व्यायामादि सम्पादन

<sup>12</sup> मपि दमनिक्येव परिक्लेशस्तद्विविधं

<sup>18</sup> लोकद्विष्टान्

1°यैरुद्विजेतेह लोको ये चैव नृपवल्लभाः। बाधन्ते 14 व्यधिकं ये च तेषूपांशुः प्रवर्तते 14°।। ११। विषेणोपनिषद्योगैः शस्त्रेणोद्वर्तनेन वा। तथोपांशु नयेदण्डं यथाऽन्यो न विभावयेत्॥ १२।

- 18 उद्वेज्यते हतंलींको यैयें स्युर्नृप, उद्वेज्यते च लोको यैयें च स्युर्नृप
- 14 वाधन्ते Sभ्यधिका ये तु 14 प्रशस्यते
- 11. Against those persons who cause loss of lives and have become source of anxiety to the common people, even if they are king's favourites or relations, and such powerful men who cause obstruction to the growth of prosperity (of the state), secret methods of assassination (upāngśu daṇḍa) should be adopted.

12. Upānyśu daṇḍa may be applied by poisoning, by mystic rituals, by assassination (through secret agents) and by other contrivances, but in such a way as others may not know them (i.e., as the identity is not discovered).

अप्रकाशदण्डो येषु प्रयोज्यस्तानभिधातुमाह—येरिति । येह्र्तैलीक उद्वेगं याति स्नोहलोभादिति, ये च नृपवल्लभा भूत्वा नाधन्तेऽभ्यधिकम् । प्रजा इति शेषः । हि ये वा, तेषु उपांशुः गुप्तवधः स्मृतो नान्येष्विप प्रशस्यते । उपांशु शब्दस्य च व्युत्पत्तिः—'अशू' व्याप्तौ पठितः । उप समीपे व्याप्तिर्यस्य तदेकदेशवर्तित्वात् उपांशु, न प्रकटमिति ॥ ११ ॥

उपांशुवधस्वरूपमभिधातुमाह—विषेणेति । विषेण कृत्रिमेणाकृत्रिमेण वा । उपनिषद्योगैः अभिचारणधूमांशुदूषणादिभिः । शस्त्रेण गूड्रप्रयुक्तेन । उद्वर्तनेन वा स्पर्शवियुक्तेन वा । तथोपांशुद्रण्डं नयेत् प्रयुञ्ज्यात् यथा अन्यो न विभावयेत् ॥ १२ ॥

14 धूपांशु द्रवणादिभिः

## ब्राह्मणे जातिमात्वेऽपि धार्मिके चान्त्यजेऽपि हि 10 । धर्मोन्निनीषया चिद्वान् 10 न बधं दण्डमादिशेत् ॥ १३ ।

<sup>15</sup> वा <sup>16</sup> धीमान्

13. Capital punishment should not be inflicted on Brāhmaṇas and men of religious disposition as well as on the low caste people (antyaja) by an intelligent ruler desirous of religious (spiritual) merit.

यस्र दण्डो न प्रयोज्यस्तदाह—ब्राह्मण इति । धर्मोन्निनीपयाः धर्ममुन्नति नेतुमिच्छया धीमान् न वर्षं दण्डमादिशेदाजेति ॥ १३ ।

<sup>1 5</sup> परधर्मौनित्रीषया

उपेक्षया वा हन्तव्या येषूपांशुः प्रशस्पते <sup>17</sup> । उपेक्षां चापि निपुणः प्रत्यक्षं परिवर्जयेत् ॥ १४ ।

#### 17 प्रवर्तते

14. Apparent neglect  $(U \mu \iota k s \bar{a})$  should be shown against the offender on whom  $u \rho \bar{a} n g \dot{s} u \ danda$  (secret punishment) is to be applied. But the show of neglect should be perfect  $(n i \rho u n a h)$  so that it (the ulterior motive) is not disclosed.

उपांशुप्रकारमभिधातुमाह—उपेक्षयेति । अन्ये ईन्यमाना अनुमाह्या इत्यर्थः । प्रत्यक्षोपेक्षया तु शङ्कनीयः स्यादित्यर्थः ॥ १४ ॥

> प्रविशन्निव<sup>18</sup> चेतांसि द्रृष्टा<sup>18</sup> साधु पिवन्निव। स्रवन्निवामृतं साम प्रयुज्जीत प्रियं वचः॥१५।

<sup>18</sup> प्रलिम्पनिव

वागनुद्धे गजननी सामेति परिकीर्त्यते। सामाख्यं ' सुनृतं सत्यं प्रियं स्तोतं च कीर्त्यते॥ १६। आत्मनो चिषयमिव<sup>20</sup> कुर्वन् द्यात् समीहितम्। जलवत् पर्वताञ्छत्नम् भिन्यादनुपलक्षितः॥ १७।

- 19 साऽख्याने सुनृते सान्त्वे प्रिये स्तोत्रे च ; सामाख्यासूनृतं सान्त्वं कीर्तितम्
- 20 विक्रयमिब
- 15. A wise ruler should (at first), after proper review of the situation, apply conciliation  $(s\bar{a}ma)$  to the enemy with sweet and agreeable words so as to reach the core of his heart as if through the drink of flowing nectar.
- 16. Words that relieve worries (i.e., agreeable words), anudvega-janant) are known to be (the first principle of) conciliation. Statements of mutual benefit, truthful words (assurances of cooperation), sweet and eulogistic remarks, are also forms of conciliation.
- 17. (As a measure of conciliation), services should be offered as if one has sold himself (to the enemy *vikrayamiva*). But the aim should be to create rift in the ranks of the enemy without being identified, (*anupalakṣita*) just like drops of water penetrating rocks imperceptibly.

उपायाः प्रयोगकाले संस्कृत्य प्रयोक्तव्या इत्येतद्द्र्यक्वाह—प्रविशिक्वित । प्रविशिक्वि चेतांसि प्रकृतत्वात् अमृतसाविणा साम्रा चन्दनाधिकस्पर्शेनेति द्रष्टव्यम् । द्रष्ट्या साधु पिविक्विव सामप्रयोगार्द्दनयने । इयं च द्रष्टिः स्निग्धाल्या षट्त्रिशद्द्रष्टिमध्ये कृतलक्ष्मणा । तद्यथा—''व्याकोशा स्नेहमधुरा स्मितसारा-¹ । भिलाषिणी । सानन्दाश्रुकृता¹ द्रष्टिः स्निग्धेयं रितभाविता¹ ॥" इति । स्रविन्नवामृतं साम प्रयुजीत । तस्य च स्वरूपं किमित्याह—प्रियमिष्टं वचः सामेत्युच्यते ॥ १५ ॥

तच साम विशिष्टगुणयोगात् पुनः त्रिविधमिति दर्शयन्नाह—बागिति । सेव सामाख्या वाक् मुन्दतं, सान्त्वं यथाकमं त्रिये स्तोत्रे च कीर्त्यते । सामेव यदा त्रियं भवति तत् स्नृतमुच्यते । यदा स्तोत्रं तदा सान्त्वमिति ॥ १६ ॥

आत्मनो विषय (विक्रय ) मिनेति । स्पष्टमेतत् ॥ १७ ॥

- <sup>16</sup> स्मिततारा
- 17 सानन्दश्रू कृता
- 18 **भावना**

दण्डपाणिरिवाधृष्यो दण्डं दण्डये षु पातयेत् । प्रत्यक्षामिप<sup>21</sup> चोपेक्षामप्रत्यक्षामिवाचरेत् ॥ १७।१ \* साम्रार्थसिद्धये विद्वान् यतेत यतमानसः । सामसिर्द्धि प्रशंसन्ति सर्वतश्च<sup>21</sup> विपश्चितः ॥ १७।२ \*

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> प्रत्यक्षमपि...प्रत्यक्षमिव

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> सर्वतस्तु

<sup>\*</sup> Omitted in the B. I. text.

- 17/1. Punishments should be inflicted in deserving cases as unbiassedly as the Lord of Death (the weilder of danda). Even where punishment is meted out openly it should be done with indifference as if unnoticed.
- 17/2. A wise ruler always gains his ends by firmly adhering to the expedient of sāma or conciliation. For purposes of success sāma (of the four upāyas or expedients) is always commended by the wise.

दण्डपाणिरिवेति ॥ १७।१ साम्रार्थसिद्धय इति ॥ १७।२

## क्षीराब्धिः<sup>216</sup> मधितः साम्ना फलायामरदानवैः। निजन्निरे धार्तराष्ट्रान्<sup>22</sup> सामप्रद्वे पिणोऽचिरात्॥ १८।

## <sup>21b</sup> क्षीरोदी <sup>22</sup> धार्तराष्ट्राः

18. It is by the policy of conciliation that the Gods and the Demons succeeded in churning the ocean, whereas the sons of Dhṛtarāṣṭra, averse to conciliation, met with their doom (at the hands of the Pāṇḍavas) in no time.

अलेव द्रष्टान्तमभिधातुमाह—क्षीराव्धीति (क्षीरोद इत्यादि)। दुग्धोदिधरमरदानवैः साम्ना प्रियवचनेः स्तोत्रपुरस्मरं प्रसाद्य पश्चान्मथितं फलार्थम्। अमृतादिरत्र फलं तदर्थमिति। निजिधिरे धार्तराष्ट्राः कौरवाः सामप्रद्वेषिण इति। निजिधिर इति विनाशमुपगता अचिरादेव॥ १८॥

> दारुणं विग्रहं विद्वान् दानेन प्रशमं नयेत्। इन्द्रोपचारे शुकस्य दानेन सममीयिवान्<sup>23</sup> ॥ १६ । अपराधेन दुहितुः कुपिते<sup>24</sup> भृगुनन्दने । वृष्पर्वाप्रदानेन<sup>25</sup> दानचेन्द्रोऽभवत् सुखी ॥ २० । उपगम्यापि<sup>26</sup> दातव्यं बिलने शान्तिमिर्य्युता । समूल एव<sup>27</sup> गान्धार्या अप्रयच्छन् गतः क्षयम् ॥ २१ ।

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> शममीयिवान् ; शममेयिवान्

<sup>24</sup> कुद्धे च।

<sup>25</sup> च दानेन

<sup>26</sup> उपच्छन्द्यापि

<sup>27</sup> समूलमेव गान्धारिरप्रयच्छन्

<sup>19.</sup> A wise ruler should remedy even a great calamity by means of  $d\bar{a}na$  (gifts and/or bribery). Indra, the Lord of the Gods mitigated the imminent suffering (of the Gods) at the hands of Sukra, (the preceptor of the Demons) by gift.

- 20. When for the fault of the daughter (i.e., Śarmiṣṭhā) of Vṛṣaparvan, the Demon king, who insulted Devayānī, Śukra's daughter, the son of Bhṛgu (Śukra, the preceptor of the Demons), was infuriated, and the Demon king pacified him by the gift of his daughter.
- 21. A ruler, desirous of peace, should offer gifts, in conformity with rules therefor, to the more powerful rival. The sons of Gāndhārī (i.e., Duryodhana and others) by refusing the glft (of five villages only to the Pāndavas) met with their ruin.

दारुणमिति । दारुणमप्रतिविधेयं विद्यहं विरोधं विद्वान् विजिगीषुः दानेन प्रशामं नयेत् । इन्द्रोऽपचारे शुक्रस्य—इन्द्रो देवराजः शुक्रस्यापचारे देवानामुपद्रवरुक्षणे धीरैरौत्पातिकैरौप-निषद्किर्मारणोचाटनविद्वेषणादिभिस्तथा मृतदैत्यसङ्जीवनादिभिश्व कृतमहापकारे सति शुक्रस्य शिष्यकच-इस्तेन मृतसङ्जीवनविद्यादानं तेन करणभूतेन शममुपशमभेयिवान् आगत इति दानमाहात्म्यम् ॥ १६ ॥

तथा अपराधेनेति । अपराधेन दुःखेन । दुहितुर्दानवेन्द्रस्य वृषपर्वणः स्रुतायाः शिमष्टाभिधानायाः कुपिते च मृगुनन्दने, वृषपर्वा दानवेन्द्रः प्रदानेन स्वदुहितुरीवाभवत्सुस्री । तद्यथा—दानवानामिन्द्रः स्वामी वृषपर्वाभिधानः, तत्सुता शिमष्टा, शुक्रकन्या देवयानी, तयोः कलहे शिमष्टया देवयानी कोपात् कूपे पातितेति श्रुत्वा शुक्रेण मन्त्रित्वं परित्यक्तमिति स्वसुतां शिमष्टां सहस्रकिमिकायुक्तां देवयान्ये दासीं दत्वा अनुनयं ग्रांहित इति ॥ २०॥

उपगम्येति । उपगम्य छन्दानुवर्तनमनेकश्रकारमि कृत्वा दातव्यं विलने शक्तित्रयसम्पन्नाय शान्तिमिच्छता आत्मनोभ्युदंयमिच्छता । समूल एव सकलसिहत एव दुर्योधनो गान्धायौऽपत्यम् अप्रयच्छन् पञ्चापि श्रामान् क्षयं गतः । तस्माद्दानादात्मा रक्षणीय इति भावः ॥ २१ ॥

# किञ्चित् प्रयच्छन् भूयस्या तृष्णया परिलोभयन्<sup>28</sup>। भिन्याच्चतुर्विधान् भेदान्<sup>28</sup> प्रविश्योभयवेतनैः॥ २२।

22. The four types of alienable people (bhedyān), excited, avaricious, suffering from fear, and formerly insulted [as enumerated in the two following ślokas] should be won over and alienated by small gifts, and alluring them for more in future on the secret report of double agents (ubhayavetana).

भेदप्रयोगमिभधातुमाह—िकिश्चिदिति । किश्चित् प्रयच्छक्तिपि किश्चित्स्वल्पमधिकदानेन शत्रुवृद्धिर्मा भवित्विति भूयस्या तृष्णया विप्रलोभयन् बहुतरामाशां जनयन् भिन्द्याद्विश्लेषयेत् <sup>1</sup> व्चतुर्विधान्
चतुः प्रकारान् भेद्यान् कृत्यपक्षिकान् । तथा च कौटित्यः—"कुद्धलुब्धभीतापमानिताः परेषां कृत्या"
इति । कैः करणभूतौरित्याह—उभयवेतनैविजिगौषौ यातन्वे च वेतनं जीविका येषां ते । प्रविश्यान्तरक्षतां गत्वेति ॥ २२ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> विप्रलोभयन् ; तृष्णयातिप्रलोभयन्

<sup>29</sup> भेद्यान

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> येत् धावितवान् चतुर्विधान् येन्वातवान् ।

अलब्धस्वपणो<sup>30</sup> लुब्धो मानी चाथावमानितः<sup>31</sup>। कृद्धश्च कोपितो <sup>32</sup>यस्यात् तथातीतोऽवभाषितः<sup>33</sup>॥ २३। यथाभिलिषेतैः कामैर्भिन्द्यादेतांश्चतुर्विधान्। परपक्षे स्वपक्षे च यथावत् प्रशमं नयेत्॥ २४।

<sup>30</sup> अलब्धवेतनो

<sup>81</sup> चाप्यवमानितः

32 कोपितोऽकस्मात

<sup>33</sup> तथा भीतश्र भीषितः ; तथा भीरुश्र

23-24. The greedy, who have been deprived of their dues, the honourable persons who have been dishonoured, the excited persons who have been irritated without any reason, and those who have been abused in the past or are fearful (cowardly) or frightened (bhītaśca bhīṣitah), these four types of people who are alienated, whether of the enemy camp or of one's own camp, such people must be appeased (and won over) by fulfilment of their desires.

एतदेव व्याख्यातुमाह—अलब्धवेतन इत्यादि । विशिष्टदानं वेतनम् । अलब्धवेतनो भेद्यो भवति । मानी चाप्यवमानितस्तथा । क्द्रश्च कोपितोऽकस्मात् कारणं विनव भेद्यो भवति । भौतश्च भीषितो भेद्यो भनति ॥ २३ ॥

यथाभिलिषतैः कामैरिति । येषां यः कामः ॥ २४ ॥

भेदं कुर्वीत यत्ने न मन्त्र्यमात्यपुरोधसाम् ।
तेषु भिन्ने षु भेदो ३४ हि युवराजे तथोर्जिते ॥ २५ ।
अमात्यो युवराजश्च भुजावेती महीपतेः ।
मन्त्री नेत्नं हि ३४ भिन्ने ऽस्मिन्ने कस्मिन्नपि तद्वधः ॥ २३ ।
सर्वावस्थं हि ३४ भेधावी तत्कुलीनं विकारयेत् ।
विकृतस्तु ३४ कुलीनस्तु स्वयोनि श्रसतेऽग्निवत् ॥ २७ ।
तत्कुलीनेन तुल्यस्तु पुमानभ्यन्तरोषितः ।
तस्मादेती परं ३४ भिन्याच्छमं चात्मनि सन्ध्येत् ३८ ॥ २८ ।

- 34 भिन्नं हि
- <sup>34a</sup> हि तद्भिन्न एतस्मिन्नपि तद्वधः ; एकस्मिन्नपि
- ³⁵ तु
- <sup>36</sup> विकृतस्तन्कुलीनस्त्
- 37 परे
- <sup>88</sup> सन्नयेत
- 25. Efforts should be directed to alienate ministers, counsellors and priests (of the enemy camp or of one's own), for, if they are alienated, even the Crown Prince, endowed with power and influence, is also alienated.
- 26. The (Chief) minister and the Crown Prince are the arms of the ruler (i.e., executive organs) and the counsellors are his eyes. Their

alienation (even of any one of them) amounts to death (or veritable cause for destruction) to the ruler.

- 27. A wise ruler should attempt to seduce alienated people of all ranks, particularly one belonging to the royal family (relatives), because alienation of any one of the same family leads to ruination of the whole family as if it is caught by fire.
- 28. People who nurture anger at heart (against the ruler) are also as dangerous as the alienated relatives. Hence such elements belonging to the enemy camp should be won over and of one's own initiative should be appeared (by conciliation).

भेदमित्यादि । भेदं कृतीत यत्नेन मन्त्रयमात्यपुरोधसां यातव्यसम्बन्धिताम् । तेषु भिन्नेषु भिन्नं हि सकलं भवतीति वाक्यशेषः । तथा युवराजे यातव्य सम्बन्धिनि । ऊर्जिते बलविति भिन्ने भिन्नं भवति ॥ २५ ॥

प्रधानभेदेन प्रयोजनमभिधातुमाह—अमात्य इत्यादि । अमात्यो मुख्यमन्त्री । युवराजो यौवराज्येऽभिषिक्तः कुमारः । भुजावेतौ सर्वस्यापि महोपतेः <sup>20</sup> । मन्त्री नेत्रं हि । तदिति तेषां भिन्न एकस्मिन्नपि तद्वध्र इति महीभुजो वधो विनाशः, मन्त्र्यादि प्रतिबद्धत्वादिखल-परिजनस्येति ॥ २६ ॥

अप्रधानेऽपि यत्र भेदे<sup>21</sup> साफल्यमभिधातुमाह—सर्वावस्थमिति । सर्वा अविनीतत्व व्यसनित्व भीरत्वादिका अवस्थाः परिणता यस्यासौ सर्वावस्थितदशामयमि मेधावी विजिगीषुस्तत्कुलीनं यातव्यकुलभवं दायादमिल्यर्थः । विकारयेत् भेदपूर्वकं विग्नहे प्रवर्तयेत् । विकृतो गृहीतविकारस्तत्-कुलीनस्तु स्वयोनि प्रसतेऽग्निवत् । यथा अग्निः काष्टादुत्पन्नः काष्ट्रमेव दहति तथाऽसौ यत्र कुले समृत्पन्नस्तदेव दहति ॥ २०॥

तत्कुलीनेनेत्यादि । यथा तत्कुलीनो विकारं नीतोऽग्निरिव स्वकुलमेव दहति तेन समानः पुमानिति पुरुषगुणयुक्तः शौर्यातिशयसम्पन्नः परशुरामसमानोभ्यन्तरोषितः । तस्मादेतौ तत्कुलीनातिकूद्धमहापुरुषौ परे यातव्ये भिन्यात् तथा—आत्मिन च कुद्धं कुलीनं अतिकुद्धं च महापुरुषं शमं ग्राहयेत् यथा परप्रयुक्तो भेदो न भवतीति ॥ २८ ॥

- <sup>20</sup> महीयसः
- <sup>81</sup> यांत्राभेदे
- <sup>23</sup> समानोऽत्यन्तरोषी तत्संज्ञः

तत्रोपजापः कर्तव्यो यः कोपानुब्रहश्चमः। स कल्याणः शठो वेति परीक्ष्यः सुक्ष्मया घिया॥ २६। कल्याणस्तु यथाशक्ति करोति सफलं वचः। शठः पक्षौ चलयति ३० द्वावथार्थोपलिप्सया॥ ३०।

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> द्वावप्यर्था

<sup>29.</sup> Secret overtures should be made to win over such people who are capable of doing harm or showing favours, but of course only after

an intelligent review or scrutiny of their antecedents, that is, whether they are sincere or dishonest (by nature).

30. One who is sincere keeps his promises as far as practicable with all his powers, but the dishonest person deceives both the parties out of his own covetuousness.

एतदेव समर्थयन्नाह्—तत्रोपजाप इत्यादि । तल पुरुषैः स्वकीये <sup>23</sup> भेंदार्थमुपजाप, उप समीपं गत्वा जापः सन्देहालापादीनां जपनं व्यक्तबचनं कर्तव्यम् । यः कोपानुम्रहस्नमः । यदीयः कोपः पर परिम्रहे <sup>24</sup> विनाशकरः । अनुम्रहः स्वपरिम्रहे ऽभ्युदयकरः । स विचार्यमाणः पूर्वोक्तमुख्यातिवहभादीनामेव सम्भवति । सः (यः ) इदानीं परमुख्यादिर्<sup>25</sup> पजागत् भिन्न आयातः परीक्षणीयः स्क्ष्मयातिनिमृद्वया घिया प्रज्ञया, सर्वत्राऽबलीयसप्रवेशादित्यर्थः । कल्याणः शठो वेति, किमयं कल्याणः शुद्धाशयो वा अव्यभिचारी उत शठो वश्वकोऽतिसन्धायक इति परीक्ष्यः प्रत्यक्षपरोक्षागमप्रमाणेः स्क्ष्मयातिनिम्लयाहादनक्षमया घिया प्रज्ञया ॥ २६ ॥

- 23 पुरुषै: परकीयै: ; पुरुषे स्वकीयै:
- <sup>24</sup> स्वपरित्रहे <sup>25</sup> मुख्यादिभिसप

कल्याणशाठ्योः स्वरूपमभिधातुमाह्—कल्याणिस्त्विति । कल्याणकारकत्वात् कल्याण उन्यते । यथाशक्ति शक्त्यनितक्रमेण स्वामिनः सफलं वचः अभीष्टं सम्पादयित इत्यर्थः । शठोऽतिसन्धायकः पक्षौ विजिगीषुपक्ष तया व्यक्ते चालयित विश्लेषयित द्वाविष, अथौपिलिप्सया छन्धत्वाद् यत्रैवार्थिलिप्सां करोति तत्कार्यकारी भूत्वा परपक्षं भेदयतीत्यर्थः ॥ ३० ॥

> 4°पूर्वसेनापितर्नोचः कालयापनमाधितः। मिथ्याभिशस्तः श्रीकाम आद्वयाप्रतिमानितः॥ ३१। राजद्वेषी तत्कुलीनो दूष्यते<sup>41</sup> यश्च भूभुजा। आहितव्यवसायश्च<sup>42</sup> तथा करनिवेशितः<sup>43</sup>॥ ३२। रणप्रियः साहसिक आत्मसम्भावितस्तथा। विच्छिन्नधर्मकामार्थः क्रुद्धो मानी विमानितः॥ ३३। भीतः स्वदोषाभित्रस्तः<sup>44</sup> कृतवेरोऽभिशान्त्वितः<sup>45</sup>। अतुल्येन सहाशक्त<sup>46</sup>स्तुल्यमानो निराकृतः॥ ३४।

<sup>40</sup> पूर्व सम्भाषितोऽनीचः ; पूर्वसँहापितो

<sup>41</sup> द्विष्यते

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> व्यवहारश्च

<sup>43</sup> कारनिवेशितः

<sup>44</sup> स्वदोषवित्रस्त

<sup>45</sup> वैरोऽभिसान्तितः ; रोऽतिसान्तितः ; रोऽतिशङ्कितः

<sup>46</sup> सहासक्तस्तुत्यमानानिराकृतः ; महाशक्त ; सहादिष्टस्तुत्यमानो

अकारणान्निरुद्धश्च<sup>47</sup> कारणाच्च विशेषितः<sup>48</sup>। अकारणात् परित्रस्तः<sup>48</sup> पूजाहें ऽप्रतिपूजितः<sup>50</sup>॥ ३५। इतद्रव्यकलतश्च महाभोगाभिकाङ्क्षितः। परिक्षीणो बहिर्चन्धुर्वहिद्रं व्यो बहिस्कृतः॥ ३६। इति भेद्याः समाख्याता भिन्द्यादेतान् परिस्थितान्<sup>51</sup>। आगतान् पूज्येत् कामैर्निजांश्च परिसाधयेत्<sup>52</sup>॥ ३७।

- 47 अकारणनिरुद्धश्च: अकारणाद्विरुद्धश्च
- <sup>48</sup> विशेषतः
- <sup>49</sup> परित्यक्तः
- <sup>50</sup> पूजाहीं ऽप्रतिमानितः
- <sup>51</sup> वहिःस्थितान् ; परे स्थितान्
- <sup>52</sup> प्रशमं नयेत् ; परिसान्त्वयेत्
- 31. (Alienable parties, bhedyāh, are enumerated as follows): An army chief removed from service, one to whom earlier assurance has not been honoured, a lowly or dishonest person or even an honest person (anīca) who has been made to wait indefinitely without any assignment (earlier assured), one who has been falsely prosecuted, one disappointed in achieving propsperity (with the king's promised aid), and one who had been invited and later neglected.
- 32. One against whom the king is spiteful (i.e., who is in his bad books) or one of royal family aspiring for the throne and as such is jealous and hostile to the king (rājadveṣī tatkulīna), one who is involved in diverse trades (and accumulating wealth), and who is under penal impositions (karanīveśita) or an employee under penal posting in mines etc., (ākaranīveśita as indicated in the commentary).
- 33. One who loves war for war's sake (ranapriya), one who is of dare-devil nature, one who is self-conceited, one who is frustrated in gaining either of the three ends of life, one who is angry or dissatisfied (for some reason or other) and a respectable person suffering from show of disrespect.
- 34. A coward, one who is apprehensive (of punishment) for his own faults or offences, one who is afraid of reactions of created enemies (hostile actions in return of his earlier hostilities), one who is made to work in the company of others of unequal rank (i.e., lowly), and who is removed from the company of his equals (i.e., suffering from a feeling of frustration in both cases).
- 35. One who is confined without any cause or even with a cause confined more rigorously (than he deserves), or dismissed without any cause, and one who is honourable but neglected.

- 36. One whose wife and property have been usurped (or confiscated), one who hankers after great enjoyment (i.e., highly ambitious), one who is much reduced in power and resources (i.e., almost insolvent, parikṣīṇa), one who has friends and properties outside (the dominion) and one who has been banished.
- 37. Such persons are known to be alienable parties (bhedyah), and should be alienated from the enemy camp, and when they come over should be honoured by fulfilment of their desires, but men of such character in one's own camp should be appeared by conciliatory measures.

भेदो येश्वेव प्रयोक्तव्यस्तानिभधातुमाह—पूर्वेति । पूर्वसेनापितः भूतपूर्वसैन्याध्यक्षः, पूर्वं प्रागेव सम्भाषितो "दास्यामीति" अभिहितः पश्चात् कालयापनं कालातिनयनमास्थितः । कालेऽतीव क्षीयमाणे नीचः कुप्यति । अनोचस्तु स्वामिविषये कथञ्चनापि कौपं न करोति । विवंकी चेदातमन एव कुप्यति मयार्थप्रापकं पुण्यं न कृतिमिति । तथा मिथ्याभिशस्तो दोषं विनेव पातकीति स्थापितदोषः । श्रीकाम इति लक्ष्मीकामोऽपि सेवकः कालयापनमाश्रित इति वर्तनं । असाविष निराशत्वाद्भेद्यो भवति । आहूयाप्रतिमानित इति । महतादरेणाहूयाप्रतिमानितोऽवज्ञया द्रष्टः, पूजा न कृतेति भेद्यो भवति ॥ ३१ ॥

राजद्वेषीत्यादि । राजद्वेषी तथा राजा सर्वदा द्विष्यते येन स बिरक्तत्वाद् भेद्यो भवति । तत्-कुळीनो राज्ञोऽयमिति (कुळंच धन्यसौ, कुळेन मान्यसौ ) दायादत्वात् भेद्य एव । दूष्यते (द्विष्यते ) यथ्य भूभुजेति स्वामिना यः सर्वदा द्विष्यते । स वृत्तेनिराज्ञत्वाद् भेद्यो भवति । आहितव्यवसायो भेद्यो भवति । तथाऽकर निवंशितः आकरस्य हिरण्याकरस्य आदायापि व यः आकरपः क्रियते स भेद्यो भवति ॥ ३२ ॥

रणप्रिय इति । रणप्रिय इति स त्यक्तात्मत्वात् भोगप्रियो भवित भोगसम्पादकथनलाभदर्शनेन भेद्यो भवित । साहसिक इति सहो बलं तेन चरतीति असाविप भोगप्रिय इति तथेव भेद्यः सम्भवित । आत्ममम्भावित इति आत्मानमात्मनेव सम्भावयित विद्याशौर्यादिभिरन्यो मत्समानो नास्तीति भरणेनातुष्टो भेद्यो फवित । विच्छिन्नधर्मकामार्थः धर्मः अर्थः क्रामो वा विच्छिन्नो यस्य राज्ञा स तदुद्वेगाद् भेद्य भवतीति । मानी विमानित इति मानार्थयोग्यो<sup>27</sup> विमानितः क्रियतेऽसौ भेद्यो भवित ॥ ३३ ॥

भीत इति । भीत स्वदोपवित्रस्तो भेद्यो भवति । कृतवैरोऽभिमान्त्वित इति पूर्व कृतं वैरं विरोधो येन पश्चादभिसान्त्वितः कृतम्ब्यः स हि सामर्पशेषहृदयो भेद्यो भवति । अतुत्येन सह आदिष्टः कर्मणि नियुक्तः उद्वेजनाद् भेद्यो भवति । <sup>26</sup>तुल्यमानान्निराकृत इति तुल्य<sup>20</sup>मानान्निराकृतो भेद्य एव ॥ ३४॥

अकारणादिति । अकारणानिरुद्धो दोपं विना कृतिनरोधः । कारणाच विशेषतः (कृतिनरोधः ) भेद्यो भवति । अकारणात्परिक्त इति भाविनि भृते उपचारो द्रष्टव्यः । अन्यथा<sup>80</sup> भिष्तस्य भेदात्वं न घटते । पूजाहाँऽप्रतिपूजितो <sup>31</sup> भेद्यो भवति ॥ ३५ ॥

हतद्रव्यकलत्र इति । हतद्रव्यकलत्ररचेति । महाभोगाभिकाक्क्षित <sup>३2</sup> इति महाजीविकाकाक्क्षी

च भेदाः। परिक्षीणः निःसत्वो भेद्यो भवति। बहिर्वन्धुर्बहिर्द्र व्यः वहिष्कृतः इति त्रितयस्यापि बहिर्भावात् भेद्या भवन्त्येते ॥ ३६ ॥

इतीति । ईत्येतं भेद्याः समाख्याता आचार्येः । भिन्यादेनान् परे यातव्ये स्थितान् उपजाप-कियया । आगतांश्व परकीयान् पूजयेत् ये यस्य कामास्तेः पूजयेत् । निजांश्व भेद्यान् प्रशमं नयेत् क्रोधादीनामपनयनेन ॥ ३०॥

- <sup>26</sup> हिरण्यस्याकरस्य आदाविप ; आकरस्य हिरण्यस्य आदापाभि यः
- <sup>27</sup> मानार्थी यो विमानिकियतऽसभेदाे
- <sup>28</sup> अल्प मानानिराकृत इति अल्पपूजः सर्वदा सौ एव हृतत्वातनिराकृतो भेदा एव
- <sup>29</sup> तुल्यं महाजानिराकृततो निराकृतो भेद्य एव
- <sup>30</sup> मिथ्या
- <sup>31</sup> पूजाहीं Sप्रतिमानिती
- <sup>32</sup> काङ्क्षिक

<sup>53</sup>समतृष्णानुसन्धानं समन्युभयदर्शनम्<sup>54</sup>।
<sup>55</sup>प्रधानं दानमानश्च<sup>55</sup> भेदोपायाः प्रकीर्तिताः ॥ ३८।
भेदं कुर्वीत मितमान् विगृहीतो बळीयसा ।
पण्डामकों सुरैभिन्वा<sup>56</sup> बळवन्तो पराजितो ॥ ३६।
दण्डेन हि समाहन्याद् भित्तारेः संहतं बळम्।
भिन्न' हि तत् काष्टमिव तृणद्भ'<sup>57</sup> विशीर्यते ॥ ४०।

<sup>53</sup> सामतृष्णा

<sup>54</sup> नमत्युप्रभयदशेनम्

- 55 प्रकामं दानमानश्च; 558 दानं मानं च; दानमानौ च
- <sup>56</sup> सुरैहिंत्वा <sup>57</sup> घुणजग्धं
- 38. Striving for identical gains (samatṛṣṇānusandhānam) and creating excessive terror (by show of one's coercive power) are the forms of alienation (bhcda), but the most effective forms are offering of gifts (and bribes) and show of honour.
- 39. Attacked by a powerful invader, an intelligent ruler should sow dissension in the enemy camp. The powerful demons Sanda and Amarka had been disunited by the gods (by the policy of bhcda) and were ultimately defeated by them. (The case of demon brothers Sunda and Upasunda is also an illustration of the application of bhcda by the gods).
- 40. Creating disunion in the consolidated ranks of the enemy forces (by the policy of *bheda*), the ruler should fall upon and annihilate them. (In such a condition) it breaks down like a wooden block fired with dried grass (*trnadadhnain*) or one infested with white ants (*ghunajagdhain*).

भेदोपायानमभिधातुमाह—समतृष्णा इति । सामेति पाठे—साम कृतलक्षणं, भेदोपायो भवति । प्रियंबदेऽनुरागो भवतीति । तृष्णानुसन्धानमिति । यस्य यत्राभिलाषस्त्रहाभाशा ।

प्रदर्शनातृष्णा तस्या अनुसन्धानमिवच्छेदो भेदोपायो भवति । अत्युप्रभयदशनमिप भेदोपाय इति । तथा च कौटिल्यः—"शङ्काजननमिभन्त् सनं च भेद" इति । प्रधानं दानं मानं चेति । भेदोपायानां मध्ये दानमाने प्रधानभूते । भेदोपायाः प्रकीर्तिता । एभिरुपायभेदः सम्पद्यत इति प्रतीतम् ॥ ३८ ॥

भेदिवषयमभिधातुमाह—भेदिमिति । मितमान् विजिगीपुः । बलीयसा अलुपचितशक्तिना विगृहीतो भेदं कुर्वीत । तथा च षण्डामकौं सुरैभित्त्वा विभिन्नौ कृत्वा बलवन्तौ पराजितौ । तद्यथा—महिषपुत्रौ षण्डामकभिधानौ सुकशिष्यावौशनसे अर्थशास्त्रे परं प्रावीण्यं गतौ । औपनिषिदकाग्निस्तम्भनमोहनमारणादिभिदंवोपदवकारकौ । तद्वलाहेत्यैः सर्वदा शकः स्थानश्रष्टः क्रियते । तत्रश्च बृहस्परयुपदेशादिन्त्रेण यज्ञांशदानात्तौ भिन्नौ । तहानेनाद्यापि यज्ञे तौ भागं लभेते । ततश्च ताभ्यां परिलक्ता दैत्याः शकेण सुखेनैव जिताः । इति भेदसामथ्यम् ॥ ३६ ॥

भेदस्य फलम्भिधातुमाह—दण्डेनेति । अरेः संहतं वलं भित्त्वा भेदोपायैभिन्नं कृत्वा दण्डेन एक हि समाहन्यात् । किमर्थमित्याह भिन्नं सत् पश्चाद्धतं घुणजग्धं काष्टमिव विशीर्थते खण्डशो भवतीति ॥ ४० ॥

<sup>33</sup> लाषस्तस्मिन्नाशा ; लाषस्तदाशा

उत्साहदेशकाले स्तु संयुक्तः सुसहायवान् । युधिष्ठिर इवात्यर्थं दण्डेनास्तन्नयेदरीन् ॥ ४१ । आत्मनः शक्तिमुद्रीक्ष्य दण्डमम्यधिकं<sup>००</sup> नयेत् । एकाकी सत्त्वसम्पन्नो<sup>००</sup> रामः क्षतं<sup>००</sup> पुराऽवधीत् ॥ ४२ ।

- <sup>58</sup> दण्डमभ्यधिक ; दण्डमप्यधिके
- <sup>59</sup> शक्तिसम्पन्नी
- ६० भात्रं
- 41. Vijigīṣu, equipped with excellent energy and power, taking advantage of favourable time and place and supported in his venture by strong allies, as had been the case with Yudhishira, should subjugate his enemies by application of danda (military power).
- 42. Reviewing one's own power (and directing it properly), one can subjugate his enemies even if they are more powerful and many in number, just as Rāma (Parašurāma) of redoubtable power killed the kṣatriyas (twenty one times).

दण्डप्रयोगकालमभिधातुमाह—उत्साहेति । उत्साहः कृतलक्षणः । देशो युद्धयानयोरनुकूलः । कालस्तथेनानुकूलः । तैः संयुक्तः । सुसहायवान् वासुदेवादिमहाययुक्तो युधिष्ठिर इव विजिगीषुर्भवत् तदा दण्डेनास्तं नयेदरीन् नान्यथेति ॥ ४१ ॥

आत्मन इति । शक्तिमुद्साहाभिधानामुद्वीक्ष्य निरूप्य दण्डमप्यधिके नयेत् । एकाकी प्रभुशक्ति-रहितः उत्तसाहशक्तिसम्पन्नौ रामः परशुरामः क्षत्रियकुलं एकविंशतिधावधीत् ॥ ४२ ॥ अलसं विक्रमे <sup>61</sup>श्रान्तं विहितोपाय<sup>62</sup> चेष्टितम्। क्षयव्ययप्रसारैस्तु<sup>63</sup> सन्तप्त'<sup>64</sup> परिविद्युतम्॥ ४३। भीतं<sup>65</sup> मूर्खं स्त्रियं बालं धार्मिकं दुर्जनं पशुम्। मैतीप्रधानं कल्याणबुद्धिं शान्त्वेन<sup>66</sup> साधयेत्॥ ४४।

<sup>61</sup> विक्रमश्रान्तं

<sup>62</sup> विहतोपाय

<sup>63</sup> प्रवासेश्व

<sup>84</sup> श्रमेण विपरिद्रुतम् ; सन्तप्त' परिपीड़ितम् ; श्रमेणापि परि

65 भीरां

<sup>66</sup> सान्त्वेन

43-44. (The policy of Sama conciliation should be adopted in respect of following types of rivals). One who lacks initiative (idler), one who is fatigued (in exerting his physical or martial power), one who is frustrated for failure of all his efforts, one who has suffered from extensive losses and damages resulting from his banishment and one who is dejected having been turned away defeated (from the field of battle), a coward, an impolitic fellow, a woman or a youngster, an excessively pious person (hence averse to warfare), a wicked or dishonest person or one of beastly nature, one who seeks amity with all or strives for every body's welfare (irrespective of being a friend or foe, hence not inclined to open hostility). Such people deserve to be roped in by methods of sāma.

इदानीं विषयविभागेनोपायानां प्रयोगमभिधातुं सामप्रयोगविषयानेव तावदाह—अलसिमिति । अलसं निरुत्साहम् । विक्रमे श्रान्तं युद्धादिषु निर्विष्णम् । विहतोपायचेष्टितं उपायाः सामादयः चेष्टितं शरीर व्यापारः, तिद्वहतं <sup>34</sup> यस्य तम् । क्षयव्ययप्रवासिश्च सन्तप्तमिति प्रतीतम् । परिविद्वत-मिति संप्रामे दत्तमङ्गम् ॥ ४३ ॥

भौतिमिति । भीतं प्रतापादेव त्रस्तम् । मूर्खमिवज्ञातनीतिशास्त्रम् । स्त्रियं बालिमिति प्रतीतम् । धार्मिकं प्राणिहिंसाभीतम् । दुर्जनं दौष्ट्ययुक्तम् । पशं पशुकल्पम् । मैलीप्रधानं स्वभावत एवाकृतवेरम् । कल्याणवुद्धं सर्वन्नाहितवुद्धिरहितम् । एतान् सर्वान् सान्त्वेन कृतलक्षणेन सामिवशेषेण साधयेत्, विनोपक्षयं सुखसाध्यत्वात्तेषामिति ॥ ४४ ॥

<sup>84</sup> तद्विहितं

लुब्धं क्षीणञ्च दानेन सत्कृत्य<sup>67</sup> वशमानयेत्। अन्योन्यशङ्कयोद्भिन्नान्<sup>68</sup> दुष्टान् <sup>68</sup>दण्डस्य कारणात्॥ ४५। पुत्रान् भ्रातृंश्च बन्धूंश्च सामध्येन<sup>70</sup> च साधयेत्। पतैः कः सदृशो लोके दूरं रिपुकृतैरपि<sup>71</sup>॥ ४६।

<sup>67</sup> सत्कृतैव समानयेत् ; संहतान् वशमानयेत्

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> शङ्कयाभिनान्

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> दुष्टान् वे दण्डदर्शनात्

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> साम्रार्थेन च ; तु

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> विप्रकृतेरपि

# साभैतेषु प्रयुज्जीत दैवात् प्रस्बलितेष्वपि। <sup>72</sup>दुष्करं यान्ति विकृति स्पर्ज्ञाशीलनिबन्धनात्॥ ४७।

## 72 दुष्करां यान्ति विकृतिमार्याः शीलनिवन्धनाः

- 45. Those who are greedy and/or indigent should be brought under control by favouring them with gifts  $(d\bar{a}na)$ , and those who are vicious should be alienated by rousing in them mutual fear of (secret) hostility, or (if necessary) by demonstration of danda (coercive power).
- 46. Sons, brothers and friends should always be appeased as far as possible (by conciliation and gifts). Because who else are equal to them (in importance and influence) when alienated or disaffected at the instance of the enemy?
- 47. If by chance these people (sons and others, or some of them) fall off from their standard (of allegiance and trustworthiness), they should be calmed down by conciliation. Otherwise they may get unconcontrollably defected out of their insolence and pride.

दानसाध्यानभिधातुमाह्—छुद्धं क्षीणं च इति प्रतीतम् । भेदसाध्यान् भिन्द्यात् कथमित्याह्— अन्योन्यशङ्कया <sup>36</sup>दुष्टान् दृष्यधर्मव्यवस्थितान् यातव्यकर्मण्यवस्थितान् । गृदप्रणिधिनान्योन्यं शङ्का समुत्पाद्यते । ततथ विश्विष्य साध्या भवन्ति । तथा दण्डस्य बधांदर्दर्शनाद् दुष्टान् भिन्द्यात् ''एभ्यो भिन्ना भवत, अन्यथा मारयामीति"; भयादिष भेदो भवति । तथा च---"शङ्काजननमभिभर्त् सनं च भेद" इति कौटिल्यः ॥ ४५॥

एकोपायसाध्यानभिधाय द्वियोगानाह—पुत्रानित्यादि । पुत्रान् भ्रातृन् वन्धूंश्च सुम्निग्धानित्य-वेक्ष्य साम्रार्थेन साध्येदिति सामदानप्रयोगेण । कस्मादुपायद्वयप्रयोगो, मा भेदो दण्डो वापीत्याह— एतेस्त पुत्रादिभिः कः सद्भ्यो लोके दूरमत्यर्थ विष्ठकृतेविरुद्धं रिष ॥ ४६ ॥

सामेति । एतेषु सामेव प्रयुक्तीनेति भावः । दैवाई ववशात्प्रस्वलितेष्वि । युत इति ? दुष्करां यान्ति विकृतिमार्याः शौलनिबन्धना इति प्रतीतम् ॥ ४७ ।/

<sup>85</sup> दुष्टानां सम्यधर्मे व्यवस्थितानां यातव्यकर्मण्यवस्थितानां गृढ्प्रणिधीनां अन्योन्यशङ्का समुद्यते ।

## कुळ शीळ दया दानं धर्मः सत्यं कृतज्ञता । अद्रोइ<sup>73</sup> इति येष्वेतदाचार्या स्तान् प्रचक्षते ॥ ४८ ।

आर्याणां रुक्षणमभिधातुमाह—कुरुमित्यादि । प्रतीतम् ॥ ४८ ॥

<sup>73</sup> अलोभ इति येष्वते तानार्यान् परिचक्षते ; आर्या स्तांस्तु प्रचक्षते

<sup>48.</sup> Those in whom are observed the qualities of nobility, good conduct, kindness, charity, piety, truthfulness, gratitude, and obedience (adroha) or absence of lust (alohha), may be taken to be of Arya standard (or men of culture).

पौर<sup>74</sup> जानपदांश्चैव दण्डमुख्यश्च<sup>75</sup> दण्डवित्। साध्येत् दानभेदाभ्यां <sup>76</sup>दानभेदिवचक्षणः॥ ४६। अपराद्धांस्तु सुक्षिग्धान् ह्ये होत्त्या मानदानतः। (<sup>77</sup>अबरुद्धांस्तत्कुळीनान् सामन्तांश्च विचक्षणः।)\* साध्येद् भेददन्डाभ्यां यथायोगेन चापरान्॥ ५०।

74 पौरान्

<sup>75</sup> मुख्यांश्व

- <sup>76</sup> यथायोगेन चापरान्
- 77 अपरुद्धांस्तु
- \*a variant of 1. 1 v. 50.
- 49. A ruler, conversant with the laws (dandavit) should adopt the policies of gifts and dissension  $(d\bar{a}na)$  and bheda) with due process, in regulating the conduct of the citizens and country people, as well as of the army chiefs and others.
- 50. Good natured persons committing offences (under force of circumstances) should be brought round by show of honour, and gifts blended with affectionate words. [Recalcitrant nobles and feudatory chiefs] and such others should be controlled by means of dissension or by punishment (bheda and danda), as deemed necessary, of course with due process.

पौरजानपदामित्यादि । इति प्रतीतम् ॥ ४६ ॥

अपराद्धा (अपरुद्धा)-नित्यादि । अपरुद्धाः पुलश्रालादयः परिवर्जितप्राया ये तान्, तत्-कुलीनान् राज्ञो यत्कुलं तद्भवान् ये पुलश्रात्रादिव्यतिरेकेणेत्येव दायादात्मनाविस्थितास्तान्, सामन्ता-स्तर्यानन्तरास्तान्, आटिवका अटवीस्वामिनस्तान् साधयेद् भेददण्डाभ्यां तद्योग्यत्वात्तेषाम् । यथायोगेन चापरानित्युक्तव्यतिरिक्तान् मध्यमोदासीनादीन यथा यलोपायो युज्यते प्रयोक्तुमेको द्वौ त्रयश्चत्वारो वा तैः साधयेदिति ॥ ५०॥

> देवताप्रतिमास्तम्भंसुषिरान्तर्गतैर्नरैः <sup>78</sup>। पुमान् स्त्रीवस्त्रसंवोतो निशि चाद्गुतदर्शनम् <sup>78</sup>॥ ५१। <sup>80</sup>वेतालो क्व पिशाचानां देवानाश्च<sup>81</sup> सुरूपता। इत्यादि माया विश्वेया मानुषी मानुषेश्चरन्<sup>82</sup>॥ ५२।

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> रान्तर्गता नराः ; पूजयान्तर्गतेनरैः

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> दर्शनः

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> वेतालः ; वेतालानां पिशाचानां ; वेतालील्का पिशाचानां ्

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> देवानाञ्च सरूपता : शिलानां च सरूपता : शिलान्तश्च सुरूपता

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> मानुषेखरैः

कामतो रूपधारित्वं शस्त्रास्त्राश्माम्बु<sup>83</sup> वर्षणम् ।
<sup>84</sup>तमोनिलोनता चैव इति माया ह्यमानुषो<sup>85</sup> ॥ ५३ ।
जघान कोचकं भीम आश्रितः स्त्रीसरूपताम् ।
चिरं प्रच्छन्नरूपोऽभुद् दिव्यया मायया नलः ॥ ५४ ।

- 83 शस्त्राग्न्यश्माम्ब्
- 51-52.  $M\bar{a}y\bar{a}$  or deceitful tactics include hiding within images of deities, or within hollow pillars (within the palace) (in order to fall upon the enemy or a suspect unawares), a man disguised under the dress of a woman (to fall upon an enemy or an offender within the harem), and assuming under the cover of night strange and terrible forms of ghosts and demons as well as of gods (to strike terror in the hearts of hostile persons). Such  $m\bar{a}y\bar{a}$  tactics are adopted by men in the interest of the ruler.
- 53. Divine or superhuman  $m\bar{a}y\bar{a}$  (under the influence of mantra or magical rites) includes, capacity to take any appearance or form at will, to cause artificial shower of arms and weapons or of fire, stone or water, and to create (hallucination of) darkness, storm, hills or clouds.
- 54. Bhīma (the Pāṇḍava) disguised as a woman (Draupadī) killed the lustful Kīcaka. (It is a form of human  $m\bar{a}y\bar{a}$ ). King Nala under the influence of divine  $m\bar{a}y\bar{a}$  remained invisible for a pretty long time (i.e., till he regained his lost kingdom as well as the hands of Damayantī).

पूर्वसिद्धोपायचतुष्टयप्रयोगमभिधाय स्वयम्परिकल्पितोपायानमभिधातृं मानुपीं मायामाह—देवतेत्यादि। देवताप्रतिमा काष्टपापाणादिनिर्मिता। स्तम्भः प्रासादादिषु। सुपिराणि कार्यार्थमेव कारितानि। तदन्तर्गता नरा मानुषी माया। तयाऽबळीयस्त्वाज्जिगीपुर्वच्यवन्तमभियोक्तारं हन्यात। तथा च कौटित्यः आबळीयसाधिकरणेः—"एवं गृहीतदुर्गों वा प्राक्ष्यप्राशं चेत्यमुपस्थाप्य देवत-प्रतिमाच्छिदं प्रविक्यासीत। गृहभित्तिं वा देवतप्रतिमायुक्तं भूमिगृहम्। विस्मृते सुरङ्गया रास्त्रौ राजावासमनुप्रविक्य सुप्तममित्रं हन्यात्" इत्यादि (कौ. अर्थ १२।५।४३-४४)। मानुपी माया अस्योपायस्य फळम्। तथा पुमान् स्त्रीवस्त्रसंवीत इति अन्तःपुरस्त्रोभिः सहस्त्रीवेषः प्रविक्य तथैव हन्यात्॥ ५१॥

तथा निश्चि चाद्भृतदर्शन इत्याह—वेताल इत्यादि । वेतालीत्कापिशाचानां शिलानां च सरूपता दुर्गलम्भोपाय इति मानुषी माया मानुषेश्वरैनृपतिभिः विज्ञेया । परातिसन्धानार्थमिति वाक्य-शेषः ॥ ५२ ॥

दैनीमिप मायामिभधातुमाह—कामत इति । कामत इच्छातो रूपधारित्वं, यदंवेच्छिति तदेव रूपं धत्त इति । तथा शस्त्रवर्षणमिशवर्षणमञ्चवर्षणमम्बुवर्षणं मन्त्रादिप्रभावात् । तमोऽन्धकारो वासरेऽपि । अनिलो वायुः । अचलः पर्वतः । मेघ इत्येषां च दशेनिमिति माया ह्यमानुषी दैवीस्पर्थः ॥ ५३ ॥ मायोपायं दर्शवन्नाह—जघानेति। अत्रेतिवृत्तम्-परिवर्तितरूपा विराटगृहे पाण्डवा द्रौपदी-सिंहताः स्थिताः। सैरन्ध्रीरूपा द्रौपदी वलात्की चकेनाभिलिषता। तथा चोक्तम्—सङ्गीतकशालायां त्वयागन्तव्यमिति। अस्मिन्नथं भीमाय कथिते भीमेन द्रौपदीवेषधारिणा की चकश्चातृशतमेकरात्रौ हतानीति के मानुषी माया। चिरं प्रच्छन्नरूपोऽभृद् दिव्यया मायया नल इत्यन्नेतिवृत्तम्—नलो राजा पृथिवीं द्यूतेन हारियत्वा देवीं दमयन्तीं वने त्यक्त्वा कर्कोटकं वने दवाद्रक्षितवान्। तेन च तुष्टेन ष्टयनशुश्रुभयाद्रूप १ परिवृत्तो क्षत्ता सप्रतिविधानात् तयात्मानं रिक्षत्वा भूयोऽपि राज्यमवाप्तवानिति दैवी माया।। पुरा।।

<sup>36</sup> शतमितिराली दह्यामीति मानुषी

अन्याये व्यसने युद्धे प्रवृत्तस्यानिवारणम् । इत्युपेक्षार्थं व्वकुशालैरुपेक्षा विश्विवधा स्मृतावव ॥ ५५ । अकार्ये सज्जमानस्तु विषयान्धीकृतेक्षणः । कीचकस्तु विराटेन हन्यतामित्युपेक्षितः ॥ ५६ । ससज्जं व्यक्षितं वा स्वार्थविच्छेदभीतया । हिड्डिम्बया निजो भ्राता हन्यतामित्युपेक्षितः ॥ ५७ ।

- 55. *Utekṣā* (diplomatic neglect) according to experts (in this branch of policy) is of three kinds, viz., to show apparent neglect (i) to wrongdoers, (ii) to those addicted to *vyasanas* (lust) and (iii) to those indulging in (unreasonable) warfare.
- 56. Kīcaka, intent on committing a wrongful act and blinded by passion, was neglected (*upckṣita*) by king Virāṭa only to get him assassinated (by Bhīma).
- 57. Hidimbā (the demoness who fell in love with Bhīma) apprehending failure of her mission (or non-fulfilment of her desire due to hostility of her brother Hidimba) allowed her brother to be killed by Bhīmasena, by adopting the policy of neglect.

उपेक्षाभिधानसुपायमभिधातुमाह—अन्याय इत्यादि । अन्याये चौर्यपारदारिकादौ शास्त्र-निषिद्धे । व्यसने द्यूतमृगयादौ । युद्धे वृथाकलहादौ । प्रवृत्तस्या निवारणमित्येतदुपेक्षासु कुशले-राचार्येरुपेक्षा त्रिविधा स्मृता । अन्याये प्रवृत्तोपेक्षा, व्यसने प्रवृत्तोपेक्षा, युद्धे प्रवृत्तोपेशेति त्रिविधेति ॥ ५५ ॥

ऊपेक्षोपायस्य फलं दर्शयन्नाह—अकार्य इत्यादि । अकार्ये पाण्डवानां प्रच्छन्नरूपाणां भार्याया द्रौपद्या प्रहणे प्रवृत्तः कीचको हन्यतामिति विराटेनोपेक्षितो न्यषोदत्तदाथा विराटगृहे प्रच्छन्नरूपाः पाण्डवा युधिष्ठिरादयः पुरोहितादयः स्थिताः । द्रौपद्यपि गन्धपेषिका सेरन्ध्री स्थिता कीचकेन बलाद्म्रहीतु-

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> इत्युपेक्षा तु कुशलै ; इत्युपेक्षासु कुशलै

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> रुपेक्षास्त्र . <sup>88</sup> मता

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> संरब्धो भीमसेनेन

मारन्था । तयाभिहितम् —सङ्गोतकशालायां निशि सम्पादयामीहितमिति । तत्समस्तं विदित्वापि विराट उपेक्षकः स्मृतः । ततः स्त्रीवेषेण वे भीमेन ते कीचकाः शतसंख्याका रात्रावेव दग्धा यथा कोऽपि न जानातीति अन्यायोपेक्षेयमिति ॥ ५६ ॥

युद्धोपेक्षामिभधातुमाह—ससजमिति (संरब्ध इत्यादि)। हिड्मियोऽमर्षाद्युद्धे प्रवृत्तो भीमसेनेन सह। स्वार्थविच्छेदाद् भीतया हिड्मिया राक्षस्या भीमानुरक्तया स्वार्थविच्छेदः कामसौद्य-विच्छेदलक्षणस्तद्भीतया, निजो भ्राता राक्षसो हन्यतामित्यु पेशितः साहिजीन (स हिड्मि ) इत्यर्थः। इयं युद्धोपेक्षा। तृतीयोपेक्षापि व्यसनविषया द्रष्टव्येति॥ ५७॥

मेघान्थकारबृष्ट्यग्निपर्वताद्गुतदर्शनम् । दूरस्थानाञ्च सैन्यानां दर्शनं ध्वजशास्त्रिनाम् १०॥ ५८ । छिन्नपाटितभिन्नानां संस्कृतानाञ्च ११ दर्शनम् । इतीन्द्रजारुं द्विषतो १२ भीत्यर्थमुपकल्पयेत् १३॥ ५६ ।

- <sup>90</sup> मालिनाम्
- <sup>91</sup> संस्न तानां प्रदर्शनम् ; भिन्नामसृजांचापि दर्शनम् ; संहतानां प्रदर्शनम्

58-59. *Indrajāla* or conjuring tricks and devices of hallucination are like display of darkening clouds or shower of fire, or appearance of ghosts on hillsides, sights of marching of troops with flags aloft from a distance, or of soldiers lying slain with severed limbs, or of an organised army (intent on attacking), with a view to terrorize the enemy.

इन्द्रजालाख्यमुपायमभिधानुमाह—मेघान्धकारेत्यादि । प्रतीतम् ॥ ५८ ॥ ५६ ॥

इत्युपायाः समाख्याता राज्ञो<sup>94</sup> नानार्थसायकाः । सामैतेषु<sup>95</sup> दि सामज्ञो यथा कामं<sup>96</sup> भयोजयेत् ॥ ६० । सामभेदो च<sup>97</sup> कर्तव्यो साधु दानपुरस्स्री । दानेन हि समायुक्त।वेतावर्थस्य<sup>98</sup> सिद्धये ॥ ६१ । दानरिक्तेन सर्वत्र साम्ना इत्यं भृशेन<sup>99</sup> वा । निर्दानं साम नायाति कळत्रेष्वपि संस्थितम्<sup>100</sup> ॥ ६२ ।

- 94 नाना नानार्थ
- 95 साम तेषु हि कालहो
- 96 यथाकालं
- ह कर्तव्यो ; तु कर्तव्यो दानमानपुरस्सरो
- <sup>98</sup> वेतावप्यर्थसिद्धये
- <sup>99</sup> तृणेन
- 100 संस्थितिम्
- 60. These are the various well-known expedients (upāya) to be adopted for achieving different purposes. But of these a ruler conver-

sant with principles of conciliation (sāma) should apply it in proper time (i.e., at first, before he takes to any other policy).

- 61. Conciliation and alienation must be preceded by offering of gifts and show of honour (dāna māna). Because any method accompanied by gifts produces the desired success.
- 62. Conciliation without gifts always proves to be futile or infructuous. Even the allegiance or steady devotion of the wife is unobtainable by (mere) conciliation without gifts (i.e., if not followed up by gifts).

उपसंहरन्नाह—इत्युपाया इत्यादि । इत्युपायाः समाख्याता इतिप्रकारा एवं प्रकारा अन्येऽप्युपाया भवन्ति । उपेथार्था यैः प्राप्यन्ते ते सर्वेऽप्युपायव्यपदेशं लभन्ते । उपेक्षामायेन्द्रजालानि तु कामन्दिक्ता गणितानि दृष्टत्वात् । यतो मायेन्द्रजालादिभिरेच राक्षसाः सुरैर्युध्यन्त इति महाभारते श्रूयते । नानाप्रकारा नाना उपाया अर्थसाधकाश्च । सामज्ञस्तु विजिगीषुरेतेषां मध्ये सामैव प्रयोजयेत् ॥ ६० ॥

सामभेदावित्यादि । सामभेदौ च कार्यवशात् प्रयोक्तव्यौ साधु दानपुरस्मरौ यस्माइानेन हि समायुक्तावेतावप्यर्थसिद्धये ॥ ६१ ॥

दानरिक्तेनेत्यादि । सर्वत्र दानरिक्तेन साम्ना कृत्यं तृणेन वा । यत्नृणस्य सामर्थ्यं करणीयं तद्दानरिक्तिस्य साम्रोऽपि । असारत्वाम्न कार्यसाधकिमत्यर्थः । निर्दानं साम नायाति कल्क्लेष्विप संस्थितिम् । तैनावधीर्यते प्रलापित्वादिति ॥ ६२ ॥

101इत्याद्युपायान् निपुणं नयज्ञो
विनिश्चिपेच्छत्नुबले निजे वा 102 ।
निरम्युपायो नियतं प्रयाणं 103
विन्नेष्टमानोऽन्ध इवाम्युपैति ॥ ६३ ।
अवश्यमायान्ति वशं विपश्चितामुपाय सन्दर्शबलेन 104 सम्पदः ।
105 भवन्त्युदारा विधिवत् प्रयोज्यते 105
फलं हि राज्ञां क्वचिवर्थं सिद्धये ॥ ६४ ।

इत्युपायोविकल्पो नाम सर्हावशं प्रकरणम्।

इति कामन्दकीये नीतिसारे उपायविकल्पो नामाष्टादशः सर्गः ॥ ( मुद्रित पुस्तकानुसारेण सप्तदशः सर्गः समाप्तः ॥ )

<sup>101</sup> इति ह्युपायान् <sup>10</sup>

<sup>105</sup> भवत्यदार <sup>106</sup> प्रयोजिते

- 63. A *vijigīṣu*, well versed in the laws of polity (nayajūa), should apply these expedients like an expert against the forces of his enemy and also for his own (to gain the desired result). Whereas one who does not follow these expedients however much he may exert, would fall down like a blind man (i.e., would meet with his own ruin).
- 64. Wealth (prosperity) is invariably acquired by the wise (rulers) applying the devices (like the pincers, sandaniśa) of expedients. These expedients, when adopted in conformity with the rules prescribed, yield magnificent results in fulfilling the desired ends of the king.

उपायसामर्थ्यं दर्शयक्षाह—इत्यायुपायानिति (इति ह्युपायानिति)। इत्युपायानभ्युपायान् सुख्यानुपायान् सामादीन् निपुणं यथा भवति तथा नयह्रो नीतिशास्त्रह्रो विनिक्षिपेत् प्रयुञ्ज्यात् शत्नुबले यातव्यसैन्ये निजे च सैन्ये, यो यस्योपायस्य साध्य इति निर्णयं कृत्वा। निरम्युपाय इति उपायप्रयोगरिहतौ नियतं निश्चयेन प्रपातं राज्यश्चे शादिकं विचेष्टमानो चेष्टां वृर्वाणोऽन्ध इविति लोचनरहित इव अभ्युपैति प्राप्नोति कृपादिषु पतनमिति॥ ६३॥

अभ्युपायः फलवानित्याह अवस्यमित्यादि । विपश्चितां नीतिपण्डितानाम् । सन्दंशीलौह-कारोपकरणम् । तेन यथास्थितमपि सुवर्णादि बलादाकृष्य वशीक्रियते तथोपायसन्दंशबलेन सम्मदो विभूत्य इति । भवरयुदारमुत्कृष्टं विधिवत् प्रयोजितं शास्त्रोक्तविधिना प्रयुक्तसुपायजातम् । फलं हि यस्माद्र्राज्ञां विजिगीषूणां क्विचिदेव विधिवशाद् यद्यत् फलं भवति तत् अर्थत्रद्धये प्रवृत्तानाम् । ननु (नतु) सदा भवतीति प्राप्नोति भावः ॥ ६४ ॥

इत्युपायविकल्पो नाम सप्तविशं प्रकरणम्।

इति कामन्दकीयनोतिसारटीकायामुपाध्यायनिरपेक्षायां उपायविकल्पोनामाष्ट्रादशः सर्गः ॥

## एकोनविशः सर्गः

( मुद्रितपुस्तकानुसारेण अष्टादशसर्गः प्रारम्भः । ) २८ । सेन्यबलाबलप्रकरणम् ।

## सामादीनामुपायानां त्रयाणां विफले नये। विनयेन्नयसम्पन्नो¹ दण्डं दण्ड्ये षु दण्डवित्॥१।

¹ नयमुद्य को ; नयशास्त्रोक्तं दण्डं ; नयशास्त्रोक्तं नयं

#### Sarga XIX

Prakaraṇa 28 : Sainyabalābala (Points of strength and weakness of the Army)

1. When the three expedients of sāma, dāna and bheda are found to be ineffective, the ruler versed in the laws of polity and of punishment (or military science) should attempt to subjugate the enemy deserving punishment (or to be proceeded against).

उपायविकल्पानिभधाय चतुर्थोपायकालं तत्प्रयोजनं चाभिधातुमाह—सामेति । सामादीनामुक्त-लक्षणानां त्रयाणामुपायानां विफले चिरफले नये प्रणयने, उपायकार्यसिद्धौ विनयेद्विशेषेण प्रापयेत् नयं दण्डं नयशास्त्रोक्तं प्रापयेत् । दण्ड्येषु कृतदोषेषु परपक्षेषु यातव्यलक्षणोपेतेषु, कोधलोभादिना नेतरेष्विति । जितारिषड् वर्गो यातव्यलक्षणोपेते शत्रौ सुविज्ञाने च दोषे दोषानुरूपं यो दण्डं करोति असौ दण्डविदिति ॥ १ ॥

<sup>1</sup> न विरफले; अचिरफले

<sup>9</sup> विप्रणयने उपायकार्यासिद्धौ

देवानभ्यर्च्य विप्रांश्च प्रशस्त²ग्रहतारकम्³। षड्विधं तु बलं व्यूह्य द्विषतोऽभिमुखं⁴ ब्रजेत्॥२।

- <sup>2</sup> प्रस**न**
- 4 हि मुखं

<sup>3</sup> तारकाः

2. He should (at first) worship the (family or state) deities, honour the Brāhmaṇas (for their blessings), watch the auspicious planets and constellation of stars and march with his six-fold army arrayed in formation (vyūha) toward his enemy.

दन्योऽस यातव्यलक्षणोऽरिः, तं प्रति दण्डप्रणयनं संप्रामाख्यमभिधात्ं पूर्वं विधेयं तावदाह— देवानिति । यातव्यलक्षणोपेते दण्ड्ये शस्त्री संप्रामेण दण्डं कर्तकामो विजिगीषुः देवानिष्टानभ्यर्च्य । अधिकृतानिप काल्यायनीप्रमृतीन् । विप्रांश्च यथोक्तलक्षणान् । प्रशस्ता प्रहाः सूर्यादयः, तारका नक्षत्राणि अनुकूलानि, तथा चन्द्रबलं यथा तथा ताराबलमपि प्राह्मम् । षड् विधं वक्ष्यमाणकमेण स्वं बलं परयादि व्यूह्म दण्डादिरचनया रचियत्वा, द्विषतो यातव्यस्याभिमुखं ब्रजेद्विजिगीषुरिति ॥ २ ॥

<sup>8</sup> काल्यायन प्रमृतान्

# मीलं भूतं (भूतं )श्रेणि सुहृद् द्विषदाटिवकं बलम्। पूर्वं पूर्वं गरीयस्तु बलानां व्यसनस्तथा॥ ३।

3. Veterans (soldiers in service hereditarily, maula), regular forces (or mercenaries, bhṛta), organised bands of martial tribes of the dominion (śrenibala), forces of allies (suhṛd-bala), soldiers alienated from the enemy camp (dviṣad-bala) and forces of forest tribes (āṭavika bala) are the six branches of the army, each of the preceding one is more important than the one following, so also in matters of their defections (vyasana).

बलस्वरूपं गुरुलाघवं चाभिधातुमाह—मौलमिति । मूले भवं, मूलभूतपुरुषसम्बन्धादागतं वा मौलम् । भृतं भरणेनोपगृहीतम् । श्रेणि सङ्घधमंण व्यवस्थितं कुविन्दपृष्टिकाकारसमृह । सुदृद्धलं साहाय्यागतं मिलबलम् । द्विषद्धलं दण्डोपादानं तु (दण्डोपनतं वा) शकुबलम् । आटविकं बलं स्वमण्डलाटवीभोक्तृबलमं साहाय्यागतमेव । पूर्वं पूर्वमुदिष्टानां गरीयोगुणेरिधकं, बलानां मध्ये मृतान्मौलं, श्रेणिबलाद् मृतमिति सर्वत्र योज्यम् । व्ययनं तथा पूर्विस्मन् जायमानं व्यसनं गुणप्राति-लोम्यादिकं च गरीय इति ।। ३ ॥

4 सहाप्यागतमेव

## सत्कारादनुरागाच सह सङ्कटनाशनात् । नित्यं तद्गावभावित्वानमीलं भूत (भृत )-बलाद् गुरु ॥ ४ ।

#### <sup>5</sup> सहसङ्कथनासनात्

4. Because of respect and love for the ruler, with whom close contact by discussion and association is maintained (for generations) and whose thoughts are always shared (in weal or woe), the maulabala is considered more reliable than the bhrta bala.

एतदेव समर्थयन्नाह—सत्कारादिति । पितृपैतामहसम्बन्धात् सत्काराई मित्यर्थः । अनुरागाच्च परिचयादनुरक्तं भवति । सह राज्ञा सङ्कथनासनं च, सर्वदालापनं समीपे चासनं, ततो निमित्तात् । नित्यं तद्भावभावित्वात् सहवृद्धिक्षयस्वादित्यर्थः । अतो मौलं मृतवलाद् गुणाधिकमित्यर्थः ॥ ४ ॥

# सिन्नमृष्टतया नित्यं क्षिप्रोत्थानतयापि च ।% मृत्तेश्च स्वाम्यधीनत्वादु भूतं ( भृतं ) श्रेणियलादु गुरु ॥ ५ ।

5. In consideration of their situation close to the king and of their ever-readiness to exert promptly (whenever their movement is deemed

necessary) and also of their dependence on the ruler for their means of livelihood, the *bhṛta-bala* is more dependable than the *śreṇibala*.

\* This line has been dropped in the B.I. text, is the opinion of the editor. It is however restored from the  $t\bar{t}k\bar{a}$  Hence the renumbering of the ślokas.

सिन्नकृष्टतयेति । नित्यं सिन्नकृष्टतया नियतं समीपावस्थितया क्षिप्तोत्थानतया पिततोत्थापकतया, कृत्तेश्च जीविकायाश्च, स्वाम्यधीनत्वात् स्वाम्यायत्तत्वात्, भृतं उक्तत्रक्षणं, भृतबलं श्रेणिबलाद्गुरु गुणाधिकम् ॥ ५ ॥

तुरुयसंघर्षणामर्पात् सिद्ध (सिद्धि) लाभात्° तथैव च। बलाजानपदत्वाच मैत्राच्छ्रेणिबलं गुरु॥ ६। 'संख्यातदेशकालत्वादेकार्थोपगमात्तथा। 'बलादमतयोग्याच्च शत्नोमित्रबलं गुरु॥ ७। प्रकृत्याऽधार्मिका लुब्धा अनार्याः सत्यभेदिनः। तस्मादारण्यकतया तेभ्यः शत्नुबलं गुरु॥ ८।

- <sup>6</sup> सुखलाभात्
- <sup>7</sup> असंख्य देश
- <sup>8</sup> वलान्भेदनयोगाच : सम्ने हादभियोगाच
- 6. The śrennbala, who shares the impact of clashes (with the enemy forces), their furies as well as benefits (when victorious) and who are sons of the soil  $(j\bar{a}napada)$  is superior to the forces of allies (mitrabala).
- 7. Mitrabala, which can be employed in different campaigns to different countries in different seasons, because of the common interest of the allies and the vijigīṣu, is superior to the śatrubala (the soldiers alienated from the enemy camp) as chances of dissension among the latter cannot be ruled out.
- 8. In view of the fact that the foresters are by nature dishonest, greedy, uncultured and faithless, the soldiers from the enemy camp are more dependable than the forester troops.

तुत्येति । तुत्यसंघर्षनामर्षात् समसुखदुःखत्वात् सिद्धिलाभात् सिद्धौ विजये, सत्यां लाभात् तुत्यलाभात्, जानपदत्वाच एकजनपदवासित्वाच, मैत्राद्वलात् श्रेणिबलं ग्रुरु ॥ ६ ॥

संख्यातेति । संख्यातदेशकालस्वात् निर्णीत देशकालस्वात् तथा एकार्थोपगमात् एकार्थलाभ-प्रयक्षात्, स्बेहनयोगाच अनुरागसम्पर्काच शलोबलात् मित्रबलं गुरु ॥ ७ ॥

प्रकृत्येति । यतः आरण्यकतया अरण्यवासित्या आटविकाः, प्रकृत्या स्वभावेन अधार्मिकाः पापमत्यः, छुन्धाः अर्थलोलुपाः, अनार्याः जसदाचाराः, सत्यभेदिनः असत्यप्रतिज्ञाः, तस्मात् कारणात् तेभ्यः आटविकेभ्यः शत्रवलं गुरु ॥ ८ ॥

उभयं तिद्वलोपार्थं कालापेक्षाव्यवस्थितम् । विलोपव्यसने १० चैव तत्नास्य विजयो ध्रुवः॥ ६। उपजाप कृतात्तस्योद्भयादभ्यां ११ विशेषतः। परस्य चाप्युपजपेदुपजापाद् ध्रुवो जयः॥ १०।

- º कालापेक्षं व्यवस्थितम्
- 10 विलोपेऽव्यसने
- 11 कृतात्त्रस्याद् भयमस्माद्विशेषतः ; कृतात् स्रस्येद्भयादाभ्यां विशेषतः
- 9. Both classes of troops (i.e., those alienated from the enemy camp and the foresters) wait for the opportunity of plundering the enemy territory, and if they are not defected while plundering, the *vijiqīṣu* may be sure of complete victory.
- 10. There is always the apprehension that these two classes of troops may be defected by intrigues (of the enemies), and the ruler should be particularly careful about it. He should rather make intrigues (to defect such forces) in the enemy camp, because such intrigues lead to sure success.

उभयमिति । उभयं शत्रुबलमाटिवकं बलं च, यातव्यविषयविलोपार्थं भवित । देशविलोपात् यातव्यस्य प्रभुशक्तिक्षय इति । यदि विजिगीषोः शक्तिमुचयकालं पश्यित तथान्यथा नेति कालापेक्षा-व्यवस्थितम् न केवलं विलोपार्थं विजयार्थमपि भवित । तदाथा—विलोपे क्रियमाणे, व्यसने च शलोः । तत्रापीति पश्चम्यर्थं सप्तमी । तरमाद्प्यरिजयो ध्रुवस्तेनापि यातव्यः साध्यो भवतीत्यर्थः ॥ ६ ॥

<sup>5</sup> दाहविलोपात्

उपजापेत्यादि । उपजापः तेन° यजातं भयं तस्मात् त्रस्येत् सावधानो भवेद्विजिगीषुः । उपजापं विघटयेदित्यर्थः । आभ्यामिति द्विषदाटिवकवलाभ्याम् । विशेषत इति यस्मात्ते सिष्ठिहिते महतेऽप्यपकाराय प्रभवतः । यातव्यस्योपजवं द्विषदाटिवकवले । अदुपजापाद् ध्रुवो विजयो विजिगीषोः ॥ १० ॥

º उपजापेति । त्रस्येद्भयाभ्यां, तेन यत्कृतेभयं

स्फीतसारानुरक्तेन मीलेनोपचितः परः । तत्तुल्येनेव यातव्यः क्षयव्ययसहिष्णुना ॥ ११ । प्रकृष्टेऽध्वनि काले वा गच्छेन्मोलैः समावृतैः । मीलास्तु दीर्घकालत्वात् क्षयव्ययसहिष्णवः ॥ १२ । पषु वस्तुषु १३ मेधावी भूता ( भृता )दीनि विवर्जयेत् । दीर्घकालाध्वित्वन्तेषु १४ तेषु भेदभयं भषेत् १० ॥ १३ ।

<sup>12</sup> सुमानितैः

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> वस्तुष्वेतेषु

<sup>14</sup> दीर्घाध्वकालखिन्नेषु

<sup>15</sup> तेष्वभेदो न सम्भवेत.

- 11. If the enemy is equipped with loyal maula forces swelling with power and energy, the ruler should proceed against him with his own maula forces of comparable strength and (particularly) with those who are capable of enduring loss and destruction (i.e., injuries and death as well as loss of provisions).
- 12. In distant campaigns and in protracted wars, the vijigiṣu should march with his well cared for maula forces, who owing to their long association (being hereditarily in service) endure loss and destruction (cheerfully).
- 13. In such cases (i.e., in prolonged or distant campaigns) an intelligent ruler should discard other classes of troops (other than *maulabala*), because tired of long and protracted marches they may fall a prey to alienation (overtures) by the enemy.

षड् विधेऽपिबले यद् यस्मिन् काल उपादेयं तद्वलोपादानकालमभिधातुमाइ—स्फीतेति । स्फीत-सारानुरक्तेन मौलेनोपिचतः परः । तत्तृत्येन परतुत्येनैव विजिगीषुणा, क्षयव्ययसिंहण्णुना । युग्य-पुरुषापचयः क्षयः हिरण्यधान्यापचयोः व्ययः तौ सहत इति ॥ ११ ॥

प्रकृष्टेऽध्वनीत्यादि । इति स्पष्टम् ॥ १२ ॥

वस्तुष्वेतेष्वित । एतेषु वस्तुषु कार्यादिषु मेधावी प्राज्ञः भृतादौनि बलानि पद्यापि वर्जयेत् न समं नयेत् । कृत इत्याह—दीर्घाष्वकालिबन्नेषु, दीर्घेण अध्धना दीर्घेण च विप्रहकालेन खिन्नेषु श्रान्तेषु भेदभयं भवति यातव्यकृतोपजापेभ्यस्तेयो भयं भवतीत्यर्थः ॥ १३ ॥

<sup>7</sup> वस्तुष्वेतत्

# बहुत्वात् '° परसैन्यानां दीर्घकालाच्च खेदतः '<sup>7</sup>। नित्यप्रवासायासाभ्यां <sup>18</sup> भेदोऽवश्यं हि जायते ॥ १४।

- 16 बहुत्वादेव सेन्यानां ; बहुत्वाद्रिपुसैन्यानां
- 17 दीर्घकालाध्व भेदतः कालाध्वखेदना
- <sup>18</sup> नित्यं : नित्यप्रवासयानाभ्यां
- 14. In fighting with numerically superior forces of the enemy and that too for a prolonged period, the soldiers become unhappy, and again, if they are always (or repeatedly) sent out to foreign lands on campaign, they become surely liable to defection (owing to their mental depression).

एतदेव समर्थयन्नाह—बहुत्वादिति । यातव्यसैन्यानां प्राचुर्यात् स्वबलानां च भयं भवति । तया दीर्घकालाध्यक्षेदतः । प्रतिदिनं प्रवासः प्रातिकृत्येन वासः तस्मात्, यानस्याश्वादेः प्रातिकृत्यात् नित्य-यानात् नित्ययानाच निर्विण्णानां बलानां अवश्शं भेदिश्वन्तविश्लेषो जायते । ततश्च परगृहीतेभ्यस्तेभ्य एव भयं भवेदित्यर्थः ॥ १४ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> न्यस्तेभ्य

प्रभूतं में "भूत (भृत )-बलं मोलमल्पमसारवत् । अरेरल्पं विरक्तं वा मोलं प्रायोऽल्पसाग्वत् ॥ १५ । प्रायो मन्त्रेण योद्वन्यमल्पायासेन वै जयः "। अन्यो " देशस्तु कालो वा प्रभूतो च क्षयन्ययो ॥ १६ । "अल्प्रसारो " इन्तन्य इत्युपेक्ष्या " भृते बले "। १७ ।

- 19 चेद् <sup>20</sup> चेत्र हि ; वेतिहि
- 21 अल्पो देशस्तु कालो वा अल्पौ ह्योव क्षयः ; अल्पः कालस्तु दंशो वाऽप्रभृतौ
- श्रान्तोपजापं ; शान्तोपजापविश्वस्तमस्मत् सैंन्यं परस्य वा ; विश्वस्तं संन्यमस्तीति वा रिपोः
- 23 प्रचारो गन्तव्य
- 24 इत्युपेयाद् ; इति वा याद्गृतेः

15-17. If the vijiqişu feels confident that his bhṛtabala (mercenaries) are numerous (numerically strong), but the maulabala is smaller (not enough) and inefficient, and the maulabala of the enemy is also inadequate, dissatisfied and generally inefficient, he should adopt mantra yuddha (diplomatic warfare, avoiding open war) as, in that case, limited effort will be required (for success). But for campaigns of short duration and in not too distant lands, which are not likely to involve in heavy losses or destruction, and when attempts of the enemy in creating disaffection in his own ranks have been remedied and when allegiance of his own soldiers is established and the equipments of the enemy are insufficient, the vijiqīṣu should fall upon the assailable (enemy) with his bhṛṭabala.

ततः स्वमृतबलोपादानकालं चतुर्भिः श्लोकैः सहेतुकमाह—प्रभृतमिति । भृतबलं वेतनोपगृहीतं प्रभूतं मे विद्यते । मौलं पितृपैतामहं संख्यानोऽल्पम् । तदप्यसारवत् साररहितम् । अरेर्यातव्यस्य मौलमल्पं तदपि विरक्तम् । प्रायो बाहुत्येनात्पसारवत् स्तोकसारमुक्तम् ॥ १५ ॥

तथा प्राय इति । प्रायो बाहुत्येन । मन्त्रेणित कृटयुद्धेन "शस्त्रसादिप्रणिधानेन लक्षणेन योद्धव्यं न प्रकाशयुद्धेन । मन्त्रेणाल्पायासेन विति अग्रेणोपेयादिति सम्बन्धः । अल्पो देशः प्रयाणस्य । कालधाल्पः प्रयाणस्य १० । अल्पो तस्य च क्षयव्ययौ ॥ १६ ॥

श्रान्तेति । श्रान्तं तदुपजापिवश्वस्तं च । श्रान्तं युद्धक्लेशादिभिः । उपजापेन विजिगीषु-कृतेनात्मसात्कृतत्वाद्विश्वस्तम् । यस्मात् कारणान् मेन्यं परस्य तस्मात् भृतैबेलेर्यायादिति सम्बन्धः । तथा अल्पसारो हन्तव्य इति । "सर्वतो वनाऽजीवः प्रसार" इति प्रसारत्वक्षणम् । तृणकाष्ठधास-फलाद्यर्थं सर्वतः प्रसरणं प्रसारः । स यातव्यस्य हन्तव्यः, सङ्कृटप्रदेशावस्थितस्वात् । इति यायादिति । बलेर्वा तस्याल्यत्वात् इति ॥ १७ ॥

<sup>°</sup> शस्त्रेतुरसादि, शस्त्रातिरिक्तप्राणिघातेन लक्षणेन 💛 🐪 😘 प्रयमस्य 💛 💛 📆

# स्फीतं ब्रीणि (श्रेणि )-वलं शक्यमाधातुं पानवर्त्मनि<sup>25</sup> । इस्व<sup>26</sup> प्रवासन्यायामादिति सैन्यं<sup>27</sup> समुत्पतेत् ॥ १८ ।

- <sup>28</sup> यानवस्तुनोः ; वस्तुनि ; वास्तुनोः
- 26 हस्बी प्रवास व्यायामाविति: प्रयास
- 27 श्रेण्या

18. When the śrenibala, equipped with chariots and other means of transport, is found to be swelling with power and capable of negativing overtures of the enemy, and the campaign is likely to be of a short duration and involving short stay abroad and limited effort, the vijigīṣu should launch upon it with his śrenibala.

श्रेणीबलोपादानकालमभिधातुमाह—स्फीतमिति । प्रयाणकर्मणि हस्वौ प्रयासव्यायामाविति । प्रयास (प्रवास ) क्लेशः । व्यायामो युद्धम् तौहस्वावेव । इनि श्रेण्या समुत्पतेत् श्रेणिबलमुपादाय गच्छेदिति सम्बन्धः । त्रीणिवलं पानवर्सनि च मुद्रितपुस्तकपाटौ न समीचीनाः ॥ १८ ॥

स्वप्रभृतं<sup>28</sup> सुहृत्सेन्यं शक्यमाधातुमात्मिन<sup>29</sup>।

<sup>30</sup>अरुपमेवारुपयुद्धश्च मन्त्रेणेति सुदृद्धर्तः॥ १६।

मित्रसाधारणे कार्ये मित्रायत्ते फलोदये।

अनुवाह्ये च पाण्डित्ये<sup>31</sup>मित्रेणेव सह ब्रजेत्॥ २०।

- 28 प्रभूतं हि ; सुप्रभूतं
- <sup>29</sup> सम्यगाधातुमात्मनि
- अत्यः प्रवासो मन्त्राच भयो व्यायामयोधनम् ; अत्यायासोपपन्नं च मन्त्रेणेति
- <sup>31</sup> पीट्ये च
- 19. If the *vijiyişu* is sufficiently equipped with *suhṛdbala* (soldiers contributed by the allies) and they are found to be capable of holding on resolutely in the interests of the ruler, in shorter campaigns (when stay abroad will be of shorter duration), he should deploy his *suhṛdbala* and adopt diplomatic warfare by application of *mantra* (kūṭayuddha).
- 20. When a venture or campaign in the common interest (common to both the *vijigisu* and his ally), is undertaken or in which success depends on the ally, and in which favour needs to be shown to an ally and the reverse (i.e., persecution) on some other, the *vijigisu* should set out with his ally.

सुद्दुपादानकालमभिधातुमाह—स्वप्रभूतिमिति (सुप्रभूतिमिति)। सुप्रभूतं सुद्दृत्सैन्यं, तच्च शक्यमाधातुं स्थापयितुमारमिन आरमकार्यसम्पादने निर्वेरं कर्तुं सामादिभिः। अल्पः प्रवासः सिन्नदितत्वात् यातव्यस्य। युद्धं मन्त्रेणेति सम्बन्धयेत्। कूट्युद्धं न । कूट्युद्धं च तीक्ष्णरसदादि प्रयोगः<sup>1</sup>। एवम्भूते काल्ने सुद्दृद्धं विविच्यशिषः॥ १६॥

मिल्रसाधारण इति । मित्रस्यारमनश्च साधारणं समानफलोदयं कार्यं यस्मिन् कार्ये । तथा मित्रायत्ते फलोदये तथानुप्राह्ये पौड्ये च मित्रान्तरे विजिगीषु मित्रेणैव सह ब्रजेत् ॥ २० ॥

<sup>11</sup> रसादानादित्यादि प्रयोगः : रसनानात्वादित्यादि

प्रभूतेनारिसैन्येन <sup>32</sup>प्रेष्येन्महतो रिपून् । <sup>33</sup>श्वश्रूकरबधापेक्षी नय वावचनन्नयेत्<sup>34</sup> ॥ २१ । अविचित्तं<sup>35</sup> कोपभयादभ्यासेन<sup>36</sup> रिपोर्बलम् । वासयेत् कर्षयेच्चैनं<sup>37</sup> दुर्गकण्टकशोधनैः<sup>38</sup> ॥ २२ ।

- <sup>32</sup> योधयेन्
- <sup>33</sup> स्वसूकर
- <sup>34</sup> नयं चण्डालवन्नयेत्
- <sup>85</sup> अत्युजितं ; अभ्युत्थितं कोपबलाद
- <sup>36</sup> दभ्याशे त
- 37 कर्ष्येस्चैव
- 38 मर्दनै:
- 21. In fighting a strong and powerful enemy, the vijigişu may employ his aribala (soldiers alienated from the enemy), if it is in sufficient strength and are under complete domination (of the vijigişu), and then he may look for results (confidently) just as the Caṇḍāla awaits killing of the boar by his trained (hunting) dogs
- 22. As concentration of soldiers alienated from the enemy may lead to excitement and irritation (among them or among the inhabitants of the kingdom), the ruler should employ them in plundering the enemy territory and in weeding out the thorns (obstacles and difficulties) in the forest forts, or frontier stations. (That is, such forces should always be kept engaged with difficult assignments lest they become a source of danger to the state).

द्विषद्वलोपादानकालमभिधातुमाह—प्रभुतेनेत्यादि। अरिसेन्येन योथयेन्महतो रिपून् युद्धे नियोजयेत्। इवश्करवधापेक्षी चण्डालः यथा इवश्करवधं भक्ष्यत्वादपेक्षते तथा विजिगीपुर्यातव्यस्य शालोर्वधमपेक्षते साहाय्यागत दण्डोपनतशलोरिप वधमपेक्षत एव। अतश्व द्वष्टान्ताश्चयेदिति चण्डाल-वद्विजिगीपुर्नयेत् प्रापयेत्॥ २१॥

अभ्युरिथतिमिति । प्रभोः कोपभयात् अभ्यासे समीपे अभ्युरियतं उपस्थितः (अविचित्तं इति मुद्रितपुस्तकपाठः, अविरुद्धिचत्तं इत्यर्थः )। रिपोर्बलं, वासयेत् स्वराज्ये निवासयेत् कर्षयेच यातम्यदुर्ग-कण्टकमर्दनेः (शोधनैः )। दूष्याटविकाख्यकण्टकमर्दने तन्मर्दनप्रेषणै कृतं भवत्विति ॥ २२ ॥

नित्यमाटविकं सैन्यं दुर्गकण्टकशोधनैः । परदेशप्रवेशे च पुरा कुर्वीत 40 पण्डितः॥ २३।

#### कामन्दकीय नीतिसारः

23. The foresters (āṭavika bala) should also be employed in similar task of weeding out thorns (kanṭakaśodhana) in the fortified areas of the enemy dominion. While entering the enemy territory they are placed in the forefront by a wise vijigīṣu.

आटिवकवलोपादानकालमभिधातुमाह—नित्यमित्यादि । आटिवकं सैन्यमिति सर्वदा दुगें यातन्यसभ्वन्धिनि । कण्टकशोधने दूष्याटिवकादिकण्टकमर्दने । परदेशप्रवेशे च यातन्यजनपदप्रवेशे । पुरोऽप्रतः कुर्वीत पण्डितो विजिगीषुः । (पुराकुर्वीत इति मुद्रितपुस्तकपाठः न समीचीनः )। पाण्डित्यं चास्र मरणात्मकभावस्य गोपनमिति ॥ २३ ॥

पतन्मौलादि षडवर्ग '41 चतुरङ्गबल' विदुः 42 । षड़ङ्ग 43 मन्त्रकोशाभ्यां पदात्यश्वरधिद्वपैः ॥ २४ । इति षड़ विधमेतिद्ध यथा योगबल '44 बली । सुनिश्छिद्र '45 प्रतिन्यूह्य यायाज्ज्यायोबल '46 प्रति ॥ २५ । योगमस्य विज्ञानीयात् सर्व मन्त्रादिना 47 नृपः । कृताकृत 48 प्रचारञ्ज सम्यक् 48 सेनापतैस्तथा ॥ २६ ।

- 41 षड्भेदं चतुरङ्गं बलं
- <sup>42</sup> स्मृतम्
- <sup>43</sup> ष**इ**ङ्ग मन्त्र
- 44 यथायोगं बलं विदुः

45 सुनिश्चितं

- <sup>46</sup> यायात् परबलं प्रति ; प्रतिबलं प्रति
- 47 सर्वयत्नादिना ; सर्व यन्त्रादिना ; मन्त्र्यादिना
- 48 कृताकृतं

- <sup>49</sup> साधु सेनापतेस्तथा, स्तदा सेनापतेरपि
- 24. Thus there are six classes of army beginning with maulabala and others, each equipped with four-fold divisions of foot soldiers, cavalry, charioteers and elephant forces and supported by mantra (diplomatic counsel) and kośa (financial resources) constitute Sadanga bala (six limbs of the army).
- 25. Against a powerful enemy the *vijigīṣu* should employ these six classes of forces duly equipped and arranged in faultless formations.
- 26. A vijigīṣu should keep himself informed of the movements (and abilities, mantrādinā) of (all the branches of the army) as well as of the machines (yantrādinā, weapons and implements) of war, and also of the probable results of the campaign led by the competent commander.

उपसंहरलाह—एवन्मौलादीति । इत्युक्तेन प्रकारेण मोलादिषड्भेदं षट्प्रकारं चतुरङ्गबलं स्मृतम् । पदात्यस्वरथद्विपैरङ्गैः । एतदेव षड्ङां भवति मन्त्राङ्गोन कोशाङ्गोन च सह । कयं मन्त्र-कोशयोरङ्गत्वमिति चेत्, यथा चाङ्गौः चतुर्भिः शत्रवः क्षयं नीयन्ते तथा मन्त्रेण कोशेण चेति ॥ २४ ॥

इतींत्यादि । इत्युक्तक्रमेण षड् विधं बलमपि 12 । एतदनन्तरोक्तम् । हि स्फुटम् । यथा-योगमिति यस्य बलस्य येन वलेन सहयोगो युज्यते कर्त् शीलबल सम्पद्मम् । सुनिश्छिद्रमिति छिद्रं रन्ध्रं येन परस्यावकाशो भवति तिक्वर्गतं यस्मात् तत्। प्रतिब्यूह्मे ति पररचितब्यूह्स्य प्रत्यनीकभूतं ब्यूहं विरचर्य्यं यायात् परवलं प्रतीति (परवलमित्यन्न ज्यायोक्लमिति मुद्रितपुस्तकपाठः)॥ २५॥

योगमस्येत्यादि; अस्यानन्तरोक्तस्य<sup>18</sup> षड् विधस्य योगं सम्बन्धं स्वकीयः परकीयेर्षा सह सर्वमशेषं विजानीयात् विजिगीषुर्मन्त्रादिना गृहपुरुषप्रणिधानात्<sup>16</sup> रुपो राजा । तथा कृताकृतिमिति प्रतीतम् । स्वामी कृतमकृतं वा प्रचारं च, कः क्व प्रचरतीति गत्यागतादिकं तच्च विजानीयात् । साधु यथा भवति तथा सेनापतेरपीति, सकलबलसमुदायः सेना तस्याः पतिस्तस्य कृताकृतप्रचारादिकं विजानीयादिति सन्बन्धः ॥ २६ ॥

इति सैन्यबलाबलमष्टाविशं प्रकरणम् ।

- <sup>18</sup> वलमपि बलम
- <sup>18</sup> अथानन्त
- ¹ <sup>4</sup> प्रणिधानेन

## २६। सेनापतिप्रचारप्रकरणम्

कुळोद्गतं जानपदं मन्यश् मन्यसम्मितम् १० । दण्डनीतेः प्रयोक्तारमध्येतारं च यक्षतः ११ ॥ २७ । १० सत्त्वशीर्यक्षमा स्थैर्यमाधुर्यार्थ १० गुणान्वितम् ॥ २८ । प्रभावोत्साहसम्पन्नमाजीव्यमनुजीविनाम् ॥ २८ । मित्रवन्तमुदारास्यं १४ वहुस्वजनबान्धवम् । व्यवहारिकमञ्जद्व १०० पौरप्रकृतिसङ्गतम् १० ॥ २६ । नित्याकारणवैराणामकर्तारमनाविलम् । १० शुतानुबन्धिकर्माणमल्पामित्रं बहुश्रुतम् ॥ ३० ।

- <sup>60</sup> मन्त्रिसम्मतम् ; सत्तमम्
- <sup>51</sup> तत्त्वतः

<sup>52</sup> सत्यसत्त्वक्षमा

<sup>53</sup> माधुर्यार्य

54 मुदाराट्यं

<sup>55</sup> व्यवहारिणमश्चद्र

<sup>56</sup> सम्मतम

<sup>57</sup> शभानवनिध

Prakarana: 29

Senāpati prācāra: The qualifications of a Commander-in-Chief

27. (In selecting a Commander-in-Chief the following qualifications are considered essential). He should be of a noble family belonging to the same country, well-versed in laws of diplomacy (mantrajña) and acceptable to the ministers (mantri-sammatam); he should be conversant

with the theories and principles of application of Dandaniti (laws of polity) and eloquent in exposition of them.

- 28. He should be endowed with the qualities of truthfulness, firmness, forgiveness, composure (of feelings), amiability, cultured bearing, power of influence and energy and one who is depended upon by his followers.
- 29. One possessing numerous friends, liberal-hearted and rich with affection, whose own relatives and well-wishers are also numerous, one who is generous (free from meanness) in behaviour, and urban-oriented in conduct (paura-prakyti-sangatam).
- 30. One who is not quarrelsome by nature (so as to be involved in quarrels always) or one who does not indulge in hostilities without (sufficient) reasons, or one who is not ruffled in any circumstance (i.e., does not get unnecessarily excited), on the other hand, one who always engages himself in acts in conformity with the sacred tradition (śrutānubandhi) or imbued with motive of welfare (śubhānubandhi) and has limited number of enemies, and one who is proficient in different branches of knowledge.

सेनाया लक्षणमभिधाय सेनापतेरिप सप्तदशस्रोक परिकल्पितकुलकेन लक्षणमभिधातुमाह— कुलोद्गतिमत्यादि । कुलोद्गतमुभयकुलिवशुद्धान्ययोत्पन्नम् । जानपदं स्वजनपदभवम् । मन्त्रहः पन्नाङ्गमन्त्राभिज्ञम् । मन्त्रसम्मितंम् । मन्त्रिसम्मतमिति पाठे मन्त्रिणामभिमतम् । स्वामिहितत्वात् । दण्डनीतेः शास्त्रस्य प्रयोक्तारमध्येतारं च साधु यथा भवति तथा तत्त्वतः ॥ २७ ॥

सत्त्वेत्यादि । इति प्रतीतम् ॥ २८ ॥

मिलवन्तिमिति । शेषं इत्यपि प्रतीतम् ॥ २६ ॥

नित्याकारणवैराणामिति । अत्रानाविलमित्यस्तन्धम् निर्दोषमिति यावत् । श्रुतानुवन्धिकर्माणं शास्त्रानुगतकर्मकारिणम् । शेषं प्रतीतम् ॥ ३० ॥

> आरोग्यं विवासतं शूरं त्यागिनं काळवेदिनम् । कल्याणाकृतिसम्पन्नं विश्वसम्भाव्यपराक्रमम् ॥ ३१ । गजाश्वरथचर्यासु शिक्षितं सुजितश्रमम् । विश्वस् गयुद्धनियुद्धे षु शीब्रञ्जङ्कु, मणक्षमम् विश्व । युद्धभूमिविभागन्नं सिंहवद् दृद्धविक्रमम् । अदीर्घसृतं निस्तन्त्रम् विश्वपम् सर्वणमनुद्धतम् ॥ ३३ ।

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> अरोगं

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> सत्सम्भाव्य

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> खड़ गयुद्धे नियुद्धे च

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> शीघ्रचक्कमणक्षमम्

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> निस्तन्द्रम ; निस्तन्द्रमुत्थापनममर्षणम्

हस्त्यश्वरथशस्त्राणां सम्यग् लक्षणवेदिनम्।

\*\*चरस्थिरविवेकक्षं कृतक्षमनुकल्पकम् \* ॥ ३४।

\*\*धर्मकर्मसमायोगं कुशलं कुशलानुगम्।
सर्वयुद्धक्रियोपेतं शकं तत्परिकर्मणि॥ ३५।

- <sup>68</sup> नरान्तरविवेकझं <sup>64</sup> मनुकम्पकम्
- 68 वर्मकर्मसमायोगे
- 31. One who is healthy (free from diseases), stout, valorous, kind-hearted, acquainted with the advantages of acting in proper time, dignified in bearing and firmly confident of his own power.
- 32. One who is perfectly trained in handling war elephants, and horses as well as war chariots, indefatigable, expert in fighting with drawn swords (collectively) and in duel combats (niyuddha or mallayuddha) and agile and swift in movements, (in the field of battle).
- 33. One who is well-informed of the divisions of the field of battle (i.e., about the situation of the different wings of the army), capable of charging the enemy with firm and heroic steps like the lion (which falls on its prey all on a sudden), never losing time for action or prolonging it unnecessarily, always watchful or wide awake (about enemy's movements), neither too soft nor too stiff in attitude
- 34. One who is adept in distinguishing the marks and qualities (good or bad) of elephants, horses and weapons as well as of reading the minds of different roving and stationary enemy agents (carasthira-vivekajña) and/or of different personnel (associated with the armed forces), one who is grateful and sympathetic to his own men)
- 35. One who is skilful in taking actions in conformity with injunctions of *dharma* and/or an expert in the use of defensive armours and coats of mail (*varma-karma*) and is associated with similarly skilled followers and is expert in fighting and supervising all forms of warfare.

आरोग्यमिति । आरोग्यं अरोग एव अनामयम् । व्यायतमिति प्रांशुम् । होषं प्रतीतम ॥ ३१ ॥

गजाखेति । गजाखरथानां चर्यासु गतिषु शिक्षितम् । सुजितश्रमं पराभृतपरिश्रमम् । नियुद्धं मह्रयुद्धम् । शेषं स्पष्टम् ॥ ३२ ॥

युद्धभूमीति । निस्तन्द्रमनालस्यम् ॥ निस्तन्त्र इति मुद्रितपुस्तकपाठः न समीचीनः । शेषं प्रतीतम् ॥ ३३ ॥

हस्त्यक्वरथशस्त्राणामित्यादि । इति प्रतीतम् ॥ ३४ ॥

धर्मकर्मसमायोगमिति । धर्मेण समायोगः सम्बन्धो येषां कर्मणां तस्र कुशलम् । शेष अतिहास । ३५ ॥ ८.८ । १८८८ । १८८८ । स्वभावचित्तक्षतया युक्तमश्वनृद्दिनतमम् । ३६ ।
तन्नाम्नां चापि वेत्तारं तिष्ठधानोपपादकम् ॥ ३६ ।
देशभाषास्वभावक्षं लिपिकं सुदृद्दस्मृतिम् ।
निशाप्रचारकुशलं कुशलकानं निश्चितम् ॥ ३७ ।
उद्यास्तमयक्षानं विकानसम्पन्नं तिष्ठितम् ॥ ३७ ।
दिग्देशमार्ग <sup>70</sup>विक्षानसम्पन्नं तिष्ठिषेवितम् <sup>71</sup> ॥ ३८ ।
श्चुत्पिपासा <sup>72</sup>श्रमसासशीतवातोष्णवृष्टिभिः <sup>73</sup> ।
अनाहितभयग्लानं <sup>74</sup> सत्पुंसाममयप्रद्रम् ॥ ३६ ।
भेत्तारं <sup>75</sup> परसैन्यानां <sup>70</sup> दुःसाध्या <sup>77</sup> हितनिश्चयम् ।
भयानाञ्च <sup>78</sup> स्वसैन्यानां सम्यग्विष्टम्भलक्षणम् <sup>79</sup> ॥ ४० ।

```
66 युक्तमश्वेषु दन्तिषु
```

67 शकुनज्ञान : संज्ञानगतिनिश्चितम् ; कुलज्ञानविनिश्चितम्

<sup>68</sup> मयज्ञन्न

<sup>69</sup> सदा

<sup>70</sup> काल

71 तज्ञसेवितम्; तज्जसेवितम्

72 क्रमत्रास ; प्रकृष्टाष्वशीतवातीश्मादृष्टिभिः

<sup>73</sup> वृत्तिभिः

74 भयत्रास ; क्वान्तिं तत्सीवमाभय ; समुद्रिमा

75 हन्तारं

<sup>76</sup> परपेड्यानां

77 दुःसाधाहित

<sup>78</sup> भग्नानां च ; हतानां च ; हतान्तं च

79 सो इंविष्ट ; सम्यग्विष्टम्भनक्षमम्

- 36. One who is gifted with the power of reading the mind (or mood) of war horses and elephants as well as of men (military personnel), and also is acquainted with their respective names (and designations), and is capable of remedying their needs and wants.
- 37. One who knows languages and characteristic traits of peoples of different countries and also of their scripts (i.e., able to decipher and read them), who possesses strong retentive memory, capability of conducting nocturnal actions (niśāpracāra), and of (śakunajñana) or knowledge of interpreting the language of (ominous) birds (foreboding good or evil).
- 38. One who knows the time of sunrise and sunset as well as of the position of stellar constellations and planets (and their influences) and is acquainted with directions and routes of march and assisted by experts in such matters.
- 39. One who is never frightened or fatigued by hunger or thirst, strain (of march), of fear (of enemy actions), as also of inclemencies of weather (i.e., extremely hot, cold, stormy or rainy), and one who is

capable of assuring and inspiring others (in the company to endure such inconveniences).

40. One who can break through enemy formations and undertake to perform difficult tasks confidently, and who can restore confidence among such men of his own ranks, who feel frustrated or depressed.

स्वभावचित्तज्ञतयेत्यादि । तिर्द्धिधानं हस्त्यक्ष्वादीनां वादनङ्दिनकादि । तेषं प्रतीतम् ॥ ३६ ॥

देशमाषास्त्रभावज्ञमिति । उदयास्तमयज्ञानमिति । श्चत्पिपासेत्यादि । भेत्तारं परसैन्याना-मिति ॥ इति प्रतीतम् ॥ ३७ ॥ ३८ ॥ ३६ ॥ ४० ॥

15 विधानं ऊदनिका ; चादनं ऊदनिका ; वीदनिमौदनिका ; चादनीमौदनिका

अवस्कन्दाभिगोप्तारं भे नेतारं से नेयकर्मणाम् । चरदूतप्रचारक्षं महारम्भफलोपगम् ॥ ४१ । द्राश्वत्सं सिद्धिकर्माणं असिद्धिकर्मनिपेवितम् । परापरेषु विविण्णं श्रीमद्राज्यार्थं वितत्परम् ॥ ४२ । विव्यादि लक्षणोपेतं कुर्वीत ध्वजिनीपितम् । ध्वजिनीश्च सदोद्युक्तः विसंगोपयेद् दिवानिशम् ॥ ४३ । नद्यद्विवनदुर्गेषु यत्न यत्न भयं भवेत् । सेनापितस्तत्न तत्न गच्छोद् व्यूहीकृतेर्वलैः ॥ ४४ ।

## इति सेनापतिप्रचारो नामैकोनत्रिशं प्रकरणम् ॥

<sup>80</sup> मन्तारं ; योक्तारं

<sup>81</sup> वतार

<sup>82</sup> परदूतप्रचारज्ञं ; चरदूतप्रपश्चज्ञं

<sup>85</sup> पराभवेष्वनि

<sup>86</sup> श्रीमदाराजार्थ

87 इत्येवह्रक्षणो

88 स गोपायेद

41. One who is capable of protecting the camp (from sudden enemy actions), of detecting the secret movements of the armed forces as well as of the enemy agents and of undertaking ventures of great promise (i.e., likely to yield important benefits).

42. One who always strives for achieving success in ventures undertaken and in consolidating the gains of successful achievements (śiddha-karma), one who is never depressed or disengaged even when defeated, rather who always exerts in protecting the interests of the ruler.

43. A man possessing these qualities should be chosen as the Commander-in-chief of the army (dhrajmīpati), as under such a leader the army becomes powerful and ever alert, and the kingdom is always protected.

44. In riverine or island forts, hill forts or forest forts, wherever any sign of danger is observed, the Commander-in-chief should march to that direction with the forces in regular formation (vyūhīkṛtabala).

अवस्कन्दाभिगोप्तारमित्यादि । अवस्कन्दः सौप्तिकादिकः, तत्र गोप्तार रक्षकम् । वत्तारं सैन्य-कर्मणां सैन्यकर्माभिज्ञम् । भेत्तारमिति सुदितपुस्तकपाठो न सम्यक् ॥ ४१ ॥

शक्तत्संसिद्धकर्माणमिति । श्रीमद्राज्यार्थतत्परमिति । श्रीमतः राज्ञः विजिगीषोरिति यावत्, राज्यार्थे राज्यरूपविषये ततपरमिति ॥ ४२ ॥

इत्येवं लक्षणोपेतिमत्यादि ॥ शेषं प्रतीतम् ॥ ४३ ॥ नद्यद्विनदुर्गेषु यत्र यत्रेत्यादि । व्यूहीकृतेर्बलेः व्यूहर्राचतैर्बलेः । अन्यत् प्रतीतम् ॥ ४४ ॥ इति सेनापतिप्रचारोनामोनित्रशं प्रकरणम् ॥

#### ३०। प्रयाणव्यसनरक्षण प्रकरणम्।

नायकः पुरतो यायात् प्रवीरपृतनावृतः । कि मध्ये कलतं स्वामी च कोशः फल्गु महद्धनम् ॥ ४५। पार्श्वयोरभ्योरभ्वा बाजिनां पार्श्वयो रथाः। रथानां पार्श्वयोर्गागा अर्ध।

#### · Prakarana 30

Prayānai yasana-rakṣaṇa. (Remedies of lapses in marches)

45-46. While on march the regiment leaders (nayaka) with veteran heroic soldiers should compose the vanguard and the king with his camp, including the women of the harem, treasury and (royal) bodyguards, should be in the middle, flanked on either side by the cavalry, the cavalry by the charioteers, the charioteers by the elephant forces and the elephant forces by the forester companies.

स्कन्धावारप्रयाणमभिधातुमाह—नायक इत्यादि । नायक इति जातावेकवचनम् । सहस्रबल-नेता नायकः स प्रवोरपुरुषावृतः पुरतोऽप्रतो यायात् । प्रवीरपृतनावृतः इति मुद्रितपुस्तकपाठे तु प्रकृष्टा वीरा यत्र सा तत्र भूतया पृतनया सेनया आवृतः सन् । मध्ये स्कन्धावारस्य कलत्रमन्तःपुरादिसकलं

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> प्रत्रीरपुरुषावृतः ; पुरुषायुतः

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> पार्खतो नागा

पुलदारं, स्वामी च विजिगीषुः। कोशः समुदयः। फल्गु च यद्वल्प्रसारं व यद्वलं तच्च मध्ये यायादिति। महद्धधनमिति पाठो न सम्यक्॥ ४५॥

पार्श्वयोरित्यादि । इति प्रतीतम् ॥ ४६ ॥ <sup>16</sup> यद्वलं ससारं च

# पश्चात् सेनापतिः सर्व<sup>'93</sup> पुरस्कृत्य कृती स्वयम् । यायात् सम्बद्ध<sup>94</sup>सैन्यीघः खिन्नानाश्वासयञ्ज्ञनैः॥ ४७।

## 93 सार्द्ध पुरस्कृत्य क्षितीश्वरम् 94 सन्नद

47. The Commander-in-chief should keep himself at the rear (of the composition) with all expert warriors before him, and he would lead the well-equipped army providing inspiration to the tired (or wounded) members.

पश्चात् सेनापतिरित्यादि । इति प्रतीतम् ॥ ४७ ॥

# यायाद् व्यूहेन महता मकरेण पुरो भये। श्येनेनोभयपक्षेण<sup>95</sup> सूच्या वा धीरचक्रया<sup>96</sup>॥ ४८।

## <sup>95</sup> रयेनेनोद्धृतपक्षेण <sup>96</sup> वीरवक्त्या

48. Anticipating danger ahead, the army should be arrayed in the formation of *Makara-vyūha* of wide front, or that of an eagle (or hawk) with outstretched wings (*Sycnenoddhṛtapakṣa*), and in case of narrow defiles in the formation of *Sūcīvyūha* (pointed like a needle)

प्रयाणप्रयोगकममभिधातुमाह—यायादित्यादि । महता मकरव्यृहेन वश्यमाणलक्षणेन पुरो भये यायात् । इयेनेन व्यूहेनोद्धतपक्षेण <sup>17</sup> बलवत्तपक्षेणानीकेन <sup>18</sup> तथा मृच्या व्यूहेन वा धीरवक्त्रया <sup>18</sup> धीरा वक्त्रे अग्रे यस्यास्तया वेति ॥ ४८ ॥

- 17 'इयेनेनोभयपक्षेण' इति सुदितपुस्तकपाठी न सम्यक्
- <sup>18</sup> बलवतपक्षानीकेन । <sup>19</sup> 'धीरचक्रया' पाठो इत्यपि न समीचिनः

पश्चाद्भये तु शकटं पार्श्वयोर्वजूसंशितम्" । सर्वतः सर्वतोभद्रं भयन्यूहं "" प्रकल्पयेत् ॥ ४६ ।

# <sup>97</sup> सिन्भम् <sup>97</sup> भये न्यृह

49. Anticipating danger from the rear, the army should be arranged in the formation of Sakaṭaʊyūha (chariot or cart shaped), and if danger is apprehended from either flank, it should be in the formation known as Vajraʊyūha (or of the shape of the thunderbolt), and in case of probability of danger from all sides it should be designed in the Sarvatobhadra formation.

पश्चाद्भये त्वित्यादि । पश्चाद्भये तु शकटं व्यूहं प्रकल्पयेत् । पार्श्वयोभये वज्रसंज्ञकं व्यूहं सर्थतो भये सर्वतोभद्रं व्यूहं प्रकल्पयेदिति सम्बन्धः ॥ ४६ ॥

> कन्दराशैलगहन<sup>98</sup> निम्नगावनसङ्कटे । दीर्घेऽध्वनि<sup>98</sup> परिश्नान्तं श्चत्पिपासाहिमक्कमम्<sup>199</sup> ॥ ५० । व्याधिदुर्भिश्चमरकैः पीड़नं<sup>191</sup> दस्युविद्वतम् । पङ्कपांशुजलिक्कन्न<sup>192</sup> व्यस्तं पुञ्जीकृतं पिथ ॥ ५१ । प्रसुतं भोजनव्यव्रमभूमिष्ठमसंस्थितम् । <sup>193</sup>चौराव्रिभयबिबस्तं वृष्टिबातसमाहितम्<sup>194</sup> ॥ ५२ । पवमादिषु जातेषु व्यसनेषु<sup>195</sup> समाकुलम् । स्वसैन्यं साधु<sup>196</sup> रक्षेत् परसैष्यञ्च घातयेत् ॥ ५३ ।

### इति प्रयाणव्यसनरश्रणं नाम त्रिशं प्रकरणम् ॥

<sup>98</sup> कन्दरे शैलगहने

<sup>99</sup> दीर्घाध्वनि

100 हितऋमम् ; हितश्रमम्

101 मरकपीड़ितं ; मरणपीड़ितं ; मरकैः पीड़ितं दस्युभिद्वं तम्

<sup>102</sup> पांसुजलच्छन ; जलाच्छन

<sup>103</sup> चोराग्नि ; घोराग्नि <sup>104</sup> समाहतम् ; समाकुलम्

<sup>105</sup> व्यसनेष्वसमाकुलः <sup>106</sup> संरक्षेत्

50-51. Due care should be taken in protecting the armed forces while marching up and down through hilly regions infested with caves and crevices or through dense forests, and while the forces are tired of long marches suffering from hunger, thirst and physical strain, when there is shortage of provisions or outbreak of diseases and deaths among them, or if they are harassed by robbers, or compelled to drink impure water, and if the forces are scattered (units being separated from one another) or huddled together (i.e., the formation is disturbed).

52-53. If the soldiers tend to fall asleep (unguarded) or become eager for their meals or feel uncomfortable in inhospitable regions, and thus are lacking in alertness, or if they are afflicted with (unusual feelings of) fear of thieves, fire, rain, or storm, or such other distresses, the wise vijigisu should take necessary measures for the protection of his own forces, and for the destruction of the forces of the enemy.

व्यसने रक्षणमधिकृत्याभिधातुमाह—कन्दरेत्यादि । कन्दरः पर्वतदरी तत्र । शैलः पर्वतस्तैर्गहने प्रचुरे । निन्नगा नदाः, वनानि वृक्षगुल्मादिभिर्दु गणि, तैः सङ्कटे सङ्कीणे प्रदेशेऽवस्थानं बलस्य व्यसनमुच्यते । तथा दीर्घाष्वनि परिश्रान्तं क्षुत्पिपासाहितश्रमम् । क्षुत्पिपासाहिमक्कममिति मुद्रितपुस्तक-पाठे क्रमः क्रान्तिः यस्य तत् ॥ ५० ॥

सङ्कटान्यभिधातुमाह्—व्याधीत्यादि । प्रसुप्तमित्यादि । एवमादिष्वित्यादि । इति प्रतौतम ॥ ५१ ॥ ५२ ॥ ५३ ॥

इति प्रयाणव्यसनरक्षणं नाम प्रिशं प्रकरणम्।।

### ३१। कूटयुद्धविकल्प प्रकरणम्।

# विशिष्टो देशकालाभ्याभ्यां भिन्नारिप्रकृतिर्वली। कुर्यात् प्रकाशयुद्धश्च<sup>107</sup> कूटयुद्धं विपर्यये<sup>108</sup>॥ ५४।

107 युद्धं हि ; युद्धं तु

<sup>108</sup> विपर्ययः

#### Prakarana 31

Kūtayuddha vikalpa (Deceitful tactics in warfare).

54. When a *vijiqīṣu* finds himself endowed with requisite powers and with favourable situation as regards time and place, and the *prakṛti* or elements of the enemy disaffected and lacking in coordination (*bhinnā*), he may indulge in open war (*prakāśayuddha*), otherwise i.e., the reverse being the condition, *kūtayuddha* or deceitful war (i.e., by dubious methods) should be adopted.

कूट्युद्धविकल्पमभिधातुमाह् — तिशिष्ट इत्यादि । देशकालबलाभ्यामिति द्रष्टव्यम् । वैशबलेत कालबलेन च यातव्यबलापेक्षया विशिष्टोऽधिकः । भिन्नारिप्रकृतिरिति भिन्ना यातव्यस्य मित्रादि-प्रकृतयो येन । बली उपचितशक्तित्रयः । एवम्भूतो विजिगोषुः प्रकाशयुद्धं कुर्यात, विजयस्यासन्दिग्ध-त्वात् । कृटयुद्धं तु वक्ष्यमाणलक्षणं विपर्यये पूर्वोक्तस्यान्यथात्वे कुर्यादिति सम्बन्धः ॥ ५४ ॥

तेष्ववस्कन्दकालेषु 100 परं हन्यात् समाकुलम् 110 । अभूमिष्ठः सभूमिष्ठो 111 स्वभूमी चोपजायते 112 ॥ ५५ । प्रकृति प्रग्रहाहृष्ट 113 स्पर्शी 114वनचरादिभिः । हन्यात् प्रवीरपुरुषेभं कृदानापकषंणैः ॥ ५६ ।

<sup>109</sup> साध्ववस्कन्दकाले हि

<sup>1 10</sup> समाहितम्

111 अभूमिष्ठं हि भूमिष्ठं ; अभूमिष्ठं हि स्वभूमिष्टं

112 तद्भूमौ चोपजापतः

118 हाकुष्ट

114 पाशे

55. When the enemy forces are found to be unprepared (or resting in camps), and/or in unfavourable ground or situation (abhāmiṣṭha), the

*vnjigisu* should take prompt steps for annihilating them (by surprise attack). Even if they are on their own ground (favourable situation) steps should be taken for alienating them by harassment in their own land.

56. When the *vijigīṣu* is able to alienate the foresters and other border tribes (forces) of the enemy through bribes and harassments, the elements of state (*prakṛti*) of the enemy are also harassed, he should charge with his own heroic soldiers and annihilate the enemy.

तेष्वत्यादि । तेष्ववस्कन्दकालेषु अनन्तरोक्तबलव्यसनकालेषु परं हन्यात् समाकुलमिति प्रतीतम् । अभूमिष्ठं युद्धव्यायामायोग्यभूमिष्ठम् । स्वभूमिष्ठः युद्धयोग्यभूमिस्थितः । तं तद्भूमौ यातव्यानुकूलभूमौ वा उपजापः प्रकृतिभेदस्तस्मात् १०॥ ५५॥

प्रकृतिप्रमहेत्यादि । प्रमहाहृष्टं इति मुद्गितपुस्तकपाठे अहृष्टमित्यर्थः क्षुव्धम् । पुनर्षि स्पर्शैः पाठे स्पर्शैः धर्तव्यः अन्यत् प्रतीतम् ॥ ५६ ॥

<sup>80</sup> 'अभूमिष्ठ' सभूमिष्ठ' स्वभूमौ चोपजायते' इति मुद्रितपुस्तकपाठो न समीचिनः

पुरस्तु 115 दर्शनं दत्त्वा तल्लक्ष्यकृतनिश्चयात् 116। हन्यात् पश्चात् सवीरेण 117 बलेनोत्पद्य 118 वेगिना ॥ ५७। पश्चाद्वा सङ्कुलीकृत्य हन्यात् सारेण पूर्वतः। आभ्यां पार्श्वाभिघाती 118 तु व्याख्याती कूटयोधने ॥ ५८।

<sup>115</sup> पुरस्ताद्

<sup>116</sup> तहक्षकतनिश्चयः

117 **प्रवीरेण** 

<sup>1 18</sup> नौत्पीड्य : नाप्लत्य

<sup>119</sup> पाइर्वावघातौ

- 57. With the demonstration of a frontal attack (as a ruse) and making the enemy firmly believe that (thus keeping the enemy forces engaged in that direction), the *vijiqīṣu* should employ his heroic band of soldiers to charge swiftly (to surprise) the enemy forces from the rear.
- 58. In the same way making the enemy concerned about his rear (i.e., making the ruse of a rear attack and keeping the enemy engaged in that direction) the enemy may be assailed by frontal attack with the best of soldiers. Similar methods of  $k\bar{u}tayuddha$  may be adopted on either flank (right and/or left).

पुवस्ताइशनमित्यादि । पुरस्तादमतो योद्धुमिति दर्शनं स्वल्पैर्दत्वा, तल्लक्षकृतनिश्चयमिति, येन विजिगीषुबलेन दर्शनं दत्तं तल्लक्षकृतौ निश्चयो येन यातव्येन तम्, पश्चादिति गत्वा प्रवीरेण<sup>21</sup> श्रेष्ठबलेन वेगवता बलेन हन्यादिति सम्बन्धः ॥ ५७ ॥

<sup>३1</sup> 'सवीरेण' इति मुद्रितपुस्तकपाb: ।

पश्चाहिति । पश्चाद्वा सङ्कुलीकृत्य समाकुलं कृत्वा पूर्वतोऽप्रतः सार्गण बलेन हन्यादिति । आभ्यां पश्चात्पूर्वाभिघाताभ्यां पार्वाभिघातौ व्याख्यातौ द्रष्टव्यौ । तद्यथा—वामतो वलं प्रदर्श्य दक्षिणतः, दक्षिणतो बलं प्रदर्श्य वामतो हन्यादित्यर्थः । कृत्योधने कृत्युद्धे ॥ ५८ ॥

# पुरस्ताद् विषमे देशे पश्चाद्दहन्यानु वेगवान् । पुरः पश्चाच विषम एवमेव तु पार्श्वयोः॥ ५६ \*

\* This line and the following three lines have been omitted in the B.I. text but commented upon in the  $t\bar{t}k\bar{a}$ , hence the renumbering of the Slokas.

## ( मुद्रितपुस्तके श्लोकस्य शेषार्द्धं पतितम् ; शेषार्द्धस्थाने श्लोकान्तरस्य शेषार्द्धं मुदितमिति । )

59. If the region ahead (of the army of the vijigīṣu) is considered difficult or unfavourable, the vijigīṣu should swiftly change over to charging from the rear, and from the front, if the region behind is unfavourable. So also with regard to sides (i.e., the position being difficult on left, charge should be made from the right and vice versa).

पुरास्तादिति । पुरस्तादम्रतो विषमे दुर्गमं देशे पश्चाद् हन्यात् वंगवान् विजिगीषुः । पश्चाच विषमं पुरोऽम्रतो हन्यात् । एवमेव तु पार्श्वयोरिति, वामतो विषमे दक्षिणतो हन्याद् दक्षिणतो विषमे वामतो हन्यादिति ॥ ५६ ॥

# प्रथमं योधयित्वा वा दूष्यामित्राटवीबलैः। श्रान्तं सम्न' निराक्रन्वं हन्यादश्रान्तवाहनः॥ ६० %

## श्लोकोऽयं मुद्रितपुस्तके पतितः

60. The vijigişu should at first engage his forces composed of soldiers condenned, alienated from enemies and foresters in the encounter with the enemy forces and thus get them tired, exhausted and cut off from their base and then assail upon the enemy with his own troops fresh with energy.

प्रथमित्यादि । प्रथमं पूर्वमेव द्ध्यामित्राटवीबलैयौधियत्वा युद्धं कार्रायत्वा श्रान्तं जातश्रमं सन्नं विषण्णं निराक्तन्दं मित्रबलरहितं, आक्तन्दो मित्रविशेष एवीच्यते । हन्यादश्रान्तवाहन इति प्रतीतम् ॥ ६० ॥

# दूष्यामित्रबलैर्वाऽपि भङ्गः दत्त्वा प्रयत्नवान् ।श्र जितमित्येव विश्वस्तं हन्याच्छत्ं व्यपाश्रयः 120 ॥ ६१ ।

- \* अयमपि श्लोकस्य पूर्वार्द्धं मुद्रितपुस्तके पतितमिति ।
- 120 हन्यात् सत्रव्यपाश्रयः ; सत्त्वव्यपाश्रयः ; छन्नव्यपाश्रयः
- 61. Getting his own forces of condemned and alienated soldiers defeated in the encounter, when the enemy feels confident that "I am victorious" and retires to his satra (fort) (to relax), the energetic vijigīṣu should fall upon him and crush him.

द्ध्यामित्रबलैरिति । द्ध्यामित्रबलैः करणभूतेर्भक्तं दत्वा प्रयक्रवानिति आत्मनः प्रकृष्टो यक्षोऽभ्यासौ, जितमेवेति विश्वस्तं परं हन्यात् छन्नव्यपाश्रयो वनादिच्छन्नः ॥ ६१ ॥

# स्कन्धावारपुरग्राममास्यमानं ब्रजादिषु <sup>121</sup>। विलोम्य <sup>122</sup> तु परानीकमप्रमत्तोऽवनाशयेत् <sup>123</sup>॥ ६२।

- <sup>121</sup> सस्यसार्थत्रजादिपु ; प्रजादिषु
- 122 विलोपनपदानीक
- 123 मत्तो विनाशयेत
- 62. Enticing away the subjects of the enemy out of their fortifications and normal stations-cities and markets, villages and pastures (through secret agents) the cool-headed vijigīṣu should plunder and destroy the dominion of the enemy

स्कन्धावारेति । स्कन्धावारपुरम्रामसस्यसार्थं प्र(म्र)जादयः प्रतीताः । स्कन्धावारपुरम्राममास्य-मानमिति सुद्रितपुस्तकपाठो न सम्यक् । तेषु विलोपनपरं छण्ठनव्यापृतमनीकं परं स्वयमप्रमत्तो विनाशयेत इति ॥ ६२ ॥

# फल्गुसैन्यप्रतिच्छन्न' व्हत्वा वा सारवद्वलम्। मर्दयन्तं 128 तद्विलोपे प्रसेदुत्पत्य 128 सिंहवत् ॥ ६३।

- 124 परिच्छन्ते
- <sup>125</sup> मन्दयन्न' तद्विलोपे : मन्दमन्नविलोपने ; तद्विलोपे समासक्त
- <sup>126</sup> हन्यादुत्प्लुत्य
- 63. If by defeating the ordinary (or second rate soldiers *phalgusainya*), which had been kept in the front to cover up his (*vijigīṣu's*) superior troops, the enemy becomes complacent and slack in his efforts, the *vijigīṣu* should fall upon him like the lion.

फल्गुसैन्यप्रतिच्छन्नमिति । फल्गु असारं सैन्यं तेन प्रतिच्छन्नं सारवद्वलं कृत्वा तेन तद्विलीपे फल्गुबलविनाशे समासक्तमासिकं गच्छन्तं हन्यादुत्प्छुत्य सिंहवदिति प्रतीतम् ॥ ६३ ॥

# मृगयासम्प्रयुक्तं<sup>127</sup> वा हन्याच्छत्नं व्यपाश्रयः<sup>128</sup> । अथवा गोत्रहाकृष्ट्या तल्लक्ष्यं<sup>129</sup> मार्गबन्धनात् ॥ ६४ ।

- <sup>127</sup> सम्प्रसक्त
- <sup>128</sup> च्छत्र्मपाश्रयम् ; हन्यात्छन्नव्यपाश्रयः हन्यात्सत्त्वसमाश्रयः
- <sup>129</sup> तहक्षं
- 64. The enemy deeply addicted to hunting may be assailed upon within the forest by secret means (i.e., from a hidden place) or by cattle raids in order to engage his attention (so that efforts of the enemy are directed in its resistance), and then blockading his routes from all sides.

मृगयासम्प्रसक्तं वेत्यादि । मृगयासम्प्रसक्तं पापध्यां सक्तं वा हृन्याच्छन्नव्यपाश्रयो वनादि-सँलीनः । अथवा गोप्रहाकृष्ट्या गोप्रहं कारियत्वा या शत्रोराकृष्टिस्तया करणभूतया तलक्षं गोगणकृतदृष्टिं मार्गबन्धनात् <sup>22</sup> हृन्यादिति प्रतीतम ॥ ६४ ॥

<sup>22</sup> मार्गवश्चनात

# अवस्कन्दभयाद्रात्ती 130 प्रजागरकृतश्रमम्। दिवा प्रसुप्तं वा हन्यान्निद्राव्याकुलसं निकम्॥ ६५।\*

<sup>130</sup> भयाद् रालिं

\* This line has been omitted in the B.I. text

अस्य श्लोकस्य शेषार्द्धः मुद्रितपुस्तके पतितम् ।

65. When as a result of nocturnal encounters the enemy troops feel exhausted due to keeping awake at night and fall asleep or feel sleepy in daytime the *vijigīṣu* should suddenly fall upon them to annihilate them

अवस्कन्दभयादित्यादि । इति प्रतीतम् ॥ ६५ ॥

<sup>131</sup>अहसन्नाहतश्रान्तमपराह्वे विनाशयेत्। निशि विश्रम्भसं सुप्त<sup>132</sup> तत् सोप्तिकविधानवित्॥ ६६। सपादकोशावरणैर्नागैः <sup>133</sup> कुर्यात्तु सीप्तिकम्। <sup>134</sup>कोपाद्यज्ञवोपेतैर्नरैर्घा <sup>135</sup> खडुगपाणिभिः॥ ६७।

- 131 पूर्वाह्रे आहतं ; अहसम्नाहनश्रान्त ; अहः सम्नाहतः आसम्नाहतिविश्रान्त
- 132 विसम्भसुप्तं वा ; विस्नव्धसुप्तं बा
- 133 भागैः इति मुद्रितपुस्तकपाठः न सङ्गतः
- 134 कुर्यादुम ; कौर्यादुम 135 नृभिर्वा
- 66. The enemy troops, wounded or exhausted (in serious combats) in the first half of the day, should be attacked for annihilation in the second half (i.e., before they could recuperate), so also those troops compelled to keep awake due to noctural raids, as advised by experts (in organising nocturnal attacks sauptika-vidhānavid).
- 67. To lead camouflaged elephants equipped with leg-guards (of leather) or swift horses with riders armed with swords, to the enemy camp at night are known as methods of sauptika (nocturnal raids).

अहः सन्नाहत इत्यादि। निशीत्यादेः हन्यादिति सम्बन्धः। सौप्तिकलक्षणमनन्तरमेव वक्ष्यते॥ ६६॥

सपादेति । पादानां चर्ममयाः कोशा आवरणास्तत्मन्नाहाः । तह्युक्तेर्नागः सौप्तिकं सुप्तबल-विनाशं कुर्यात् । अञ्चेर्वाग्रजवोपेतैरतिविगिभिः । नरैर्वा खड्णपाणिभिः सौप्तिकं कुर्यादिति-सम्बन्धः ॥ ६७ ॥

# प्रति सूर्यं । ३० महावातं हन्यात् सम्मीलितेक्षणम् । 137 इत्येवं कृटयुद्धे न हन्याच्छत्रन् लघुत्थितः ॥ ६८ ।

- <sup>186</sup> प्रतिसूर्यमहावातं ; महावातप्रतिसम्मीलितेक्षणम्
- 187 निइन्यादिति कुटेन युद्धे नारीन् लघूत्थितः
- 68. When the enemy troops are found to be afflicted by the scorching rays of the sun or by cyclonic storms, the *vijigīṣu*, consolidating his forces, should assail upon them. These are the methods of *kūṭayuddha* or guileful warfare to be adopted swiftly (*laghūtthita*) in annihilating an enemy.

प्रतिसूर्यमहावातिमत्यादि । प्रतिसूर्यमहावातं प्रति सम्मोलितेक्षणं हन्यादिति । एवं कृटेन युद्धे नारिं लघूत्थित इति प्रतीतम् ॥ ६८ ॥

# <sup>138</sup>नीहारस्तिमिरं गावः श्वभ्राद्रिवननिम्नगाः। वदन्ति सवमित्यादि सवं सप्त<sup>138</sup> प्रकीर्तितम्॥ ६६।

### <sup>188</sup> नीहारतिमिराङ्गारखभ्रामिवन

<sup>139</sup> छद्म

69 Satras or temporary forts, or camouflaged encampments and hiding places, are described to be covered up with mist or smoke-screen, darkness, herds of cattle (a form of camouflage) or mounds of ash or dust (according to a variant reading), caves and pits, fire, forest or low swampy lands. In such satras the vijigişu should take cover (and lie in wait for falling upon the enemy). Satras may thus be of seven types.

नीहारेत्यादि । सत् विद्यमानं स्नायति छादयति इति सत्रम् । नीहारो भूमिकः । तिमिरं गावः इत्यस्र तिमिराङ्गारः इति पाटान्तरम् । शेषं प्रतीतम् ॥ ६६ ॥

> पुनरावर्तमानस्य निराशस्य तु जीवने 140 । अनार्यो जायते वेग इति भग्नं न पीड़येत् ॥ ६६।१ \* अल्पागमातिल्ययता क्षयो बृद्धिवपर्यये । समायल्ययतास्थानं कर्मसु क्षे यमात्मनः ॥ ६६।२ \* द्वाविप प्रस्तुती बध्यप्रमत्ती ल्यवसायवत् ॥ ६६।३ %

<sup>\*</sup> These three verses do not appear in the B.J. text, but included as supplements to Sloka 69 on the basis of a manuscript

- 69/1. The soldiers of the enemy who have turned their backs or have become hopeless of life or have lost their mobility (besieged from all sides) should not be struck down as they have (practically) surrendered (bhagna).
- 69/2. The enemy whose sources of income have dwindled and expenses have increased manifold, are said to be suffering from depletion of finances or financial breakdown (kṣaya) and disruption of growth potential (rrddhi-riparyaya), and the
- 69/3. enemy whose potentiality of income and expenditure as also his dominion and activities stand at par with that of the vijiqīṣu, both such enemies if found to be seriously hostile, deserve to be assailed and dealt with firmly and energetically.

# साधुप्रवृत्तो '4' व्यवसायवर्ती यानप्रकारेण '42 परं निहन्यात् । चरैः समावेदिततत्प्रचारः शङ्कोत तेनैव ततोऽप्रमत्तः '43 ॥ ७० ।

141 साध्वप्रगत्तो

142 येन प्रकारेण

143 ततोऽप्रमेयः

70. The wise, cool-headed and energetic *vijujisu* should assail upon the enemy by the different methods (of *kūtayuddha*) on the basis of reports and signals from similarly cool headed secret agents about the movements of the enemy

हपसंहरन्नाह—साध्यप्रमत्त इत्यादि । साधु यथा भर्वात तथा अप्रमत्तः व्यवसायवर्ती व्यवसाये स्थितः ( 'यान प्रकारेण' इति मुद्रितपुस्तकपाटः न समीचिनः । ) कृटयुद्धादिना परं निहन्याद्विजिगीपुः । वरैः समावदिततत्प्रचारः शत्र्प्रचारः । शङ्कोत शङ्कां कुर्वीत तनो यातव्यात् । नेनंव प्रकारेण प्रतीकारं कुर्वीताप्रमत्तः इति ॥ ७० ॥

नियतिमिति<sup>143</sup> निहन्यात् कृटयुद्धे षु शबून् न हि निरयति धर्मच्छद्मना<sup>144</sup> शत्रुनाशः। अचिकतिमित्र सुप्त<sup>1145</sup> पाण्डवानामनीकं निशि सुनिशितशस्त्रो द्रोणोस्**तु**र्जधान॥ ७१।

इति कूटयुद्धविकल्पो नामेकत्रिशं प्रकरणम् ॥ इति कामन्दकीये नीतिम्पारे एकोनविशः सर्गः॥ मुद्रिनपुस्तकानुसारेण अष्टादशः सर्गः समाप्तः॥

143a सुनियतमुपहन्यात् कृत्युद्धेन ; सुनिपुणमुप ; नियन्तुमुपहन्यान

144 धर्म छद्मना शत्रुघातः

<sup>145</sup> मवसुप्त

71. Thus the vijigiṣu should always adopt guileful tactics (kūṭa-yuddha) in annihilating his enemy, and by killing the enemy by deception, he will not be trangressing dharma (righteousness, for there is nothing unfair in war). The son of Droṇa (Aśvatthāma) killed with his sharp weapons the sons of the Pāṇḍavas completely unawares, while they were asleep.

कूटयुद्धैः शत्नुवधे पापं भवतीत्याशङ्क्याह—नियतिमिति । नियतं निश्चयेनोपनिहन्यादुपेत्य-विनाशयेत् शत्नुन् कूटयुद्धादिभिः इति शेषः । हि यस्मान्नतिरयति नाच्छादयित धर्मे छद्मना शत्नुनाशः इति वेदार्थः । अत्र द्रष्टान्तमि दर्शयन्नाह—अचिकतिमिवसुप्तं पाण्डवानामनीकं निश्चि सुनिश्चितशस्त्रो द्रोणसुनुर्जखानेति ॥ ७१ ॥

इति कृटयुद्धविकल्पो नामैकिर्त्रशं प्रकरणम् ॥

इति कामन्दकीये नीतिसारटीकायामुपाध्यायनिरपेक्षायां सैन्यवछाबछ-सेनापतिप्रचार-प्रयाणव्यसनरक्षण-कृटयुद्धविकष्पो नामैकोनविकः सर्गः॥

### विशः सर्गः

( मुद्रितपुस्तकानुसारेण उनविंशसर्गः प्रारम्भः ) ३२ । गजाश्वरथपत्तिकर्मप्रकरणम् ।

प्रयाणे पूर्वजापित्वं वनदुर्गप्रवेशनम् । अकृतानाञ्च मार्गाणां तीर्थानाञ्च प्रवर्तनम् ॥ १ । तोयावतारसन्तारावेकाङ्गविजयस्तथा । अभिन्नानामनीकानां भेदनं भिन्नसंग्रहः ॥ २ । विभीषिकाविधातश्च प्राकारद्वारभञ्जनम् । कोशनीतिर्भयवाणं हस्तिकर्मप्रचक्षते ॥ ३ ।

- ¹ पूर्वयायित्वं ; पूर्वभूषणयायित्वं ; पूर्वभीषणयायित्वं
- <sup>2</sup> वनदुर्गे प्रवेशनम्

### Sarga XX

Prakaraņa : 32 Gajāšvarathapatti-karma

(Position and functions of the elephant force, cavalry, charioteers and infantry during the march)

1-3. Functions of war elephants (hastikarma) have been described to be marching at the front (van of the army composition) during campaigns, dashing into (or making forced entry) into forest-forts (vanadurga, situated within dense forests and to be approached by felling trees), opening up of tracks (by clearing road blocks etc) where there is none, negotiating water-logged areas, fording, rivers by swimming (in order to attack jaladurga, island forts) which is possible only by the one wing of the army (i.e., by the elephant forces), breaking through and dispersing the consolidated ranks (of the enemy forces) and gathering the scattered troops (of the enemy, so that they may not escape), terrorising and trampling upon the soldiers (of the enemy), pulling down the gates of ramparts (of the enemy fortifications) and protecting the treasury (i.e., liquid cash reserves), carried with the army (for meeting expenses during the campaign) and to guard against fear of enemy actions

कूटयुद्धविकल्पानभिधायात्रान्त्यसर्गेण प्रकाशयुद्धं प्रतिपोद्धितृं बलाङ्गानां कर्माणि युद्धादि च दर्शियिष्यन् तत्र हस्तिकर्मेव श्लोकत्रयेण दर्शियतुमाह—प्रयाण इति । प्रयाणं पूर्वयायित्वं परेषां त्रास-जननार्थम् । वनदुर्गप्रवेशनं हस्तिनां कर्म दुमभञ्जनसमर्थत्वात् । अकृतानां च मार्गाणां तीर्थानां च प्रवर्तनं महाकायत्वात् ॥ १ ॥ तोयेति । तोयावतारसन्ताराविति—तोये दुरवतारेऽवतारं कुर्वन्ति, दुस्तरं सन्तारं कुर्वन्ति महाकायत्वादेव । एकाङ्गविजयस्तथा—एकेनेव हस्त्यङ्गेन परसैन्यं जीयत इति । अभिन्नानां परानी-कानां भेदनं हस्तिघटाप्रेरणात् । भिन्नानां स्वसैन्यानां बिक्षिप्तानां संग्रह एकीकरणं हस्तिघटाभिरेव ॥ २ ॥

विभीषिकेति । विभीषिका हस्तिघटादर्शनेन शत्रुणां भयोत्पादनम् । अभिघातश्च परसैन्यस्य । प्राकारद्वारभञ्जनं परदुर्गस्य । कोशनीतिः कोशनयनम् । प्रयाणे भयत्राणं हस्तिवरुनैव भवति । हस्तिकर्म प्रचक्षते पूर्वाचार्या इति । ॥ ३ ॥

<sup>1</sup> हस्तिधटादिप्रेरणात्

# चतुरङ्गस्य सैन्यस्य निषेधो बलरक्षणम्। अभिन्नभेदनं भिन्नसन्धानं रथकर्म तत्॥ ३ क %

- ³ अभेद्यभेदनं ··· कर्म च
- स्थकर्माभिधायकश्लोकः सुद्रितपुस्तके हस्तलिखितपुस्तकेषु च पिततः ; परन्तु श्लोकस्य
   व्याख्यानं वर्तते ।
- \*This verse is omitted in the B.I. text, but restored from the  $t\bar{t}k\bar{a}$ . It is numbered as verse no. 4 in the  $t\bar{t}k\bar{a}$ . To maintain the serial numbers of the text we mark it no. 3A.
- 3A. Functions of the charioteers are to resist the advance of the fourfold army (of the enemy), to protect the troops (of own army), to break through (the enemy) ranks and to find out (and encircle) the scattered enemy soldiers.

रथकर्माभिधातुमाह—चतुरक्रस्येति । चतुरक्रस्य सैन्यस्य परानीकस्य निषेधः प्रतिषेधः । बलरक्षणं स्वकीयबलरक्षणम् । अभिन्नभेदनं भिन्नसन्धानं हस्तिकर्मवद् द्रष्टव्यमिति रथकर्मैव तत् ॥ ३क ॥

<sup>2</sup> बलपरीक्षणं

वनिदङ्मार्गप्रचयो⁴ वोवधासाररक्षणम् । अनुयानापसरणे शीघ्रं °कार्योपपादनम् ॥ ४ । दोनानुसरणथैवः° कोटीनां जघनस्य च । इत्यश्चकर्म पत्तेश्च सर्वदा शस्त्रधारणम् ॥ ५ ।

- 4 विचया 5 शीर्घकार्यी
- <sup>6</sup> दीनानुसरणं घातः
- 4-5. Functions of the cavalry are to find out the directions and routes through forest tracts, to protect the supply line for provisions and also for the support of the allies, to follow the routed troops (of the enemy), to perform swiftly other duties (of carrying messages and errands) and to penetrate into the enemy formation and strike down

solidiers in the front wings  $(kot\bar{\imath})$  or at the rear (jaghana) - Function of the infantry (foot soldiers) is (in addition to what has been stated) to carry arms always

वनेति । वनानां दिशां मार्गाणां विचयो निरूपणमश्वकर्मेति सम्बन्धः । वीवधासाररक्षणीमित प्रतीतम् । अनुयानापसरंण इति—परसेन्यस्य त्रामोत्पादनार्थमनुपश्चादयानमनुयानम्, भङ्गदशेनेन परबलान्याद्वष्ट्याभिहन्तुमपसरणम् । शीघ्रंकार्योपपादनिर्मात शीघ्रं सम्पादनीयानां कार्याणामुपपादनं चाञ्चकर्म ॥ ४ ॥

<sup>2</sup> परबलानाकृष्य हन्तुरपगरणमः ; परबलमाकृष्य

दीनेति । दीनानुसरणिमिति दीनमनुकम्पनीयं यत् स्वबलं (तस्मात् परबलस्य) तस्य दूरापसर्पणार्थमनुपश्चाद्गमनमनुसरणम् । धातः कौटीनामिति उभयपक्षस्थित बलानाम । जधनस्य चिति पृष्टभागस्थित बलस्य, इत्यक्षकर्म । पत्तेश्च पदातिबलस्य सर्वदा शस्त्रधारणं कर्मेति ॥ ५ ॥

4 परबलं

# शोधनं कूपतीर्थानां मार्गाणां शिबिरस्य च । यवसादि च यत्किञ्चिद्ध विज्ञे यं विश्वकर्मवत् ॥ ६ ।

### 7 विष्टिकर्म तत्

6. Functions of the visti (labourers, non-combatants or sappers and miners) include purification or repair, rebuilding, etc. of pits and marshes (on the track), construction of roads and setting up or pitching of tents and performing other miscellaneous duties, whatever they may be

शोधनमिति । कूपतीर्थानां शोधनं खननिक्या । मार्गाणां शिविरस्य चेति स्कन्धावारस्थानस्य । यवसादिषु पलालादिषु । आदिग्रहणात् काष्ठकण्टकशास्त्रादिषु च यत्किश्चित् कर्म विज्ञेयं विष्टिकर्म तत् । विष्टयः कमेकरा उच्यन्ते । ('विश्वकर्मवत' इति मुद्रितपुस्तकपाठः न समीचिनः ॥ ६ ॥ )

# °जातिस्थानं वयस्थान प्राणिनां मर्मवेगिता। तेजः शिल्पं° शीव्रगत्वं स्थैर्यं साधु विश्वयिता'°॥ ७।

- <sup>8</sup> जातिः सत्त्वं वयः स्थानं प्राणिता वष्मेविगता ; प्राणवमेविविकता
- <sup>9</sup> शिल्पमुदग्रत्वं <sup>10</sup> विधयता
- 7. For all ranks (of men and animals) the following qualities are essential—purity of ancestry (i.e., capability of discharging duties of their respective orders), devotion to duty (sattrain), youthful agility (according to age), consciousness of their position (sthanain), sincerity (or allegiance), stoutness (of plysique) and swiftness (or promptness in action), virility, skilfulness, (in discharging respective duties), energy, firmness and judiciousness (in determining the line of action)

बललक्षणान्यभिधातुमाह— जातिरिति । जातिरिति प्रत्येकं यथोचित १ ग्रुद्धता । तद्यथा— मनुष्याणां जातिरुभयकुलविशुद्धत्वम् १ । हस्तिनौ भद्रादिका अस्त्रानां सुभूमिजत्वम् । रथानां सारदार्वादिकारुघटितत्वं च। सत्त्वमुत्तमत्वम्। बय इति पूर्वं बयस्तरुणत्विमत्यर्थः। स्थानमृत्पित्त-स्थानस्योत्तमत्वम् । प्राणिता बलवत्त्वम् । वर्षमं शरीरप्रांशता । वंगिता वेगवत्वम् । ( 'जातिस्थानं', 'प्राणिनां', 'मर्मवंगिता' इति मुद्रितपुस्तकपाठा न समीचिनाः।) तेजस्तैक्ष्यम्। शिल्पमिति स्वे विषये ° कृतविद्यता । उदम्रत्वमुन्नतत्वम् । स्थेर्यं स्थितेरविचलस्वम् साध्विधेयता साधु यथा भवति तथोक्तकारिता ॥ ७॥

<sup>5</sup> यथास्थित

<sup>6</sup> जातिः विशुद्धक्<del>रुवस्</del>वम

<sup>7</sup> शरीरिणां प्रांशता <sup>6</sup> स्वरथाश्वरथे विषये : स्वशस्त्राश्वरथे विषये

# स्वव्यञ्जनाचारवतां 1 पत्त्यश्वरथ 1 वाजिनाम । इति लक्षणमेतेन युक्तान् । कर्मसु योजयेत् ॥ ८।

13 युक्तं

### इति गजाश्वरथपत्तिकर्माणिनाम द्वाप्त्रिशं प्रकरणम् ॥

The vijigīsu should carefully observe the qualities and behaviour of the ranks of his infantry, charioteers, elephant forces and cavalry and see that they (the respective contingents) are endowed with these essential features, and then only he would deploy them to their respective duties.

स्विति । सुव्यञ्जनाचारवन्नेति शोभनानि व्यञ्जनानि रुक्षणानि आचारश्च येषां तेषां भावस्तत्ता । पत्त्यक्वरथदन्तिनामिति लक्षणम्—एवम्प्रकारं लक्षणं भवति । एतेन लक्षणेन युक्तान् कर्मसु योजयेदिति प्रतीतम् ॥ ८ ॥

### इति राजरम्बरथपत्ति कर्मप्रकरणम् ॥

३३ । पत्त्यक्वरथगजभूमि प्रकरणम् ।

# ¹<sup>4</sup>सस्थुणछिन्नबत्मीकवृक्षगुत्मापकण्टका । सापसारा पदातीनां भून्नैव विषमा मता ॥ ६।

14 सस्थलस्थाण्बल्मीक

<sup>15</sup> भूर्णातिविषमा

Prakarana 33

Pattyaśvarathagaja-bhūmi

(Tracks convenient for movement of infantry cavalry, contingents of chariots and elephants)

9. The track for marching the army or infantry should be cleared

of stumps of trees, stone and earth mounds, shrubs and bushes free from thorns, (in order that they may hide themselves), but it must be provided with routes for retreat (if necessary) and levelled of ups and downs.

इदानीं तु बलानुगुणभूमीरिभधातुमाह"—सस्थ्लेति । स्थ्लाः स्थाणवः स्कन्धाधिकः श्वश्वाः । वल्मीकगृक्षगुल्मादयः प्रतीतास्तिस्सह वर्तत इति । अपकण्टकाः कण्टकरिहताः । सापसारा सहापसार-भूम्या वर्तत इति । भूर्भमिनीतिविषमा मता अभिमता पदातीनां युद्धायेत्यर्थः ॥ ६ ॥

º बलानां गुणमभिधातुमाह

# ¹<sup>6</sup>अल्पन्नृक्षोपलाछिद्रालिकाचिद्रा¹<sup>7</sup> स्थिरा । निःशर्करा¹<sup>8</sup> च निः पङ्का सापसारा च वाजिभूः॥ १० ।

<sup>16</sup> स्वल्प <sup>17</sup> क्षिप्रलङ्घनीयद्श ; लङ्घनीविद्श ; क्षिप्रलाऽच्छिद्रा प्रघनाविद्श

10. The track for cavalry movement may have smaller trees and stones, shallow (not deep) pits, which may easily be jumped over by horses, but the ground must be levelled and firm (so that hoofs of horses do not slip), free from gravels or mire, and provided with routes for retreat (sā/asārā).

अस्वानुगुणां भूमिमाह—अन्येति । अन्या द्वसा उपलाश्च यस्यां सा । अच्छिद्राः प्रघना । विदरा स्फोटनरहिता । स्थिरा अविशरणा । निःशर्करा स्थमपापाणरहिता । निष्यद्वा कर्दमरहिता । सापसारा अपसरणप्रदेशयुक्ता । एवंभूता वाजिनां भृर्मुकुलेति ॥ १० ॥

> निःस्थाणुसिकतापङ्का निर्वन्मीकोपळासना<sup>ः</sup> । केदारव्रततिश्वभ्रवृक्षगुल्मादिवर्ज्ञिता<sup>20</sup> ॥ ११ । निरुद्याना<sup>21</sup> निर्दरणा <sup>22</sup>खुरचङ्क्रमणक्षमा । <sup>23</sup>सर्वप्रचारयोग्या च स्थभूः सम्प्रकॉर्तिता ॥ १२ ।

<sup>19</sup> ला गमा

<sup>20</sup> गुल्मविवजिता

<sup>21</sup> निरुत्खाता <sup>22</sup> द्र

<sup>23</sup> स्थिरा चक्रमहा चैव रथभूमिः प्रकीर्तिता

11-12. The track for movement of chariots is described to be free from sandy soil and also of marshes and mire, from earth mounds or gravels, from water-logged areas and areas infested with wild creepers, pits, trees and thorny bushes. It should be devoid of ditches and caves, and the soil should be advantageous for trotting of horses and hard enough to bear the moving wheels of (horse drawn) chariots.

रथानुकूलां भूमिमभिधानुमाह्—निरिति । इति प्रतीतम् ॥ ११ ॥

निस्त्खातिति । उत्-ऊर्द्धसारुद्य निम्नत्वात् अधोगतं चक्रं यत्र स्वातं करोति स उत्खातस्तद्-रिहता । निर्दरणा खरचद्भमणक्षमा स्थिरा, चक्रसद्दा चैव रथमः सम्प्रकीतिनेति प्रतीतम् ॥ १२ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> निःशर्करा विपद्धा च ; निर्गता च विपद्धा च

रथानां वाजिनां भूमिः स्थिरा सर्वत्र हस्तिनाम्। न हय स्थानभूरेषा न नागानां बिदुर्वृधाः॥ १३। ( रथानां शस्यते भूमिर्भुवः सर्वास्तु हस्तिनाम्। नागम्या नाम भूरेषां तेन नागाः स्मृता बुधै॥)

- 13. The track suitable for chariots and cavalry is also suitable for elephants, but on the track which is not negotiable by horses or chariots the wise men advise the use of elephants.
- \* variant of verse no. 13. No commentary of v. 13 appears in the  $t\bar{t}k\bar{a}$ .

मुद्रितपुस्तके त्रयोदशसंख्यकश्लोकःअसङ्गतत्वात् हृवतलिखितपुस्तकेऽविद्यमानत्वाच न व्याख्यातः ॥ १३ ॥

> मर्दनीयतरुच्छेद्यव्रतितपङ्कवर्जिता<sup>24</sup>। उर्वरा<sup>25</sup> गम्यशैठा च विषमा गजमेदिनी॥ १४।

- 24 व्रततिः पङ्क
- 25 निर्दरा गम्यशेला तु ; सुगम्यशैलाविषमा हस्तिभूरिति कौर्तिता ॥
- 14. The track for elephant forces may have trees and creepers, which can easily be felled or uprooted (by elephants) and hills and other obstacles which can be comfortably negotiated by them, but it should be free from marshy stretches.

गजानुरक्तां भूमिमभिधातुमाह—मर्दनीयेति । मर्दनीयतरुद्धेयब्रतिः, पङ्कवर्जिता, निर्दरा, गम्यशैला च विषमा निम्नोन्नतत्वयुक्तापि गजमेदिनीति प्रतीतम् ॥ १४ ॥

श्रि शते धनुषां गत्वा राजा तिष्ठेत् प्रतिग्रहे ।
 भिन्नसंधारणस्तस्मान्न युध्येताप्रतिग्रहः²⁵ ॥ क ।
 नागम्या नाम भूरेषां तेन नागाः स्मृता बुधैः ।
 तस्मादेता भुवोऽत्यर्थं नागानां सम्प्रकीर्तिताः ॥ ख ।
 तुरगादीनि भिन्नानि प्रतिगृहाति यद्वलम् ।
 प्रतिग्रह इति ख्यातः स तु कार्यो भरक्षमः ॥ ग ।
 तेन शून्यस्तु यो व्यूहः स भिन्न इव लक्ष्यते ।
 तस्माद्विद्वान् जयाकाङ्क्षी न युद्धे ताप्रतिग्रहः ॥ घ ।

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> बुध्येताप्रतिग्रहः

<sup>\*</sup>These four verses appear in other printed editions within parentheses.

जयार्थीं नैव युद्धेत मितमानप्रतिग्रहः। युध्येतावश्यकत्वाद्वा तदातिवलवेष्टितः॥ १५। <sup>27</sup>( जयार्थीं नृपतिस्तिष्ठेदु दूरं गत्वा प्रतिग्रहः<sup>28</sup>। <sup>28</sup>भिन्नं च प्रतिगृह्णीयान्न हि युध्येत तं विना॥ )+

## इति पत्त्यश्वरथगजभूमयो नाम त्रयस्त्रिशं प्रकरणम् ।

- 27 विजयार्थीति यस्तिष्ठेत्
- <sup>28</sup> प्रतिप्रहे ; प्रतिप्रहे

<sup>29</sup> भिन्नसन्धारणस्तम्मिनुयुद्धे ताप्रतिष्रहः

† a variant of v. 15 mentioned in the tika of the B.I. edition.

- A. In the field of battle the king (vijigişu) should be stationed at a distance of 200 dhanus (= 96 aṅgulas × 200 = 19200 aṅgulas, or 400 yards, taking an aṅgula measure to be three fourth of an inch) away at the back or rear of the army, guarding his soldiers afflicted by enemy action. It may thus be possible for him to reorganise and revitalise his own troops; but he should never take any action unsupported by his own forces.
- B. Wise men advise the use of elephants in negotiating impassable tracts and for this purpose essentiality of the elephant force is well-known.
- C. Horses are useful in capturing the defeated enemy soldiers. Thus they are particularly capable of encircling captives of war (pratigraha).
- D. Even when the enemy's vyūha (array of troops) appears to be vacant (or thinned of personnel) or scattered, an intelligent vijigīṣu (desirous of victory) should not hazard involvement in the encounter unguarded.
- 15. An intelligent vijigişu should stand apart at a fair distance from his warring soldiers and not get involved in any encounter unguarded. He may engage himself only when absolutely necessary, and that too with strong military support.

युद्धे राजस्थानमभिधातुमाह—जयार्थीति । विजिगीपुर्वदयमापलक्षणान्तं धनुपां व्यूहस्यालक्षितो-हेशेन गत्वा (व्यूहस्य लक्षणतो देशतो गत्वा ) तिप्ठेत् । परेरुपहतं स्वर्गेन्यं गृहातीति राजा प्रिति-प्रहः । विह्वलं सन्धारयतीति । भिन्नसन्धारणो यस्मात् अप्रतिप्रहस्थानस्थितो राजा न युभ्येत । वा यदि आवश्यकत्वात् युभ्येत तदा अतिबलवेष्टितः सन् युभ्येत इत्यर्थः । तं विना न युभ्येत ॥ १५ ॥

इति पत्त्यश्वरथराजभूमयो नाम त्रयस्त्रिशं प्रकरणम्।

३४। दानकल्पनाप्रकरणम्।

गजेष्वारोपितः साधु <sup>३०</sup>शीघ्रयानैरिघष्टितः। यत्र राजा तत्र कोशः कोशाधीना हि राजना ॥ १६ ।

### Prakarana 34

### Dānakal panā

(Scales of rewards for the fighting forces)

16. (While on march) Treasure (chests or liquid cash for war purposes) should be placed on elephants guarded by swift riders (cavalry) mounted by honest and trusted men close to the king, for sovereignty is dependent upon treasure (kośādhīnā hi rājatā).

युद्धे कोशस्यापि स्थानमिधातुमाह—गजेष्विति । युद्धे कोशः गजेष्वारोपितः कार्यः सुरक्षो भवतीति । शौघ्रयानं तुरगोष्ट्रादीनां तेरिधिष्टतः रक्षा सौक्यीर्थमेव । यत्र राजा तत्र कोशः । हि यस्मात् कोशाधीना राजता । यस्य कोशः स एव राजा भवतीत्यर्थः ॥ १६ ॥

प्रत्यव्रे कर्मणि कृते श्लाघ्यमानः वृतादरः। योधेभ्यस्तु ततो दद्यात् को हि दातुर्न युध्यते॥ १७।

### <sup>31</sup> श्लाघमानः

17. Warriors displaying remarkable performances and commendable feats should be offered due recognition and also cash rewards, for, who does not render his best in fighting when liberally rewarded?

युद्धे कोशांविनियोगमांभिधातुमाह—प्रतीति । प्रत्यग्रे अभिनंत्र कर्माणि शत्र्वधादी कृते निर्वितिते । स्वयोगादिभिः श्लाघमानो वर्णयन् । वधे । क्रतादरः कृतसम्मानः । योधेभ्यः ततो दयात् स्वकोशं प्रयच्छेत् । हि यस्मात् को नाम पुरुषो दातुर्विजिगीपोर्न युश्वेत, अपि तु सर्वेडिप युश्यत एव । धनप्राप्तीच्छयेत्यर्थः ॥ १७ ॥

<sup>10</sup> वर्द्धयमानः बध्ये

दयात् प्रहृपो नियुतं वर्वाणां उर्वातातिने उर्वः । तद्धं तत्सुतवधं सेनापितवधं तथा ॥ १८ । प्रवीराणां तु मुख्यस्य शतं शतगुणं वधं । तद्धं कुञ्जरवधं प्रदानं उर्वे स्यन्दनस्य च ॥ १६ । सहस्रञ्च चापिवधं अपितमुख्यवधं स्मृतम् । गवां उर्वे विश्वतिकं सर्वं भोगद्वे गुण्यमेव च ॥ २० ।

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> भराणां ; धर्माणां ; शूरानां

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup> राजघातने

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> प्रदेयं ; प्रधानस्यन्दनस्य च

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> साहस्रोऽखनधः शलः ; खन्धे देयः

<sup>35</sup> बधः स्गृतः ; बधे तथा

<sup>36</sup> शिरोविंशतिकं शेषं

# गुण्यं<sup>37</sup> हेम च कुप्यश्च यो यज्ञयति तस्य तत्। दद्यात् वस्त्वनुरूपं हि<sup>38</sup> हृप्रो योधान् नराधिपः<sup>39</sup>॥ २१।

### इति दानकल्पनामाम चतुर्िन्त्रशं प्रकरणम्।

37 युग्यं

<sup>38</sup> वा

- <sup>39</sup> योधान् प्रहर्पयेत्
- 18. Anybody killing the enemy king should be paid a niyuta or a million 1000000 coins cheerfully by the expaisu, and half the sum (500000) on killing the Crown Prince or the Commander in chief. | Avyuta has been interpreted as laksam and nivutārdham as paūcāšat sahasraņi in the commentary, which is not correct. |
- 19. One killing the chiefs (or captains) of valiant troops, should be paid a sum of 10,000 (Satain Satagunain) and half of it (5000) for killing an elephant (rider) or a charioteer. [The Commentary states that the reward for killing a charioteer would be a sum of 2500 (Sindhain sahasradvayam, which does not follow from the text].
- 20. One thousand should be the reward for killing a bowman (cāpivadhe) or a horseman and one hundred for the captain of an infantry unit (pattimukhya), and for the rest (i.e., a foot soldier) a score of cows (gavām vinisatīkam) or a sum of twenty per head in cash or alternatively other objects of enjoyment.
- 21. Heads of cattle, (yuqyair), gold and raw materials produced as booty or trophy may be allowed to be retained by them who collect or they may be given other things of identical worth checifully in order to instil a sense of satisfaction in them

दानसंख्यामिभधातुमाह—दद्यादिति । शत्र्वरे यो राजा" तद्धातिने सिन्नायकाय । तिच्छरिस समानीते भराणां आहतद्रव्यविशेषाणां नियुतं लक्ष्तं प्रदृष्टी दद्यात् । तद्धं नियुतार्धं पशाशत सहस्राणीत्यर्थः । तत्सुतवधे यातव्यपुत्रवधे । तथा सेनापितवधे तदेव ॥ १८ ॥

प्रवीराणामिति । प्रवीराणां तु प्रकृष्टवीराणां ये मुख्यास्तेषां बधे शतं शतगुणं दशमहस्माणि दद्यादिति सम्बन्धः । तथा तद्र्यं कुञ्जरबधे पत्र महस्माणीर्थः । स्यन्दनस्य वधे रथस्य वधे सार्धः सहस्रद्धयं नद्यात् ॥ १६ ॥

- <sup>७</sup> राजा तस्य घातकाय हन्त्रे मर्वाणां आहित
- <sup>10</sup> तथा चोक्तम्—साहस्रोऽस्ववंध राज्ञः शत्यः पत्तिमुख्यवधः स्मृत इति
- 💶 सर्व वा भोगद्विगुण्यं भोगो जीविका तम्या द्विगणना कार्या ॥

युग्यमिति । (गुण्यं इति मुद्रितपुस्तकपाटो न सम्यक् ।) स्वयोधानां <sup>12</sup> कृतयथोक्तकर्मणां — युग्यं वाहनं, हेम सुवर्णं, कुप्यं च सुवर्णभिन्नमायुधावरणादि यो यद् जयित तस्येवता यमिति । दयाद्वस्त्वनुरूपं वेति वस्तु <sup>18</sup> (द्रव्यं) कार्यं वा तदनुरूपं कार्यानुरूपं वा द्यात् हृष्टः । योधां श्र हर्षयेत् <sup>14</sup> तानापि हर्षयुक्तान् कुर्योदिति सम्बन्धः ॥ २१ ॥

### इति दानकल्पना नाम चतुर्स्त्रिशं प्रकरणम्।।

- <sup>18</sup> नां ; कृतकार्यानुगुणं वाहनं हेस
- <sup>13</sup> वस्तुदृब्यानुरूपं कार्यानुरूपं वा यथा हृष्टस्तथातानिप हर्षयुक्तान् वस्तुकार्यं तत्तु पश्चशत दद्यात्
- 14 हर्षयेत् सर्व' दद्यादिति सम्बन्धः ।

### ३५। व्यूहविकत्य प्रकरणम्।

पश्चात् तिद्वधमुत्सर्पन् स्थापयेद् बिलनं युधि।
(पञ्चारित धनुस्तिस्मन् अश्व धन्वनं स्थापयेद युधि।)

40ितगुणाश्वौ रथगजौ योज्यौ पञ्चसु 41 पञ्चसु॥ २२।
शमान्तरश्च 42 पुरुषस्तुरङ्गस्त्रिशमान्तरः।
कुञ्जरः स्यन्दनश्चैव स्मृतौ पञ्च शमान्तरौ॥ २३।
सर्वनीतिविदामेतत्सम्मतं परिकीर्तितम्॥ २४।
तथा च 43 खलु युध्येरन् पत्त्यश्वरथदन्तिनः।
यथा भवेदसम्बाधो 44 व्यायामो विनिवर्तने॥ २५।

<sup>39a</sup> धनुस्थाने धन्विनं <sup>40</sup> त्रिगुणेऽक्वं गजरथौ

41 पश्च च

<sup>42</sup> स्त

43 वा

44 भवेश सम्बाधी

Prakarana 35

V vūhavikal pa

(Varieties of array of the army.)

22. (In the array of infantry) archers (bowmen) should be posted at a distance of 1 dhanu measuring 5 aratnis (i.e.,  $24 \times 5 = 120$  angulas or 5 yards), and horses at a distance of three times or 3 dhanus i.e.,  $3 \times 5 = 15$  aratnis each, and elephants or chariots each at a distance of five times or 5 dhanus i.e.,  $5 \times 5 = 25$  aratnis.

- 23. The distance between each of the foot-soldiers should be one sama (14 angulas), with horses each at an interval of three samas and elephants and chariots at an interval of five samas each.
- 24. This principle (of deployment of troops within the  $vy\bar{u}ha$ ) has the approval of all experts in polity (military science).
- 25. In this way the infantry, cavalry and elephant force should be arranged so that they do not clash among themselves or cause obstruction in movements or exercises or (at the time of) retreat (if and when necessary).

बलाङ्गानाम् परस्परमसङ्कुलार्थः व्यूहरचनामभिधातुमाह—पञ्चधलीति । (पश्चात्तिद्विधिमित्यादि मुद्भितपुस्तकपाठो न सम्यक् ।) निष्कनिष्टमुष्टिः चतुर्विशत्यज्ञुलोऽरिकहरूतस्तैः । पन्निभः कित्पतं धनुर्देशमानम् । तिस्मन् धनुषि पञ्चारिलप्रमाणं भूभागे इत्यर्थः । धन्विनं धनुर्धरं स्थापयेदुपनयेद् युद्धार्थं युधि संप्रामे । त्रिगुणे धनुषि पञ्चदशारिल प्रमाणे । संस्थापयेद्श्वम् गजरथौ तु योज्यौ पञ्चसु पञ्चसु पञ्चषु पञ्चविशत्यरिल प्रमाणे भूभाग इत्यर्थः ॥ २२ ॥

शमान्तरस्तित । शमधनुर्दशाङ्गुल प्रमाणम् । तत् समानेऽपरस्मात् पुरुषादन्तराले पुरुषः कार्यः । तुरङ्गस्त्रिशमान्तरः कार्यः । (समान्तर इतिपाठो न सम्यक् ) । कुअरात्कुअरः सप्तत्यङ्गुलान्तरः कार्यः । तथा स्यन्दनात्-स्यन्दनश्च ॥ २३ ॥

श्लोकोऽयं टीकायां न वर्तते ॥ २४ ॥

उक्तान्तरालापवादमाह—तथा चेति । विशिष्ट आयामो युद्धार्थं प्रसरणं व्यायामः । तथा च विश्रामार्थमपसरणं विनिन्नर्तनम् । यथा सम्बाधः सङ्कीर्णता न भवति तथा युभ्येरन् । विस्तीर्णायां रणभूमौ उक्तप्रमाणादधिकमपि अन्तरालं कार्यम् । न सङ्कीर्णायामिति भावः ॥ २५ ॥

- 15 अर्जिनिष्किनिष्टोहस्तस्तैः ; निष्किनिष्टो यो हस्तस्तेः
- 16 पश्चारत्निमिते भूभागे स्थापयेद
- <sup>17</sup> पञ्चुणेषु पञ्चविंशत्यरिक्तं प्रमाणे भूभाग

<sup>45</sup>सङ्करेण च युद्धेरन्<sup>458</sup> सङ्करः सङ्कलक्ष्महः । महासङ्कलयुद्धे<sup>46</sup> तु संथ्रयेरन् महाकुलान्<sup>47</sup> ॥ २६ ।

45 असङ्करेण

<sup>458</sup> युःयेत

46 महाराद्धरयद्धे च 47 महागजान्

26. In fighting a battle the array of troops should not be confused or mixed up (i.e., the composition should not be disturbed), because confusion in the ranks of the army in the array is dangerous. In cases of fierce combats causing confusion mighty elephants should be resorted to (i.e., the units of infantry and cavalry should take cover behind the war elephants).

असङ्करेणेति । (इत्यत्र 'सङ्करेण' इति मुद्रितपाटो न सम्यक् ।) सङ्करणं सङ्करोऽन्यस्थान-विक्षेपणमसौ सङ्करः सङ्कलावहः । किमुक्तं भवति ? आकुरुत्वान्मोहो भवति । अतोऽसङ्करेण युध्येरन् । महासङ्कुळयुद्धे तु संश्रयेरन् महागजानिति । आकुळत्वेनानाथाः पत्त्यस्वरथा महागजाना-श्रयेरन् । आकुळत्वापनो स्नार्थीमिति भावः ॥ २६ ॥

> अश्वस्य प्रतियोद्धारो भवेयुः पुरुषास्त्रयः। इति कल्पास्तु<sup>48</sup> पञ्चाश्वा विधेयाः कुज्जरस्य च॥ २७। पादशो भावयेदश्व<sup>48</sup> पुरुषा दश पञ्च च। विधानमिति नागस्य कथितं स्यन्दनस्य च॥ २८।

### 48 कल्प्यास्तु 49 पादगोपाश्च तावन्तः ; पादचाराश्च

- 27. Three foot soldiers should march in front of each horseman as *pratiyoddhā* (vanguard) and five horsemen in front of each elephant. Such are the rules of array.
- 28. In the array of elephants, each of them should have a supporting force (fādago fā or fādacārā) of five horsemen and fifteen foot soldiers, so also for each of the chariots.

बळानां प्रतियोधविधानमभिधातुमाह—अस्वस्येति । अस्वस्य प्रतिकक्षभूता योद्धारः पादचारा इत्यर्थः, पुरुपारत्रयो भवन्ति । इत्यप्रतः एवम्भृताः पद्मास्या विधेयाः कुखरस्य च ॥ २७ ॥

पादगोपाइचेति । पादगोपाश्च तावन्तः प्रष्टतः पुरुषाः पञ्चदश कार्याः । एवमेकस्य नागस्य पञाश्वास्त्रिशच पुरुपाः भवन्तीति, एकनाःपरिकल्पने इदं विधानमिति नागस्य कथितम् स्यन्दनस्य च पादगोपास्तावन्तः ॥ २८ ॥

<sup>18</sup> पादचाराश्च [ 'पादशो भावयेदस्व' इति मुद्रितपुस्तकपाठः न सम्यक् । ]

( अनीकमिति विज्ञे यमिति कल्प्या नव द्विपाः । )क्ष <sup>5</sup> तथानीकस्य रन्ध्रं तु पञ्चचापं प्रचक्षते । सर्वव्यूहविधामज्ञा युद्धकर्मसु कर्मणः ॥ २६ ।

29. An array of elephants should be composed of nine elephants, three in a line, with an intervening space of five *dhanus* (pañca-cāpa i.e., 25 yards) between the lines.

अनीकमितीति । अनीकं व्यूहाङ्गमित्युक्तकमेणाश्वपदातियुक्ता नवद्विपा अनीकमिति प्रकल्प्य कल्पनीयाः । तथा चानीकस्य रन्ध्रं चानीकानामन्तरालानि च पत्रचापानि पत्रविशत्यरित प्रमाणानि भवन्तीत्यर्थः ॥ २६ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> अणीकस्य च रन्धं च

<sup>ः</sup> अस्य श्लोकस्य पूर्वार्द्धं नास्तीति ।

<sup>\*</sup> This line is omitted in the B.1, text, but is commented upon in the  $t\bar{t}k\dot{a}$ .

अयं श्टीको मुदितपुस्तके नास्ति ।

# इत्यनीकविधानेन<sup>51</sup> स्थापयेदु व्यूहसम्पदः। उरस्यकक्षपक्षांश्च<sup>51</sup> तुल्यानेतान् प्रचक्षते॥ २६ क

<sup>51</sup> विभागेन <sup>51</sup>

<sup>5 1</sup>8 कक्ष्य पक्ष्यांश्व

- \* The verse does not appear in the B.I. edition but is commented upon in the  $t\bar{t}k\bar{a}$ .
- 29A. The forces in a vyūha should be arrayed thus in distinct units of urasya (the central part), kakṣa (two rear wings) and pakṣa (two front wings), five wings being of equal importance.

इत्यनीकविभागेनेति । नवद्विपपरिकल्पितेन । स्थापयेदिति व्यूहसम्पदो बलद्धीः । उरस्यं व्यूहस्सोरिस मध्ये रचितं भवति तदुरस्यमित्युच्यते । कक्षायां कथ्यम् । उरसः पार्श्वयोभवं कश्ये अनीके, कक्षस्थानयोभवत्वात् । कक्षयोरुपान्ते पक्षस्थानप्रभवत्वात् पद्ये अनीके । एतान्युरस्यकक्ष्य-पद्याणि तुन्यानि समद्विपसंख्याकानि परिचक्षत इति ॥ २६ क ॥

उरः कक्षो च पक्षो च<sup>52</sup> मध्यं पृष्ठं प्रतिग्रहः। कोटी च<sup>528</sup>च्यूहशास्त्रज्ञः सप्ताङ्गो च्यूह इष्यते<sup>528</sup>॥ ३०। उरश्च कक्षपक्षो च<sup>53</sup> च्यूहोऽयं सप्रतिग्रहः। गुरोरेप<sup>54</sup> च शुकस्य कक्षाभ्यां<sup>548</sup> परिवर्जितः॥ ३१।

52 कश्यत्र पश्यत्र

52a कोटोश्च

52b उच्यते

53 उरस्य कक्षपक्षेस्तु ; कक्ष पक्षांस्तु

54 गरोरेव च

54a पक्षाभ्यां

- 30. According to experts in planning vyūhas, each vyūha is composed of seven parts or units viz., urah (central), kakṣa (flanks), pakṣa (frontal wings), madhya (middle unit, behind the central one), pṛṣṭhaṅ (rear middle), pratigraha (the reserve at the rear including the royal camp at a distance) and koṭī (outer sides of front wings).
- 31. According to Brhaspati, inclusive of urah, kakṣas, pakṣas, and pratigraha, there are seven units of the vyāha. Sukra, however, excludes kakṣas and hence according to him, there are five units only.

उर इत्यादि । उर इत्युरस्यम् । कक्ष्यमिति — उरस्यस्योभयपार्श्वस्थितं द्विविधमप्येकतयेष्यते । तथैव पश्चम् । कोटिः पक्षयोवेहिस्थितमनीकं कोटिमं इतम् । तद् द्विविधमप्येकतयेष्य । मध्यमिति । उरसः पृष्ठतोऽवस्थिमनीकं मध्यम् । मध्यस्यापि पृष्ठतोऽवस्थितं पृष्ठमुच्यते । प्रतिग्रह इति । पृष्ठाख्यानीकात् द्विशतधनुर्व्यविहितं पृष्ठतोऽवस्थितं राजावस्थानत् प्रतिग्रह उच्यते । इत्यवं व्यूहशास्त्रक्षैः सप्ताङ्गो व्यूह इष्यते । तद्यथा — उरस्य कक्ष्य पक्ष्य कोटि मध्य पृष्ठ प्रतिग्रहाङ्गं रिति ॥ ३१ ॥

आवार्यमतान्यभिधातुमाह — उरस्येति । उरस्यं क्द्र्यं पक्ष्यं प्रतिग्रहृद्वेत्येवंविधो व्यृह्ये विज्ञातो गुरोवृहस्पतेः । अत्र प्रोरस्य प्रपक्ष्यापरपर्यायाः मध्य पृष्ठ कोटयः उरस्यकक्ष्यपदैः संगृहीताः इति सप्तांङ्गः । शुक्रस्य मतेनायमेव व्यूहः पक्ष्याभ्यां (कक्ष्याभ्यां ) परिवर्ष्तितो भवति । तथा च कक्ष-प्रकक्षाभ्यां विना पश्चाङ्ग इत्यर्थः ॥ ३२ ॥

> अभेद्याः कुलजा मेध्या<sup>55</sup> लब्धलक्ष्याः<sup>56</sup> प्रहारिणः। सेनाङ्गपतयः कार्या दृष्ट्युद्ध<sup>56</sup> प्रतिक्रियाः॥ ३२। प्रवीरपुरुवैरेतैस्तिष्ठेयुः<sup>57</sup> परिवारिताः। अभेदेन<sup>58</sup> च युध्येरन् रक्षेयुश्च परस्परम्॥ ३३। फल्गु सैन्यस्य<sup>59</sup> यत्किश्चिन्मध्ये ब्यूहस्य तद्भवेत्। युद्धवस्तु च यत्किश्चित् प्रायस्तज्जधने<sup>60</sup> भवेत्॥ ३४।

<sup>55</sup> मौला

<sup>56</sup> लक्षाः

<sup>56</sup>a युद्धद्रष्ट

<sup>57</sup> रेते तिष्ठेयुः

<sup>58</sup> अभेदेनैव

<sup>59</sup> सैन्यं च

<sup>60</sup> प्रशस्तं जघने

- 32. Persons indefatigable, belonging to (warrior) family, hereditarily in service, possessing sure aim and capable of reacting promptly (i.e., taking necessary retaliatory measures) watching the development of war, should be appointed commanders of different units of the army (Scnāṅgapati).
- 33. They (commanders) should take their positions in the midst of expert warriors (*Pravīra puruṣa*), fighting indefatigably and guarding one another.
- 34. Ordinary soldiers (phalgu sainya, not as efficient as praviras) should be placed in the middle or central division of the vyūha and the war machines (catapults etc), whatever those may be, should be in the rear part.

अभेद्या इत्यादि । लब्धलक्ष्या इति प्रहर्तुं किल्पता लक्ष्या लब्धा येः । तमभिहर्तुं प्रारब्धा इत्यर्थः । सेनाङ्गपतय इति हस्त्यश्वादि सेनाङ्गानां चतुर्णां पतयोऽधिष्ठातारः कार्याः । शेषं प्रतीतम् ॥ ३२ ॥

सेनाङ्गप्रतिविधेयमाह—प्रवीरैरित्यादि । श्लोकार्थं प्रतीतम् ॥ ३३ ॥

फल्गुसेन्यिमिति । फल्प्वसारं सैन्यं च यत् पत्त्यश्चरथिद्विपादिकं मध्ये व्यूहस्य सप्ताङ्गस्य तद्भवेत् । युद्ध (व्यूह ?) मध्याङ्गपरिकल्पना तत्नेवेति भावः । युद्धवस्तु यत्किश्चिच्छस्त्रावरणौषध-जलाहारादि प्रायस्त जघने पृष्टानीके भवेत् । जघन परिकल्पनादिप्रसङ्गौ व्युह एवेति ॥ ३४ ॥

> युद्धार्थ' युद्धकुशलं चण्डानीकं<sup>61</sup> प्रयोजयेत्<sup>61</sup> । युद्ध' हि नायकप्राणं<sup>62</sup> हन्यते<sup>62</sup> तदनायकम् ॥ ३५ ।

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> युद्धकुशली मुण्डानीकं

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>ª नियोजयेत्

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> नायकलाणं

35. To meet the exigencies of war an expert warrior may be set up as a dummy  $(mundan\bar{\imath}kam)$  of the king (so that his own forces may be inspired to feel the royal presence and the enemy's attention is diverted). War is the soul of the  $n\bar{\imath}yaka$   $(vijig\bar{\imath}yu)$ , i.e., war depends upon the integrity of the  $n\bar{\imath}yaka$  and without him  $(a n\bar{\imath}yaka)$  the army is annihilated.

प्रतिष्रहानीकसेव विशेषमाह —युद्धार्थमित्यादि । युद्धं संग्रामस्तद्र्थं युद्धकुशलो विजिगीषुः, वीरपुरुषकिल्पतं छत्रचामरादिरिहितं सुसन्नद्धं मुण्डानीकिमित्युच्यते, तत्प्रयोजयेत् । तत्रस्थो राजा नरैर्न विभाव्यते । ततश्च रिक्षितो भवति । हि यस्मात्, युद्धं नायकप्राणं, विजिगीपुरेव नायकः स्वप्राणभूतः । हन्येत तदनायकं तत्र । प्रतिष्रहस्थान एव अनायकं सैन्यं हन्येत । तद्भयात् सर्वे युध्यन्त इति भावः ॥ ३५ ॥

व्यूहोऽनुपृष्ठमचलः पत्त्यश्वरथदिन्तिभः।
तथाप्रतिहतो क्रेयो हस्त्यश्वरथपित्तिभः॥ ३६।
उरिस स्थापयेन्नागान् प्रचण्डान् कक्षयो रथान्।
हयांश्च पक्षयोव्यूहो मध्यभेदी प्रकीतितः॥ ३६ क \*।
मध्ये देशे व हयानीकं रथानीकं तु कक्षयोः।
पक्षयोश्च गजानीकं व्यूहोऽन्तिभदयं स्मृतः॥ ३७।
उरिस स्थापयेन्नागान् प्रचण्डान् कक्षयो रथान्।
रथाभावे तु मितमान् विश्व नागानिव प्रकल्पयेत्॥ ३८।
बिभज्य प्रक्षिपेन्मध्ये व पत्त्यश्चरथकुजरान्।
( मध्ये कुर्वीत नागेन्द्रान् पत्त्यश्चरथकुजरान्।
प्रभ्ये कुर्वीत नागेन्द्रान् पत्त्यश्चरथवारितान्॥ )
यदि स्याद् दण्डवाहुत्यं तदावापः व प्रकरिततः॥ ३६।
धनुः व सूची च दण्डश्च शकटो मकरध्वजः।
व श्रम्भादयो महाव्यूहास्तदाकारान् प्रकर्ण्येत्॥ ४०।

The śloka is omitted in the B.I. text, but commented upon in the tīkā.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> मध्यदेशे

<sup>63</sup>a सवज्ञ

<sup>84</sup> प्रक्षिपेद् ब्यूहे रथपत्त्यश्वकुझरान्

<sup>65</sup> स चावापः ; सेनावापः स कीर्तितः

<sup>66</sup> इयेन: सूची च वच्चश्व शकटं मकरव्वजः

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> इत्येवमादयो व्युहाः शास्त्रज्ञेः समुदाहृताः

श्लोकोऽयं मुद्रितपुस्तके पतितः। परन्तु टीकायां व्याख्यातः।

क्षेत्रस्य अत्रार्द्धस्थाने अपरार्द्धं मुद्रितपुस्तके मुद्रितं तदर्द्धन्तु अत्र सङ्गतम् । अस्य
 शेषार्द्धन्तु एकचत्वारिशदङ्कित श्लोकस्य पूर्वार्द्धस्थाने मुद्रितम् ।

- 36. The vyūha in which the infantry, cavalry, chariots and elephants are arrayed one behind the other is known as Acala vyūha i.e., the infantry is placed in either pakṣa or wings in the front, cavalry in the uraṣya or middle, chariots on either kakṣa or rear wings and elephant in the pṛṣṭha or rear middle. If on the other hand, elephants are placed in the front and infantry at the rear it will be Apratihata vyūha. (Such an array will be irresistible).
- \*36A. When the mighty elephant force constitutes the central part (of the front) with chariots in either kakṣa (rear wings) and cavalry in either pakṣas (front wings), it is known as Madhyabhedi-vyūha (which is capable of penetrating into the enemy's array).
- 37. When the cavalry forces constitute the middle part, chariots the kakṣas and clephants the pakṣas, it is known as Antabhid vyūha (which crushes the enemy flanks).
- 38. In place of chariots horses may be posted and foot soldiers in the places marked for horses, and in all other places elephants may be deployed in the absence of chariots.
- 39. In this way the vyūha should be arrayed in divisions of chariots, infantry, cavalry and elephants. Elephant forces may also be placed in the middle surrounded by regiments of infantry, cavalry and chariots. If however forces are found to be surp us after deployment in the vyūha, they are known as Avūpa forces, (which may be kept in reserve for replenishment of respective units, as and when necessary).
- 40. According to experts in planning vyūhas, the major arrays (mahāvyūhā) ore described to be bow-shaped (dhanu), needle-pointed (sūcī), shaped like a staff (danda), cart-shaped (śakaṭa) and that bearing makara ensign (makaradhvaja). Two other arrays are mentioned in another edition, viz., hawk-shaped (śycna) and thunder-shaped (vajra), according to the suitability of time and place.

दण्डाकाररहितान् न्यूहामभिधातुमाह—न्यूहऽजुपृष्टमचल इति । अजुपृष्टमिति वीप्सा द्रष्टन्या । अजुपृष्टमजुपृष्ठं पत्त्यश्वरस्वन्तिभिविन्यस्तेरयं न्यूहोऽचलानामको भवति । तद्यथा पत्तीनां पृष्ठताऽश्वाः । अञ्चलत्वं च सर्वेषां पृष्टतः स्थितैः दिन्तिभिरिति भवति । तथा हस्त्यश्वरथपत्तिभिः अप्रतिहतो नामकः न्यूहः होयः ॥ ३६ ॥

उरसीत्यादि । उरिस स्थापयेक्वागान् प्रचण्डान् कक्षयो रथान् हर्याश्च पक्षयोर्व्यूहो मध्यभेदी प्रकीर्तितः, मध्यं शत्रबल्स्य भिनत्तीति ॥ ३६ क ॥

अन्तिभिदं व्यूह्मिभधातुमाह—मध्यदेश इत्यादि । परानीकमन्तिस्थितैईस्तिभिरन्ते भिनत्तीति व्यूहोऽयमन्तिभिदिति ॥ ३७ ॥

बलाङ्गानां कस्यचिदभावे व्यूहिवधौ विधेयमाह्—स्थस्थान इति । स्थस्थाने ह्यान् स्थाभावे सित, ह्याभावे ह्याभ्रये ह्यस्थाने पदातीन्, स्थाभावे नागानेव द्यात् सर्वत्रेति प्रतीतम् ॥ ३८ ॥ बलानां बाहुत्ये विधेयमाह्—विभज्येति । अनीके पत्त्यस्वस्थकुक्तरान् विभज्य साकारे वा व्युहे

प्रक्षिपेत् यदि स्याद्ग्ण्डबाहुल्यं बलप्राचुर्यं स व्यूह आवापः प्रकीर्तितः, अधिकबलानामावपनात् प्रक्षेपणात् ॥ ३६ ॥

महाव्यूहश्च भेदानभिधातुमाह—धनुरिति ( झ्येनरिति वा )। श्लोकार्थसुगमः ॥ ४० ॥

मण्डलोऽसंहतो भोगो दण्डश्चेति मनीविभिः।
कथिताः <sup>674</sup> प्रकृतिव्यूहा भेदास्तेषां <sup>674</sup> प्रकृतित्यः॥ ४१।
यः स तं व्यूद्य मितमान् काले स्थाने प्रकल्पयेत्॥ ४१ क।
तिर्यग्वृत्तिश्च <sup>68</sup> दण्डः स्यादु भोगत्वाद्वृत्तिरेव <sup>69</sup> च।
मण्डलः सर्वतोवृत्तिः पृथग्वृत्तिरसंहतः॥ ४२॥ ।
प्रदरो दृढ्कोऽसद्यश्चापो वै <sup>70</sup>तिद्वपर्ययः।
प्रतिष्ठः सुप्रतिष्ठश्च श्येनो विजयसञ्जयो ॥ ४३।
विशालविजयः सूची स्थूणाकर्णश्चम् मुखः।
सुखाख्यो <sup>71</sup> वलयश्चैव दण्डभेदाः सुदुर्जयः॥ ४४।

भोगोर्द्धावृत्ति ; भोगोऽन्वा ; भोगोऽन्यावृत्तिः ; भोगत्वाद्वृत्ति इति पाठः न सम्यक्

<sup>70</sup> श्चापस्तत्कुक्षिरेव च

71 ऋपास्यो ; रथासो

41. Prakṛti vyūhas are considered by the wise to be of four varieties, viz., maṇḍala, asanhata, bhoga and daṇḍa.

41A. The intelligent ruler should plan his array of army considering

the suitability of time and place.

42. The special feature of the Dandavyūha is the angular projection of both its wings (as the bird flies), and that of the bhoqavyūha is that its wings are shaped like the raised hood (bhoqa) of the serpent, and that the vyūha is arranged in a semicircular composition (ardhāvṛttircēa). Mandala vyūha is almost a circular composition with attacking points on all sides (sarvatomukha). The composite array in which the different wings of the army charge simultaneously but separately is called the Asanhatavyūha.

43-44. Different forms of the dandavyūha are pradara, drdhaka, asahya, cāpa, or alternatively capakuksi, pratistha, supratistha, syena, vijaya, sanjaya, višālavijaya, sūcī, sthūnākarna, camūmukha, sukhākhya

ṛṣāsya), balaya and sudurjaya.

साकारव्यूहानां तद्भेनां चोद्देशमभिधातुमाह—मण्डल इत्यादि । मण्डलश्चासंहतश्च मण्डलासंहतौ वक्ष्यमाणलक्षणौ । भोगो दण्डरचैताविप वक्ष्यमाणलक्षणांवविति चत्वार एव मनीपिभिः प्रकृतिव्यूहा विकृतिरहिता प्रकीर्तिताः ॥ ४१ ॥

<sup>\*</sup> अस्य श्लोकस्य शेषार्द्धं मुद्रित पुस्तके नास्ति

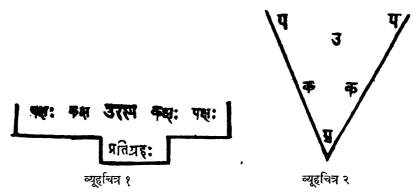
<sup>67</sup>a चत्वारः

<sup>671</sup> भेदास्त्वेषां

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> स्तु

दण्डादिच्यूहानां स्वरूपमभिधातुमाह—तिर्यग्वृत्तिरित्यादि । तिर्यग्वृत्तिर्वर्तनमवस्थितिर्यस्यासौ दण्डः । दण्डस्य वंशादिकस्य वामदक्षिणभागावस्थितस्य तिर्यग्वृत्तिभवति । ताद्वृशस्येव दण्डस्य व्युहस्य भवतीत्यर्थः । यथा—

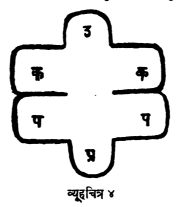
### पक्षः (१) कक्षः उरस्य कक्षः पक्षः (१) प्रतित्रहः (१)



भोगोऽर्द्धावृत्तिरेवचेति<sup>20</sup>। भोग इति सपेभोगाकारस्वात्। सा च वृत्तिता (अर्द्ध-वृत्तिस्तावदस्य)<sup>21</sup> दण्डस्य व्यूह्स्य सपेभोगस्येवेत्यर्थः। तिर्यग्वृत्तिलिखितोऽपि अर्द्धावृत्तो<sup>22</sup> द्रष्टव्यो ऊर्द्धदृष्टियौभोगो व्यूहः। यथा



मण्डलः सर्वतो वृत्तिरिति । मण्डलाकारे सर्वतो मुखत्वात् सर्वतो मुख इत्यर्थः । तद्यथा



संहताकारे व्यूहे पृथग्वृत्तिरसंहत इति । उक्तानीकान्तरालात् पृथग्वृत्तिर्व्यवहित इत्यर्थः । तद्यथा

असंहतो व्यूहः ॥ ४२ ॥



- <sup>90</sup> भोगोन्वावृत्तिभिरेव
- <sup>81</sup> अन्वावृत्ति

<sup>2 2</sup> अन्वावृत्तो

दण्डप्रकृतिभेदान् व्यूहानभिधातुमाह—प्रदर इत्यादि । विशालविजय इत्यादि च । इत्यादि च । इत्येते दण्डस्य विकृतौ सप्तदश भेदा भवन्ति ॥ ४३ ॥ ४४ ॥

अतिकान्तः प्रतिकान्तः कक्ष्याभ्याश्चै कपक्षतः । अतिकान्तश्च<sup>73</sup> पक्षाभ्यां त्रयोऽन्यस्तु <sup>73</sup> विपर्ययः ॥ ४५ । एश्चोरस्यैरतिकान्तः प्रविष्टोऽन्यो विपर्यये । । ४६ । स्थूणापक्षो धनुः पक्षो <sup>74</sup> द्विस्थूणो दण्ड ऊर्द्धगः ॥ ४६ । द्विगुणान्तस्त्वतिकान्त <sup>75</sup> पक्षोऽन्योस्य विपर्ययः <sup>75</sup> । द्विनुर्दण्ड इत्येवं <sup>76</sup> क्षे या लक्षणतः क्रमात् ॥ ४७ ।

<sup>72</sup> कक्षाभ्यां कक्षपक्षतः ; पक्षाभ्याम् व पक्षतः

<sup>73</sup> स्तु

734 लगोऽन्येत् विपर्यये

74 धन्त्रपक्षी

75 द्विगुणान्त्यस्त्र्याभ

<sup>758</sup> विपर्यये

<sup>76</sup> इत्येत

- 45. The *Dandavyūha* may be arrayed to charge with the *kakṣa* wings, or simultaneously with the *kakṣa* and *pakṣa* wings, or only with the *pakṣa* wings, then they will be designated as *pradara*, *dṛdhaka* and *asahya* respectively, failing which three alternative forms of array (viz., *cāpa*, *cāpakukṣi* and *pratiṣṭha*), may be arranged
- 46. Another alternative form (supratistha) is advancing the pakṣa wings and supported by the kakṣa wings in depth, attacking with the urasya unit. Failing, the next alternative (śyana) may be adopted or it may be sthāṇāpakṣa (or vijaya in which both wings are strengthened with three units), or dhanuhpakṣa (or sañjaya in which wings are arranged in the shape of bows) or dvisthāṇa (or viśālavijaya with wings doubly strengthened) or daṇḍa-urdhaga (or sūcī) arrayed pointedly in the form of a staff or a needle,

47. When the projecting ends of pakṣas are doubled, it is sthāṇā-karṇa, when trebled it is camāmukha, and the latter when reversed, it is ṛṣāsya. With double or fourfold daṇḍa formation it is balaya or durjaya.

प्रदरादोनां रुक्षणान्याह—अतिकान्त इत्यादि । अतिकान्तः कक्षा(पक्षा)भ्यामविपर्यय इत्यर्थः । स एव दण्डः कक्षा(पक्षा)भ्यामितकान्तश्वातिकम्यगतः प्रदरो भवति उभयकक्षस्थ परानीक प्रदरणात् । तस्याकारः—

(१) प्रदरः। **क क** क प उ प प्र

प्रतिकान्तः (कक्षपक्षत इति )। (कक्षाणां )पक्षाणां प्रतिक्रमणं पश्चाद्गमनम् । ततो दृढ्को भवति । तस्याकारो यथा—

(२) दूढ्कः। पक पक प्र

अतिकान्तश्च(स्तु) पक्षाभ्यामतिकस्य गताभ्यां पक्षाभ्यामसह्यो व्यूहः यथा असह्योऽयं—

(३) असह्योऽयम्। पपप कउप प्र

त्रयोऽन्ये तु विपर्यय इति । व्यूहिलतयस्य विपर्यये (प्रदर्गविपर्यये ) चापः, कक्षाभ्यां प्रतिकान्त-त्वात् । चापसंज्ञा चाकारप्रतिपादनात् । यथा—

(४) चापः। **क क** प्र

दूढ्कविपर्यये चापकुक्षिः, अतिकान्त ( कक्ष ) पक्षत्वात् । यथा —

(५) चापकुक्षिः। **प कप** उ

असह्य विपर्यये प्रतिष्ठः प्रतिकान्त पक्षत्वात् । तदाकारो यथा---

प्र

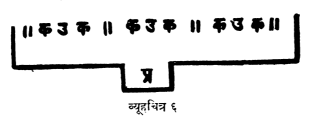
q

पक्षोरस्यैरतिकान्तः प्रविष्टोऽन्य इति । पक्षाभ्यामितकान्त उरस्येन प्रविष्टः अन्यः सुप्रतिष्ठः । यथा —

(७) सुप्रतिष्टः। प प क क उ

पुनरन्यो विपर्यये । पक्षाभ्यां प्रविष्ट उरस्येनातिकान्तः स्थेन इति । स्थेनाकारत्वात् स्थेनारूयः यथा---

स्थूणापक्षः । पक्षयोः स्थाने स्थ्णाव्यूहो यस्यासौ स्थृणाव्यूहो यस्यासौ स्थृणापक्षः । यथा— (१) विजयाख्योऽयम् ।



धनुः पक्ष इति । चापन्यूहौ पक्षयोः स्थाने यस्यायौ धनुः पक्षः । एवम् — (१०) सञ्जयाख्योऽयम् ।



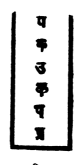
द्विस्थूण इति । द्विगुणितस्थूणो विशालवियाख्यो व्यृहः । यथा-—

(११) विशालविजयः।



### कामन्दकीय नीतिसारः

दण्ड ऊर्द्धग इति । ऊर्द्धगो दण्ड इत्येवं सूची व्यूहो भवति । यथा— (१२) सूचौ व्यूहः ॥ ४३ ।

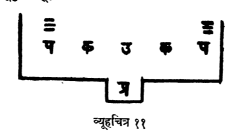


व्यूहचित्र ६

द्विगुणान्त्य इति । द्विगुणावन्त्यौ पक्ष्यौ यस्य । स्थूणाकर्णाख्योयम् । यथा— (१३) स्थूणाकर्णः ।



त्र्यभिकान्तपक्ष इति । यथा— (१४) अयं चमूमुखो व्यृहः ।

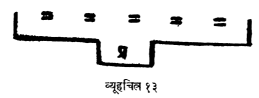


अन्योऽस्य बिपर्यय इति । अस्य चमूमुखस्य विपर्यये ऋषास्यः, त्रिप्रतिकान्तपक्षत्वात् । यथा— (१५) ऋषास्योऽयम् ।



द्विचतुर्दण्ड इतीति । द्विदण्डोऽत्र दण्डौ अयं बलयः । यथा—

(१६) बलयः।



चतुर्दण्डो(सु)दुर्जयः । तदाथा— (१७) (सु) दुर्जयः ॥



गोमूितकाऽहिसञ्चारी <sup>77</sup> शकटो मकरस्तथा । भोगभेदाः समाख्यातास्तथा परिपतन्तकः <sup>78</sup> ॥ ४८ । (गोमूितका गवां मूत्ररेखाकारो विभाज्यते । अहेश्च सरणस्थानं चाहिसार्यभिधीयते ॥ ) दण्डपक्षो युगोरस्यः शकटस्तद्विपर्ययः <sup>79</sup> । मकरो ज्यवकीर्णश्च<sup>80</sup> शेषः कुञ्जरराजिभिः <sup>804</sup> ॥ ४६ ।

- 48. Different varieties of *Bhogavyūha* are *gomūtrikā*, *ahisārī*, *śakaṭa*, *makara* and *paripatatantaka* (*gomūtrika* is that which takes the shape of flowing urine of cows, and *ahisārī* reflects the serpentine movement).
- 49. When the wings (kakṣas and fakṣas) are arranged like daṇḍas with double units of urasya (middle), it is śakaṭā or chariot-shaped vyūha, and in the reversed order (i.e., double units of urasya at the base) it is makaravyūha, and the last one, the paripatantaka vyūha is a form of makara vyūha, the central part of which is strengthened by concentration of units of elephants and of cavalry forces (kuūjara-vūjibhih).

भोगभेदानामुद्देशमाह—गोमूत्रिकेत्यादि । इति प्रतीतम् ॥ ४८ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> काऽहिसारः च ; कार्द्धराजी च

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> परिपतन्तिकः

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> स्तद्विपर्यये

<sup>80</sup> व्यवकणीं च ; व्यवकीणीं च

<sup>&</sup>lt;sup>808</sup> कुझरवाजिभिः

एतेषां निर्देशमाह—गोमूत्रिका गवामित्यादि । गोमूलिका गवामूलरेखाकारो विद्यते यस्याः सा । अहिसर्पणस्थानं चाहिसार्थभिधीयते । अनयोः प्रस्तारस्तद्यथा—

### (१) गोमूत्रिकाव्यृहः।



### (२) अहिसारी व्यूहः।



दण्डपक्ष इत्यादि । दण्डपक्षो युगोरस्यः शकट इति । दण्डच्यूहः सकलपक्षस्थाने यस्यासौ दण्डपक्षः । युगोरस्य इति युग्मोरस्यः । उरस्यं द्विगुणं विधेयमित्यर्थः । अर्थापत्त्याकक्षानीके विधेये । स शकटस्तस्याकारो यथा —

तद्विपर्यये मकर इति । सर्वशकटसंख्यो विपर्ययमुखो मकरः । तद्यथा—

प प (४) मकरः। क उ उ क व्यवकीर्णश्च शेषः कुझरबाजि(राजि)भिरिति । पारितः पताकाकारोऽयं शेवः परिपतन्तिकाख्यो व्यहो मध्ये कुझरवाजि(राजि)भिर्व्यवकीर्णौ मध्यदेशे कुझरैरिधिष्टितो वाजिभिश्वभवितमकर एवंति ।

प = प (५) परिपतिन्तिकः ॥ क उ उ क प्र

मण्डलन्यूहमेदी च सर्वतोभद्रदुर्जयी। गजानीको<sup>81</sup> द्वितीयस्तु प्रथमः सर्वतोमुखः॥ ५०।

### 81 अष्टानीको

50. Mandala vyūhas are of two types, sarvatobhadra and durjaya, the first one is provided with mukhas or attacking points on all sides of the vyūha and the special features of the second one (durjaya) is that it is eight pronged (aṣṭānīka) (double units in each of the two kakṣas and two pakṣas), or spearheaded by war elephants (gojānīka).

मण्डलभेदावाह —मण्डलेति । मण्डलव्य्हभेदौ सर्वतोभद्रदुर्जयौ । प्रथम सर्वतोमुखः । गजानीक वा अष्टाणीको दुर्जयः । तदाथा—



अर्द्ध चन्द्रक उद्घारो<sup>82</sup> बज़ो भेदास्त्वसंहतेः<sup>83</sup>। तथा कुक्कुट (कर्कट) श्रङ्गी च काकपादी च गोघिका ॥ ५१। तिचतुः पश्चसैन्यानां<sup>84</sup> क्षेया आकारभेदतः। इति व्यूहाः समाख्याता व्यूहभेद प्रयोक्तृभिः॥ ५२।

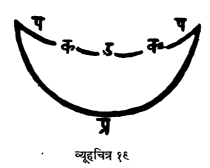
<sup>82</sup> उदानो 83 संहते

<sup>• •</sup> पश्चसेनाभिज्ञेया

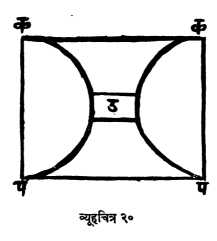
- 51. Ardhacandraka, uddhāna (or udyānaka) and vajra are the varieties of asamhata vyūha and so also kukkuṭaśṛṅgī or karkaṭaśṛṅgī, kākapādī and godhikā.
- 52. Variety of shapes of (asamhata) vyūhas depends on whether it is three-pronged or four-pronged or five-pronged. These are the different forms of vyūhas, according to experts in the technology of vyūhas.

असंहतभेदानभिधातुमाह—अर्द्धचन्द्रक इत्यादि। प्रतीतम् ॥ ५३ ॥

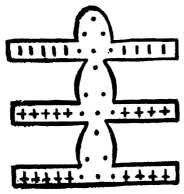
प्रवेशनिष्कासप्रसरणवत्सैन्यसंख्याभिस्तानाह—त्रिचतुः पश्चेत्यादि । स्रिसैन्योऽर्द्धचन्द्रकः अर्द्धचन्द्रकः। तद्यथा—



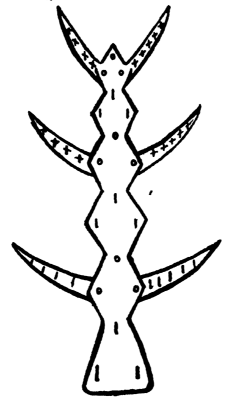
उद्धार ( उद्धान )-श्रतुः सन्यः । तद्यथा—



### पश्चसैन्यो वजः। तदाथा--



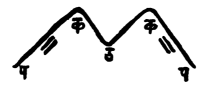
ब्यूहचित्र २१ अथवा वज्रंनाम शतकोटिकाण्ड—प्रत्युप्तासिव्यहसमागृत वज्रादि धनुर्वेदोक्तायुधाकारो वज्रव्यूहो यथा—



व्यूहचित्र २२

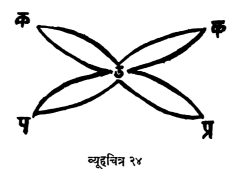
### कामन्दकीय नीतिसारः

# त्रिसैन्यएव कर्कटश्ङ्गग्राख्यस्तद्यथा—

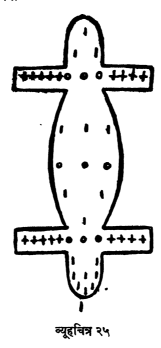


व्यूहचित्र २३

# तथा चतुः सैन्यः काकपदिका यथा-



तथा पचिभः गोधिका यथा-



पते सप्तदशप्रोक्ता दण्डव्यूहाश्च<sup>84</sup> पञ्चथा। तथा व्यूहद्वयक्षेव मण्डलस्य प्रयोक्तिः ।। ५३। असंहतास्तु षड् व्यूहा भोगव्यूहाश्च पञ्चघा । व्युहर्ज्ञ स्ते प्रयोज्याः स्युर्युद्धकाल उपस्थिते ॥ ५४। [ श्येनः सूची मुखोवजः शकटो मकरोऽम्बुजः। इत्यादयः स्मृता व्युहास्तदाकारान् प्रकारयेत् ॥ । ५४ क

इति व्युद्द विकल्पो नाम पञ्चित्रज्ञं प्रकरणम्।

### 84 ख

- 53-54. There are seventeen varieties of dandavyūha, two of mandala vyūha, six of asamhata vyūha and five of bhoga vyūha, (a total of 30 varieties). The ruler, conversant with vyūha formations, should array his army (as necessary in consideration of the advantages of time and place) when war breaks out.
- 54/1. Syena, sūcīmukha, vajra, sakata and aquatic makara, are the vyūhas that are designed according to their respective forms and features.

एते इत्यादि । असंहतास्त्वित्यादि । इयेन इत्यादि । प्रतीतम् ॥ ५३ ॥ ५४ ॥ ५४ क । इति व्यह्विकल्पो नाम पश्चित्रं प्रकरणम् ।

३६। प्रकाशयुद्ध प्रकरणम्।

पक्षादीनामनीकेन हत्वा शेवं परिक्षिपेत । तरसा ( उरसा ) च समाहत्य कोटिभ्यां परिवेष्टयन्<sup>87</sup> ॥ ५५ । परकोटिम्पक्रम्य 88 पक्षाभ्यामप्रतिग्रहः 89। कोटिभ्यां जधने १० इन्यादुरसा च प्रपीडधेत्॥ ५६।

86 मधेकेन हत्वा शेर्पैः

87 परिवष्टयेत

<sup>88</sup> परकोटि समाकम्य ; प्रतिकोटि

<sup>89</sup> पक्षाभ्यां सप्रतिग्रहः

९० जघनं

### Prakarana 36.

Prakāśa yuddha: The conduct of open war

Penetrating (the enemy formation with either paksa (wing) of the army, and consolidating his central (urasa), the vijigīṣu shou'd throw (i.e., employ the rest of the units to attack and besiege the enemy ranks with his own koti units.

56. Charging the outer flanks (parakoti) by both the pakṣa units, without disturbing his pratigraha (the reserve unit at the rear), or along with his reserve unit (sapratigrahoḥ) he should assail the rear flanks and bring pressure on the central part (of the enemy vyāha) in order to force them to surrender.

पक्षादीनामित्यादि । परकोटि इत्यादि । प्रतीतम् ॥ ५५ ॥ ५६ ॥

एवं व्यूह<sup>91</sup> प्रयत्ने न यत्नवानवनीयितः<sup>91</sup> । विदारयेदु व्यूहजातं वर्लेश्च<sup>92</sup> द्विषताम् बरुम् ॥ ५७ । यतः फल्गु यतोऽभिन्न<sup>:93</sup> यतो दुष्टे<sup>94</sup>रधिष्ठितम् । ततो रिपुबरुं हन्यादारमानं<sup>95</sup> चापि वृ`हयेत् ॥ ५८ ।

- 91 एवं व्यक्ष ; एवं व्यक्ष प्रयोगेश्व
- <sup>918</sup> यत्नवान् पृथिवीपतिः ; यत्नवान् ध्वजिनीपतिः
- <sup>92</sup> व्य्हकृतेर्वलैविद्विषतो <sup>93</sup> यतो भिन्न
- 57. An energetic ruler should carefully array his forces in proper  $vy\bar{u}ha$  formation and with his own arrayed forces crush the forces of the enemy.
- 58. The ordinary, separated or detached, and corrupt soldiers of the enemy should be crushed by the ruler's own superior forces.

एविमिति । यतः फल्गु इत्यादि । प्रतीतम् ॥ ५६ ६० ॥

अरि (सारं) द्विगुणसारेण फत्गु सारेण पीड्येत्। संहतं च गजानीकैः प्रचण्डैरेव<sup>96</sup> वारयेत्॥ ५६। दुर्जयान् करिणः सिंहवसासिक्तेर्महागजैः<sup>97</sup>। आहन्यात् करिणां<sup>98</sup> वाथसमूहैं<sup>,988</sup> साध्वधिष्ठितैः॥ ६०।

- º ह रपसारयेत् ; रवधारयेत् ; प्रयत्ने नाबदारयेत्
- <sup>97</sup> मेतङ्गजैः
- <sup>98</sup> सेन्यसमृहैः
- 98 करिणीनां वा
- 59. The superior forces of the enemy should be assailed by the doubly superior forces (of the  $vijig\bar{\imath}_s u$ ) and the ordinary soldiers by the superior. The consolidated units of the enemy should be liquidated by units of furious elephants.
- 60. The invincible elephants (of the enemy) should be charged by rutting elephants besmeared with lion's fat (or covered by lion's skin

simhavasāsiktailh) or captured by employing she-elephants (karmīnim) mounted by expert riders.

सारं द्विगुण सारेणेत्यादि । दुर्जयानित्यादि । प्रतीतम् ॥ ६१ ॥ ६२ ॥

<sup>९९</sup>सलोहजालेंद्र ढवद्धदन्तैः

सकिएतैह्रजित पादरक्षेः 100 ।

प्रवीरयोधे मददुर्निवारे-

हन्याद गजेन्द्र द्विपतामनीकम् ॥ ६१ । एकोऽपि वारणपतिर्द्धिपतामनीकं

व्यक्तज्ञिहन्ति 'व'मदसत्त्व गुणोपपन्नः। नागेषु हि क्षितिभूजां 102 विजयो निवद्ध-स्तस्माद गजाधिवलो तपतिः सदा स्यात् ॥ ६२।

इति प्रकाशयुद्धं नाम षट्त्रिशं प्रकरणन् ॥

इति कामन्दकीये नीतिसारे गजाश्वरथपत्तिकर्माणि, पत्तश्वरथगजभूमयः, दानकल्पना, व्यद्दविकल्पः, प्रकाशयुद्धं नाम विशः सर्गः समाप्तः ॥

### समाप्तश्वायं कामन्दकीय नीतिसारः॥

99 सर्वाजनद्वे दृढ्वद्धदन्तः ; वन्धदन्त 100 स्जित पादपोपीः

101 युक्तं निहन्ति

<sup>102</sup> श्रितिभवां

- 61. The forces of he enemy should be crushed by tusker elephants, irresistible due to rutting, covered by defensive iron network and attended by well-trained and energetic followers and expert warriors
- 62. A leader war elephant in rut possessing fighting qualities can kill detachments of enemy forces alone. A ruler's (vijiqīṣu's) victory depends on his elephant forces. Hence a ruler should always be endowed with a strong contingent of elephants

मर्वाइनद्धैरित्यादि । एकोपीत्यादि । प्रतीतम् ॥ ६१ ॥ ६२ ॥

इति कामन्दकीय नीतिसार ठीकायामुपाध्याय-निरपेक्षायां गजाश्वरथपत्तिकर्माण-पत्तरवरथगजभूमयः-दानकञ्पना-ज्युहविमल्प-प्रकाशयुद्धंनाम विंगः सर्गः। समाप्तोणयं त्रन्थन् ॥

# GLOSSARY OF SELECT TERMS ON POLITY AND ADMINISTRATION:

The Figure in Roman within brackets indicates the Sarga where the term occurs and the numerical figures indicate respectively the prakarana, sloka and the pages, e.g., the term Abhrta (XVI, 22: 67 296) is to be consulted in Sarga XIV. Prakarana 22 Sloka 67 and at page no. 296.

Abhṛta (XIV, 22 : 67, 296)

ill-paid soldiers : one of the vyasanas of the army

Adeśastha (IX, 14 · 26, 38) . 188. 192

a refugee prince with whom no alliance should be made

Adevamātrka (IV, 7 : 52 : 84)

Area not dependent on rains for cultivation (irr) gated land)

Adista Sandhi (IX, 14 15 185)

Peace concluded with a more powerful enemy on condition of the weaker king ceding a part of his kingdom to the stronger.

Akranda; (VIII, 12: 17: 156; X, 15: 30) 215.

an ally in the daśamaṇdala especially at the rear.

Antahprakopa (IX, 14 67) 200: XVI, 24: 20: 331

internal dissension or disturb ances.

Antarvamsika Sainya (XVII. 25 9), 354

-- armed guards of the interior for the security of the ruler.

Apanaya (I, 1:38) 19

injustice.

Arişadvarga (I, 1 : 57) : 27 [Satruşadvarga (I, 1 : 60) : 28

\_\_ Six passions: lust, anger.

greed, delight, conceit and arrogance.

Arisampad (V, 8 : 4) : 97 enemy prosperity.

Astavarga (V, 8: 79): 121

Eight sources of state income,
-agriculture, trade routes,
fortifications, dams and reser
voirs, enclosures for elephant,
mines, forests and reclama
tion of uninhabited settle
ments.

Attivigrahi (1X, 14 74) 203 a war-nonger (king)

Atmānuşa-Sandhi (IX, 14 16 186)

treaty concluded by a weaker ruler with a stronger power by offering himself along with his armed forces.

Atmasampad (1, 1 23-24) 12 essential qualities of a king.

Audakadurga (1V, 7 · 59) · 87 a type of fort, protected by flowing waters.

Aurasam (IV, 7:74):92

a class of friends, related by blood.

Avinaya (1, 2: 71: 33)

lack of self-restraint, indisciplined.

Āyadvāra (V, 8:74): 120

Sources of state income departments of revenue collection etc

Ayattam (I, 1: 12): 7

dominion of a king

Nyukta (V, 8:82:85): 123, 124

State officials (oppressive): one of the sources of fear to the subjects.

Bāhyaprakopa (XVI, 24: 21):

332

- external disturbances

Bhaujanga-vṛtti (X, 15 · 35 : 266) policy of snakes, i.e., biting on the slighest provocation.

Bhinna-kūṭa (XIV, 22: 71: 296)

-- army in a confused state.

Bhisagbheda (IX, 14: 70: 201) Estrangement or defection of the court-physician and secret administration of poison.

Bhūguṇa (IV, 7: 50: 84)

Qualities of arable land,

Caryā (XVI, 24: 48: 345)

regular exercise or parade of the army.

Danda (IV, 7: 65-67: 89) (VI, Kantakaśodhana

10:15:131).

- (a) punishment
- (b) army
- (c) rod or staff, sceptre

Dandam prānāntikam

(XV, 23 : 16 : 309)

--- capital punishment.

Deśa (vamsa-kramāgatam

(IV, 7. 74: 92)

alliance in consideration of the situation in the mandala and/or subsisting for generations.

Dravva-prakṛti (V, 8:2:96,

VIII. 12: 24: 159)

(a) operative organs: five in number (ministers, treasury, etc.) for each of the twelve sovereigns in the mandala according to the school of Manu.

(b) material properties.

Droha (XI, 16:34:232)

- treacherous rivalry.

Dvipa (XIV, 21: 50: 290)

deltaic regions and irrigated

Grhamedhin (11, 4: 26: 44; III. 6:37:65)

(a) an honest householder

(b) performer of sacrifices as pres cribed for the grhastha.

Guhyakarma (V, 8: 31: 106)

--- secret policies of the king

Indriyajaya (1, 1 : 22 : 19)

perfect control over the sense organs: discipline of mind.

Kākāksīvat (XI, 16: 24: 228)

like a crow's eyeball: sight moving between the right and left eyes.

(XIV, 21: 47: 230)

removal of thorns in administering a kingdom: sup pression anti-social οf elements of the state.

Kapāla-Sandhi (IX, 14: 15: 183)

Alliance concluded between two powers of equal resources and on terms of status quo.

Karşana-pidana (XVI, 24 : 3 : 325)

causing damage and destruction of enemy territories.

Kāryānusthānamāyati

(XIV, 21 : 23 : 283)

One of the functions of Planning for ministers:

work to be undertaken in tuture.

Kaurmasańkoca (X, 15: 38: 217)
 — the policy of a tortoise, followed by a king, i.e., with drawing limbs within its shell, withdrawing from battle and taking shelter within his own fortifications.

Kilairayomukha (XVII, 25 17 356)

pointed iron-tipped pegs.

Kośajña (IV, 7:63:88)

- Expert in public finance

Koşthāgāra (V, 8 . 77 . 120)

— the grain store, a part of the treasury under the charge of an adhyaksa.

Kriyāmūdha (XII, 17: 32) -- incompetent

Kruddha maula (X1V, 22 + 70) a section of the permanent forces dissatisfied and estranged

Kṣiṇakośa (V, 8 · 88) depletion or weakness in financial resources.

Kṣiptottaram (V, 8:26)

Prompt and pointed reply.

Madhyama (VIII, 12 18)
an uncommitted ruler more powerful than vigigīṣu and arr within the inter-statal circle of twelve rulers (dvādaśa rājaman dala,

Mādhyastham (VIII, 12, 80, 178) feigned impartiality or apparent indifference.

Mahājana (X, 15: 14) a strong power.

Mahāmātras (XIII, 19 · 44)
— high officials.
Maitrasambaddham (IV, 7 : 74)

ally made by political compacts

Måndalikas (VIII, 12 · 54) governors

Mantra (XIV, 21 23) deliberations for the purpose of formulation of state policies.

Mantraphala (XIV, 21, 23)

State policies formulated by deliberations

Mantrašakti (1, 1 , 5)

Power of counselling

Mantrimandala (XII, 17: 48) Council of ministers

Mantri-sampat (IV, 7 : 31) qualities of councillors.

Māya (XIV, 21 : 43 - 288)
--- Trickery.
Medini (I : 1 : 5 : 3)

Medini (1, 1 · 5 · 3) world or state

Nāvāvṛtam (XVI, 24 - 39 - 341) fleet of boats

Niyuddha (XIV, 21 43) Technique of wrestling.

Paksa (XVI, 21), 28 (336), loyal supporters or parties associated with the ruler.

Paracakrābhighāta (XIV, 21 : 287 36)
Breaking the organization
of the partisans of enemies

Paribhūṣana (Paraduṣaṇa) -Sandhi (IX, 14 . 18) Peace by surrendering total yield of the land.

Parikraya-Sandhi (IX, 14—17)

Peace concluded by surren
dering part of wealth,
forests and mines or the
whole of accumulated wealth.

Paropajāpa (XIV, 21: 31)

Fomenting disaffection in enemy's territory.

Pārṣṇīgrāha (XIV, 22: 90) (VIII, 17, 156)

- rear enemy in the mandala Parthiva (I, 1: 14)

— treasury, national wealth, ruler of earth.

Paścātprakopa (XIV, 24: 14)

- danger from the rear.

Pidākarasaha (IV, 7: 55)

People ungrudgingly bearing the burden of taxation even when excessive levies are imposed.

Pidāvaisayiki (X, 15:3)

— Erosion of material wealth. Prabhuśakti (I, 1 : 23-24)

- Majesty.

Pracchannāḥ (XII, 17: 44)

--- secret agents.

Pracchannapradara (XVII, 25: 17)

-- camouflaged pits and holes Prahatagrajavam (XIV, 22: 68)

- regiment having no leader

Prakrti (VIII, 12: 4)

elements of the state. Prakṛtivyasana (XIV, 21: 46)

Calamities afflicting the state elements.

Praśastr (XIV, 21. 45)

 Superintendent or Magistrate of armaments.

Pratīkāra-Sandhi (IX, 14: 10)

 alliance in consideration of a benefit mutually rendered.

Pravrajita (XJII, 19:34)

 wandering spies of mendicant type.

Puruṣāntara-Sandhi (IX, 14: 13)

 Peace on condition of offering services of military chiefs on demand. Rahasya (V, 8: 36)

- Secret duties.

Rahasya-karana (X, 15: 11)

demonstration of magical spells.

Rahasya-prayoga (X, 15: 11)

application of secret expedients,

Rājanakṣatra (XVII, 25: 27)

- Royal star as aspected in the horoscope of the king.

Rājasalyam (VI, 9: 13)

removing the thorns by the side of the state.

Rājavidyā (I, 1 : 7)

- Science of polity

Rājavidyāvid (I, 1:8)

expert in the science of polity.

Raksitam (IV, 7: 14)

-- alliance in return of protection during affliction.

Ripudvesī (IV, 55)

Inhabitants wrathful to enemies or free from vices.

Şādgunya (XIV, 21: 42)

Six positive political expedients,

Sahasotplutya (XII, 17. 26)

Sudden or unpremeditated assault.

Saimhyavrtti (XI, 16: 33)

 crushing the enemy pouncing upon him like a lion.

Śakyasāmanta (IV, 7:7)

-- Possession of strong feudatories.

Samgata-Sandhi (IX, 14: 6)

-- alliance of perpetual amity for pulling their resources together.

Samgha-dharma (VIII, 12: 56)

- law of collective existence.

Samsadam (XIII, 18:6)

— the royal court.

Samsthā (XIII, 19:35)

Stationary spies

Samyaksodhana-mandala

(VIII, 12: 86)

Circle of state kept in perfect order favourable to the vijigīsu.

Samyoga-Sandhi (IX, 14: 12)

marching — alliance for unitedly.

Sañcārāh (XIII, 19:34)

- wandering spies.

Santāna-Sandhi (IX, 14: 15)

alliance by offering daughter in marriage or matrimonial alliance.

Sāsanavāhaka or Sāsanāhāraka

(XIII, 18:3)

emissaries of errands.

Śaśtravijňanam (XIV, 21:42)

- Technicalities of armament production.

Satrī (XIII, 19: 34)

wandering spies of black magician type.

Skandhāvāranivesana (XVII, 25:

Establishment of an encampment.

Skandhopaneya-Sandhi

(1X, 14: 17)

peace concluded by paying indemnity in instalments.

Suhrt (IV, 7: 1)—ally

Sukhopagamya (XVI, 24: 49)

— a ruler who is easily ac Upanyasa-Sandhi (IX, 14:9) cessible.

Śūnyamūlam (XIV, 22: 71)

army becoming hopeless of shelter or support.

Śūnyaniveśa (V, 8:78)

- reclamation of uninhabited Vanikpatha lands.

Svāmī (IV, 7 : 1-3)---king.

Svāmisampad (IV, 7:21)

qualities of a king.

Svavívadhāsāra (XVI, 24:5)

Safety of supply routes for a marching army.

Tiksna (XVIII, 19: 34)

wandering spies of reckless type.

Ubhayāri (XI, 16: 20)

- Power hostile both to the vijigīsu and his enemy.

Ubhayavetana (XI, 16:27)

double agent.

Udāsīna (VIII, 12: 19)—neutral power

Upadhā (IV, 7: 26-27)—tests for appointment.

Upagraha-Sandhi (IX, 14: 17)— Peace concluded by surrendering the entire resources to the enemy.

Upahára Sandhi (IX, 14: 5) alliance accompanied by offer of gifts.

Upāngšudaanda (VI, 10: 10; XHI, 19:39)

> Searet murder or punishment.

— or by open trial implicating the criminals with culpable charges and inciting the public against them.

-- alliance between two for achieving a common purpose.

Utsāhašakti (IV, 7: 23)—energy.

(V, 8: 78)—trade routes.

- Vārtā (XIV, 21: 27)—Economic Visandhih (XVI, 24: 54) vocations.
- Vārtā-śāstra (I, 1:12; II, 3:1-4)
  - Cattle rearing, agriculture and trade.
- Vātaśvilka (XVII, 25: 12)—Rider on a swift horse as fast as wind.
- Vetasivrtti (X, 15:35)—Policy of canes, i.e., to yield to a stronger power.
- Vicchinnavividhāsāram (VIV, 22: 71)
  - disruption of sources of supply of provisions,
- Vigraha-yonayah (IX, 15: 3-5)— Causes or sources of war.
- Vijigisu (VIII, 12:3)—ambitious ruler with expansive designs.
- Visada or Rasada (XII, 19: 34) wandering spies of poisoner type.
- Viśada (XIII, 19: 34)—wandering spies in the guise of persons of noble character.

- - situation when the enemy does not like to come to terms.
- Viśuddhimārga (XVI, 24:
  - of supply of provisions and replenishment of the army by allies.
- Vitavyasana (XIV, 20:7)
- a ruler free from all passions, Viviktadarśana (V, 8: 36)—Secret place or inner chamber.
- Vrddhi (1, 1:9)
  - prosperity.
- Yānāpahāra (X, 15: 8)—damage to means of transport.
- Yāna-vyasana (XV, 23: 20)
  - addiction to game hunting.
- Yātavya (XIII, 18:1)
  - the enemy against whom marching is contemplated.
- Yuddha mārga (XIV, 21: 41)
  - mode of war fare.
- Yukta-danda (11, 5 : 37)
  - a ruler, just in punishment.

#### TERMS RELATING:TO VYŪHA AND WARFARE

Abhūmistha (XIX: 31: 55: 405) — Unfavourable ground or situation. Asahya (XX, 35: 43-44: 429) Acala vyūha (XX: 35: 36: 427) - the infantry, cavalry,

chariots and elephants arrayed one behind the other.

Ahisārī (XX: 35: 48: 435)

— a form of Bhogavyūha: reflecting serpentine movement: vide diagram p. 436.

Angula (XX: 33: 418) mathematical measurement : 1 angula = 3 inch.

Antabhid vyūha (XX: 35: 37: 427) Cavalry forces constituting the middle part, Chariots the Kakşas and elephants the

Crushes the enemy flanks.

Paksas:

437)

Apratihata vyūha (XX: 35: 36: elephants placed in the front

and infantry at the rear. Ardhacandraka (XX: 35: 51:

- a variety of Asamhatavyūha; vide diagram, p. 438.

Ardhāvrtti (XX, 35 : 42 : 429) vyūha arranged in semi circular composition cf:

Bhogavyūha Aribala (XIX: 28: 21: 395) - Soldiers alienated from the enemy:

One of the six branches of the

vide diagram, p. 432 Asamhata vyūha (XX, 35: 42:

a form of the Dandavyuha:

429) - different wings of the army charging simultaneously but separately

Asamhata vyūha, varieties (XX : 35 : 51 : 437)(1) Ardhacandraka, (2) Uddhāna,

Udyānaka, (3) Vajra, (4) Kukkuta-(Karkata) śringi. (5) Kākapādi, (6) Godhikā

Aştānika (XX, 35 : 50 : 437) - eight pronged units of the durjaya vyūha Āṭavika—bala (XIX : 28 : 3 : 389)

-- forces of forest tribes: One of the six branches of the army.

protective shade. Åvāpa [forces] (XX: 35: 39: 427)

Āvāra (17: 26: 39: 362)

forces found surplus after deployment in the vyūha: kept in reserve for replenishment of respective units as and when necessary.

Balaya (XX: 35: 43-44: 429) a form of the Dandavyūha: vide diagram, p. 435.

Bheda (XVIII, 27:8:367)

— Creation of dissension in the enemy camp :

One of the four upayas.

Bhogavyūha (XX: 35: 42: 429)

wings shaped like the raised hood of the serpent: the vyūha arranged in a semicircular composition.

Bhogavyūha, forms of: (XX:53:48:435)

(1) gomūtrikā, (2) ahisārī, (3) śakaṭa, (4) makara, (5) paripatantaka

Bhṛta (XIX: 28: 3: 389)—bala (1) Regular forces; (2) Merce-

naries:

One of the six branches of the army.

Cāpa (XX: 35: 43-44: 429)

— a form of the Dandavyūha: vide diagram, p. 432.

Cāpakukṣi (XX: 35: 43-44; 429)

— a form of the Dandavyūha: vide diagram, p. 434.

Camūmukha (XX: 35: 43-44: 429)

a form of the Dandavyūha;
 vide diagram, p. 434

Caturanga bala (18 : 27 : 365)

— four complements of an army:

(1) Foot-Soldiers; (2) Cavalry;

(3) Charioteers; (4) Elephant forces.

Cāpi (XX: 34:20:420)

— bowman.

Daṇḍa (XVII: 17: 26: 362)

— military power.

Dandaniti (XIX: 29: 27: 397)

— laws of polity.

Daṇḍa vyūha (XX: 35: 40: 427)

staff-like array of soldiers.

Daṇḍavyūha (XX: 35: 42: 429); (XX: 35: 40; 427)

 (1) angular projection of both its wings (as the bird flies) (2) staff-like array of soldiers

Daṇḍavyūha, forms of: (XX: 35: 43-44: 429)

(1) Pradara (2) Dṛḍhaka

(3) Asahya (4) Cāpa (5) Cāpakukṣi (6) Pratiṣṭha (7) Supratiṣṭha

(8) Syena (9) Vijaya (10) Sañjaya (11) Viśālavijaya (12) Śūcī

(13) Sthūṇākarṇa (14) Camūmukha (15) Sukhākhya or Rsāsya

(16) Balaya (17) Sudurjaya

Dāna (18: 27: 365)
— gifts or bribes:

One of the four Upāyas

Dhanu (XX: 33: 14A: 418)

— a mathematical measurement:

1 dhanu =

= 5 aratnis

= 120 angulas

Dhanuvyūha (XX: 35: 40: 427)

bow-shaped array of soldiers

Drdhaka (XX: 35: 43-44: 429)

 a form of the Daṇḍavyūha: vide diagram,
 p. 432.

Durjaya (XX: 35: 50: 437)

— a form a Mandalavyūha: eight pronged units—double in each of the two kakṣas and two pakṣas: śpearheaded by war-elephants: vide diagram, p. 437

Dviṣad—bala (XIX: 28:3:389)

— Soldiers alienated from the enemy camp:

vide Aribala.

Godhikā (XX: 35: 52: 437)

— a variety of Asamhata vyūha: vide diagram, p. 440

Gomūtrikā (XX: 35: 48: 435)

— a form of Bhogavyūha: taking the shape of flowing urine of cows: vide dia gram, p. 436

Indrajāla (XVIII: 27:3:366)

- Conjuring tricks:

One of the seven upayas.

Jaladurga ) XX : 32 : 413)

- island forts

Kabandha (17:26:27:358)

- headless trunk, apparition of

Kākapādī (XX : 35 : 52 : 437) vyūha : *vide* diagram, p. 440.

Kakṣa (XX: 35: 29Λ: 425)

- two rear wings of a vyūha,

Koti (XX: 35: 30: 425)

 outer sides of front wings of a vyūha.

Kūṭayuddha (XIX: 31: 54: 405)

deceitful tactics in warfare

Madhya (XX: 35: 30: 425)

— middle unit of a vyūha; behind the central one.

Madhyabhedi-vyūha (XX: 35: 36A: 427)

— the mighty elephant force constituting the central part of the front with chariots, in either kakṣas and cavalry in either pakṣas: capable of penetrating into the enemy's array. Mahāvyūhā (XX: 35: 40: 427)

major arrays of the soldiers in a battle-field: (1) bow-shaped; (2) needle-pointed; (3) shaped like a staff; (4) cart-shaped; (5) makara-ensign; (6) hawk-shaped; (7) thunder-shaped

Makaravyūha (X1X: 30: 48: 403; XX: 35: 40: 427; XX: 35: 49: 435)

-- (1) a form of Bhogavyūha; vide diagram, p. 436. diagram, p. 436.

(2) Array of soldiers resembling makara ensign.

Maṇḍala vyūba (XX : 35 : 42 : 429)

-- almost a circular composition with attacking points on all sides.

Maṇḍala vyūha, forms of (XX:

35 : 50 : 437)

(1) Sarvatobhadra;

(2) Durjaya

Mantra (XIX: 28: 19: 394)

-- diplomatic counsel.

Mantrajña (XIX: 29: 27: 397)

 One well versed in laws of diplomacy.

Maula (XIX, 28: 3; 389)—bala (1) Veterans; (2) Soldiers in Service hereditarily:

One of the six branches of the army.

Māyā (18 : 27 : 366)

- deceitful tactics

One of the seven upāyas.

Mundanikam (XX: 35: 35: 426)

- dummy of the king

Niyuddha (XIX: 29: 32: 398)

-- duel combats.

Paksa (XX : 35 : 29A : 425)

- two front wings of a vyūha.

454 Paripatantaka (XX: 35: 49: 435) a form of Makara vyūha: central part strengthened by concentration of units of and elephants cavalry forces: vide diagram, p. 437. Pattimukhya (XX: 34: 20: 420) -- infantry commander. Phalgusainya (XIX: 31:63:408) Ordinary soldiers. Pradara (XX: 35: 43-44: 429) a form of the Dandavyūha: vide diagram, p. 432. Prakāśayuddha (XIX: 31: 54: 405) open war. Prakṛtivyūha: (XX: 35: 41: 329) four varieties-(1) maṇḍala vyūha; (2) asamhata vyūha; (3) bhogavyūha; (4) dandavyūha. Pratigraha (XX: 35: 30: 425) the reserve at the rear of a vyūha including the royal camp at a distance. Pratigraha (XX : 33 : 14c : 418) — captives of war. Pratistha (XX: 35: 43-44: 429) — a form of Dandavyūha: vide diagram.p. 432. Pravīra Purusa (XX: 35:33: 426) expert warriors. Pādacārā (XX: 35: 28: 421) supporting force. Pādagopā (XX: 35: 28: 424) supporting force. Pṛṣṭham (XX: 35: 30: 425)

- rear middle unit of a vyūha.

a form of the Dandavyūha:

Six limbs of the army:

vide diagram, p. 434. Şadangabala (XIX : 28 : 24 : 396)

Rsāsya XX: 35: 43-44: 429)

(1) foot-soldiers; (2) Cavarly; (3) Charioteers; (4) elephant forces; (5) diplomatic counsel (mantra); (6) treasury. Śakata vyūha (XIX: 30: 49: 403, XX:35:40:49:427:435 cart-shaped array of soldiers, a form of Bhogavyūha: kaksa and paksa wings like dandas with double units of middle akin to chariot-shaped: vide diagram, p. 436. Śama (XX: 35: 23) 14 angulas. Sañjaya (XX: 35: 43-44: 429) — a form of the Dandavyūha: vide diagram, p. 433. Sarvaotobhadra (XX: 35: 50: 437) Satra (XIX: 31: 61: 407) — fort (temporary) Sauptika (XIX: 31: 67: 409) -- nocturnal raids. Sāma (18: 27: 365) — Conciliation : One of the four  $u \not = \bar{a} y a s$ . Śreni bala (XIX: 28: 3: 389) Organised bands of martial tribes of the dominion: One of the six branches of the army. Sthūnākarna (XX: 35: 43-44; 429) a form of the Dandavyūha: vide diagram, p. 434. Sūcī (XX: 35: 43-44; 429) — a form of the Dandavyūha: vide diagram, p. 434. Sūcī vyūha (XIX: 30: 48: 403; XX:35:40:427) needle-pointed array

soldiers.

Sudurjaya (XX: 35: 43-44: 429)

— a form of the Dandavyūha: vide diagram, p. 435.

Suhṛd—bala (XIX: 28: 3: 389)

— forces of allies:

One of the six branches of the army.

Supratiṣṭha (XX:35:43-44:429)

— a form of the Dandavyūha: vide diagram, p. 433.

Syena (XX: 35: 43-44: 429)

a form of the Daṇḍavyūha : vide diagram, p. 433.

Syenavyūha (XX: 35: 40: 427)

 hawk-shaped army of soldiers.

Uddhāna (XX: 35: 51: 437)

 a variety of Asamhata vyūha · vide diagram, p. 438.

Udyānaka (XX: 35: 51: 437)

— an alternative name of Uddhānaka.

Upāya (XVIII: 27:1:315)

Political expedients:

— four varieties :

(1) sāma; (2) dāna; (3) bheda; (4) danda; seven varieties including; (5) upcksā;

(6) māyā and (7) indrajāla

— (1) neglect, (2) diplomatic indifference:

One of the seven upayas

Uraḥ (XX: 35: 29A: 425)

— the central part of a vyūba: formation of soldiers in a battle-field. Vajra vyūha (X1X : 30 : 49 : 403) (XX : 35 : 40 : 427) (XX : 35 : 51 : 437)

Vyasana (XIX . 28 : 3 : 389)

- defection

— a variety of Asamhata vyūha : vide diagram, p 439

(1) thunder-shaped array 399)

Vanadurga (XX, 32 : 1 · 413)

 forest forts a situated within dense forests and to be approached by felling trees.

Vijaya (XX: 35 · 43-44 : 429)

-- a form of the Daṇḍvyūba : vide diagram, p. 433.

Višālavijaya (XX : 35 4**3**-44 : 429)

--- a form of the Dandavyūha: vide diagram, p. 433.

 $V(sti_{-}(XX - 32 \pm 6 \pm 415))$ 

Labourers, non-Combatants or Sappers and miners.

Vyūhah (XX 35 . 422)

 Array of the army in the battle field—a vyūha is composed of seven parts or un#ts:

(1) central; (2) flanks; (3) frontal wings; (4) middle unit behind.

Yugyam (X1X: 34: 21: 420)

#### INDEX

26 अम्बरीषः, k.

28

| * ' *                        | -9          | 91. 1(11) K.                   | 20         |
|------------------------------|-------------|--------------------------------|------------|
| अग्निहोत्रः,                 | 44          | अरिषड़बर्ग,                    | 27         |
| अग्निहोतृत्वम्,              | 15          | अरिसम्पद,                      | 97         |
| अध्यापनम्,                   | 43          | अल्पसारम,                      | 55         |
| अड्डुः > अङ्करः,             | 21          | अंशभाक्,                       | 39         |
| अङ्कुशेन > अङ्कुशः,          | 14          | अष्टवर्ग,                      | 121        |
| अङ्गस्य > अङ्गम्,            | 10          | अहिंसा,                        | 47         |
| अजिनः,                       | 44, 45      | आकन्द,                         | 156, 215   |
| अर्णवः,                      | 54          | आत्मनः > आत्मा.                | 19         |
| अतिविग्रही,                  | 202         | आत्मलिङ्गुम्,                  | 16         |
| અર્થઃ,                       | 24, 29, 91  | आत्मसम्पद,                     | 12         |
| अदेवमातृका,                  | 84          | आत्मा,                         | 15, 18     |
| अदेशस्थ,                     | 188, 192    | आत्मामिष सन्धि,                | 186        |
| अद्रष्टपुरूष सन्धि           | 185         | आदिष्टर्सान्ध,                 | 185        |
| अतल:,                        | 58          | आनन्दाय,                       | -17        |
| अन्तःकरणम्,                  | 18          | आर्त्वाक्षिकोम् > आत्वीक्षिकी, | 3539       |
| अन्तचान                      | 63          | आनृशंस्यम्,                    | 54         |
| अन्तःप्रकोप,                 | 200, 331    | आपत्                           | 12         |
| अन्तरवंशिक सैन्य,            | 354         | आवार,                          | 362        |
| अपनय,                        | 19          | आमिपम,                         | 16         |
| अपनयः,                       | 19          | आ <b>मिप</b> म्,               | 22         |
| अपोहः,                       | 74          | आयत्तम,                        | 7          |
| अवग्रहम्,                    | <i>7</i> 8  | आयद्वार,                       | 120        |
| अविनय,                       | <b>3</b> 3  | आयुक्त,                        | 124, 125   |
| अभिचारवज्रेण > अभिचारवज्रम्, | 3           | आलानम्,                        | 22         |
| अमृत,                        | <b>2</b> 96 | आश्र <b>मः</b> ,               | 42, 47, 51 |
| अभूमिष्ट,                    | 405         | आश्रमाः ᠵ आश्रमः,              | 39         |
| अमान्यः,                     | 10          | इन्द्रियः,                     | 1          |
| अमात्यः,                     | 67          | इन्द्रियः ,                    | 22         |
| अमात्य,                      | 78          | इन्द्रियजय,                    | 19         |
| अमात्यान् > अमात्यः,         | 13          | उच्छिन्नसन्धि,                 | 182        |
|                              |             |                                |            |

अक्षाः,

| 200                       | <del>-</del>          |                            |                |
|---------------------------|-----------------------|----------------------------|----------------|
| उत्साहः,                  | 12                    | कीलेरयोमुख,                | <b>3</b> 56    |
| उदक,                      | 56                    | कुजिनगिर:                  | 61             |
| उपग्रह सन्धि,             | 182, 186              | कृच्छ्षु > कृच्छूम्,       | 69, 90         |
| उपघा,                     | <b>7</b> 6            | कृतज्ञता,                  | 12             |
| उपन्यास सन्धि,            | 182, 183              | कृषि:,                     | 40, 43         |
| उपस्यम,                   | 17                    | कुलम्,                     | 12             |
| उपहार सन्धि,              | 182, 183              | केका                       | 61             |
| <b>ऊह</b> :               | 74                    | कोटी,                      | 414            |
| ऋक्,                      | 40                    | कोशः,                      | 10, 67, 88, 89 |
| ऐलः,                      | <b>27</b> , 57        | कोशज्ञ,                    | 88             |
| ऐरिणम्                    | 59,87                 | कोष्ठागार,                 | 120            |
| भौदकदुर्ग,                | 8 <b>7</b>            | कोड़ः,                     | 20             |
| औरसम्,                    | 9 <b>2</b>            | कौर्मसंकोच,                | 217            |
| औशनसाः > ref. to उशनसः,   | 37                    | कियामूढ़ः,                 | 247            |
| कण्टकशोधन,                | 230                   | कृद्धमौल,                  | <b>2</b> 96    |
| कपाल सन्धि,               | 183                   | क्षत्रियः,                 | 42             |
| कवन्ध,                    | 358                   | क्षिप्तोत्तरम्,            | 104            |
| करः,                      | 32                    | क्षीणकोश,                  | 124            |
| करिणी,                    | 22                    | क्षेमी;                    | 23             |
| करी,                      | 20                    | गणाधिपतये > गणाधिपतिः,     | 1              |
| कल्पः,                    | 40                    | गणेशाय > गणेशः,            | 1              |
| कलाः > कलाः;              | 30                    | गन्धः                      | 17             |
| कर्षण-पीड़न,              | 325                   |                            | 21             |
| काकाक्षीवत्,              | 228                   | गिरीन्द्रः,                | 22             |
| कात्रा,                   | 24                    | गुह्यकर्म,                 | 106            |
| काश्चनसण्घि,              | 183, 187              | गृहमेधिनः,                 | 44             |
| कामः, 24, 27, 41          | l, 60, <b>72</b> , 91 | गृहमेधिन्                  | 65             |
| कामन्द्कः, कामन्द्मिः, व. | 51                    | गृहमेविन,                  | 44, 65         |
| कामन्दीकः, a.             | 1-                    | <b>प्रहम् &gt; प्रहः</b> , | 20             |
| कामन्दमः, मामन्दिकः,      | 33                    | चक्षुषः,                   | 17             |
| कामम्,                    | 24                    | चक्षुष्मनः,                | <b>7</b> 8     |
| कार्यानुष्ठानमायति,       | 283                   | चतुर्वर्गत,                | 41             |
| कारुः,                    | 43                    | चतुरश्रता                  | 64             |
| क्रीधः,                   | 27                    | चतुरङ्गम्                  | <b>67</b>      |
|                           |                       |                            |                |

|                               | कामन्दकीय         | नौतिसारः                        | 459                    |
|-------------------------------|-------------------|---------------------------------|------------------------|
| चन्द्रगुप्ताय > चन्द्रगुप्तः, | 3                 | दण्डविद्                        | 89                     |
| चर्या,                        | 345               | दण्डव्यूह,                      | 427                    |
| चरस्थिर                       | 399               | दण्डम्,                         | 48                     |
| चापि,                         | 420               | दण्डी,                          | 48, 53, 60             |
| चारणाः,                       | 43                | दन्तिनम् > दन्तिन्,             | 14                     |
| चित्तम्,                      | 15                | दमः,                            | 12                     |
| चिराय,                        | 9                 | दम्भोद्भवः,                     | 27                     |
| छन्द:                         | 40                | दया,                            | 53                     |
| जघन,                          | 414               | दक्षम,                          | 12                     |
| जटः,                          | 44                | दाण्डक्यः,                      | 27                     |
| जनमेजयः,                      | 27                | दार्द्यम्,                      | 12                     |
| जानवेदा,                      | 3                 | दानम्,                          | 53                     |
| ज्ञानस्य > ज्ञानम्,           | 16                | द्विजिह्नम                      | 59                     |
| जामद्गन्यः, > ref. to पर      | गुरामः,  78       | द्वीप,                          | 290                    |
| जितेन्द्रियः,                 | 15, 28, 30, 52    | दीपम,                           | 22                     |
| जिह्ना,                       | 17                | दुर्गम्,                        | 10, 67, 87             |
| ज्योतिषम्,                    | 40                | देश,                            | 92                     |
| त्वकृ,                        | 17                | द्रुमः,                         | 22                     |
| त्यागः                        | 12                | द्रव्य प्रकृति,                 | 96, 159<br>2 <b>32</b> |
| त्रयोम् > त्रयी,              | 35, 36, 37—40     | द्रोह,<br>९                     | 29, 37, 64, 91         |
| त्रिकालस्रायिता,              | 43                | धर्मः,<br><del></del>           | 40                     |
| त्रिवर्ग,                     | 124               | धर्मशास्त्रम्,<br>धृतिः,        | 12                     |
| त्रिवर्गः,                    | 93                | शतः,<br>धीसत्त्वः, <sup>*</sup> | 81                     |
| त्रिवर्गेण > त्रिवर्गम्,      | 8                 |                                 | 8                      |
| त्रिवर्गम्,                   | 98                | ध्रुवम्<br>नन्दपर्वतः,          | 3                      |
| त्रिःस्नातम्,                 | 45                | नभस्प्रराः,                     | 30                     |
| •                             | 4, 48-51, 89, 131 | नयः,                            | 11, 19, 21, 37, 66     |
| दण्डेन                        | 48, 50            | नरवि <b>ग्रहः</b>               | 62                     |
| ्<br>दण्डम्,                  | 53                | नहुपः,                          | 9                      |
| दण्डकः,                       | 27                | नावावतम्,                       | 341                    |
| दण्डभारः,                     | 1                 | नासिका,                         | 17                     |
| दण्डनोतिः,                    | 51                | न्वायः,                         | 8, 40                  |
| दण्डनीतिम् > दण्डनीतिः,       | 35—38, 41         | निकामम्,                        | <b>7</b> 8             |
|                               |                   |                                 |                        |

| 460                            | कामन्दकोय | नीतिसारः                  |                 |
|--------------------------------|-----------|---------------------------|-----------------|
| नियुद्ध,                       | 288       | पुरुषान्तर सन्धि,         | 185             |
| निरये,                         | 50        | <u>पृयुसीम</u>            | 86              |
| निरुत्तम्,                     | 40        | पेलवः,                    | 56              |
| निरुन्ध्युः                    | 81        | पौष्टिकः,                 | <i>7</i> 8      |
| निष्कामम्,                     | 24        | पीलस्त्यः, > ref. to राव  | ाणः, 27         |
| नीराजितः > नीराजनः,            | 89        | पौर-प्रकृति,              | 397             |
| नीतिसारस्य > नीतिसारः,         | 1         | प्रकृतिः,                 | 14, 94, 95, 152 |
| नीतिसारे > नीतिसारः,           | 33        | प्रकृतिव्यसन,             | <b>22</b> 0     |
| नीतिसारे,                      | 51        | प्रजापतिः,                | 53              |
| नीतिशास्त्रम्,                 | 3         | प्रजापतिम् > प्रजापतिः,   | 76              |
| नृचन्द्राय > नृचन्द्रः,        | 3         | प्रच्छनाः,                | 252             |
| नृपः,                          | 8         | प्रच्छन्नप्रदर,           | 356             |
| <b>नैषधः &gt;</b> ref. to तलः, | 26        | प्रज्ञा,                  | 12              |
| पक्ष,                          | 336       | प्रतिकार सन्धि,           | 184             |
| पण्यम्,                        | 40, 43    | प्रतिग्रहः,               | 43              |
| पतङ्गः,                        | 22        | प्रतिग्रह,                | 418             |
| पत्तिमुख्य,                    | 420       | प्रतिपत्ति,               | 11              |
| परचकाभिघात,                    | 287       | प्रतियोद्धा,              | 424             |
| पर्जन्यः,                      | 7         | प्रवीर पुरूष,             | 426             |
| परदूषणसन्धि,                   | 186       | प्र <b>यृत्तिः</b>        | 19              |
| परिकियसन्धि,                   | 182, 186  | प्रव्रजित,                | <b>2</b> 69     |
| परोपजाप,                       | 285       | प्रभावः,                  | 12              |
| पर्वा,                         | 3         | प्रयत्नम्,                | 19              |
| पश्चवः > पशुः                  | 20        | प्रशास्तृ,                | 289             |
| पश्चात्प्रकोप,                 | 329       | प्रहताग्रजवम्,            | <b>2</b> 96     |
| पार्थिव,                       | 8, 9      | प्रागलभ्यम्,              | 12              |
| पार्थिवम्,                     | 8         | पाण्डुः, $k$ .            | <b>2</b> 6      |
| पादौ > पादः,                   | 17        | प्रापान्तिकम् ( दण्डम् ), | 309             |
| पायुः,                         | 17        | पाशुपाल्यम् > पशुपालः     | 40, 43          |
| पाष्णिग्राह,                   | 156, 303  | मतन्भतान् > मनन्मतः,      |                 |
| पीड़ाकरसह,                     | 85        | भिन्नकूट,                 | 296             |
| पीड़ावेषयिकी,                  | 206       | भिष्ग्भेद,                | 201             |
| पुरम्,                         | 6         | भूगुण,                    | 84              |
| पुराणम्, b.                    | 40        | भौजङ्ग-वृत्ति,            | 266             |
|                                |           |                           |                 |

|                                 | कामन्दकीय    | नीतिसारः                              | 461         |
|---------------------------------|--------------|---------------------------------------|-------------|
| मकर-व्यूह,                      | 403, 427     | मेत्रसम्बद्धम्,                       | 92          |
| मदः,                            | 22           | मौल,                                  | 226         |
| मध्यम,                          | 157          | मजुः,                                 | 40          |
| मधुकरः,                         | 23           | यनेन,                                 | 9, 10       |
| मनः,                            | 15, 18       | यन्त्रादि,                            | 396         |
| मन्त्र,                         | 258          | याजनद्                                | 43          |
| मनसः,                           | 20           | यातव्य,                               | 289         |
| मनस्कताम् > मनस्कता,            | 19           | युग्यं,                               | <b>42</b> 0 |
| मनुः $>$ , $a$ .                | 36           | <b>र</b> सः                           | 17, 21      |
| मन्त्र,                         | 282          | रसद,                                  | 269         |
| मन्त्रगुप्तिः,                  | 77           | रसातलम्                               | 9           |
| मन्त्रिमण्डल,                   | 254          | रहः,                                  | 25          |
| मन्त्रफल,                       | 283          | रहस्य,                                | 108         |
| मन्त्रशक्ति,                    | 3            | रागम् > रागः.                         | 26          |
| मन्त्रिसम्पत्,                  | 77           | रागावृत:                              | 83          |
| महाजन,                          | 210          | राजविद्या,                            | 5           |
| महामात्र,                       | 272          | राजवृत्तम्,                           | 11          |
| महापक्षम्,                      | 90           | राज्यम्,                              | 10,         |
| महावातः,                        | 56           | राष्ट्रम्,                            | 10, 67, 84  |
| महारत्नगिरिः > ref. to मुमेरुः, | 31           | रिपुः                                 | 65          |
| महीपतेः,                        | 49           | रिपुद्रेषौ                            | 85          |
| महीपतिः,                        | 41           | रुपम्                                 | 17, 21      |
| मात्स्यः न्यांयः,               | 50           | लिङ्गम्,                              | 16          |
| माध्यस्थम्,                     | 1 <b>7</b> 8 | लोकः                                  | 7, 66       |
| मानः,                           | 27           | लोकयात्रा,                            | 73          |
| माण्डलिक,                       | 168          | लोकसंस्थितिः,                         | 35          |
| माया,                           | <b>2</b> 88  | लोभः,                                 | 27, 50      |
| मिश्रम्,                        | 90, 91       | वणिक्पथः,                             | 121         |
| मीमांसा,                        | 40           | वर्णः,                                | 42, 47, 51  |
| मुण्डः,                         | 44           | व च्रव्यूह,                           | 403, 437    |
| मृगनृषा,                        | 5 <b>7</b>   | वर्घकर्षं,                            | 398         |
| मेखलः, मेथलः,                   | 44           | बलम्,                                 | 10, 67      |
| मेदिनी,                         | 3            | वशी,                                  | 23          |
| मेंत्री,                        | 12           | वहिष्मरणम्,                           | 18          |
| (1)                             | - <b>-</b>   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |             |

| वाक्,                         | 17, 53, 60, 91 | ब्राह्मणः,                           | 42          |
|-------------------------------|----------------|--------------------------------------|-------------|
| वार्श्वम्                     | 87             | व्यालाः                              | 85          |
| वाग्मिता,                     | 12             | व्याकरणम्,                           | 40          |
| वाग्विषम्                     | 59             | यानस्यम्,<br>शक्तिधरः,               |             |
| वार्ता,                       | 7              | शासावरः,<br>शत्रषड्वर्ग,             | 3           |
| नातापि <b>ः,</b>              | 27             |                                      | 28          |
| वार्ताम् > वार्ता,            | 30, 35—38      | शब्दः,                               | 17, 21      |
| बारणः,                        | 22             | शमाय > शमः,                          | 33          |
| वाईस्पत्य > बृहस्पतिः,        | 36             | शष्पानि > शष्पम्,                    | 21          |
| वाह्यप्रकोप,                  | 332            | शस्त्राणि<br>शान्त्रिकः,             | 60          |
| विम्रहयोनयः,                  | 206            |                                      | 78          |
| विज्ञानम्,                    | 15             | शास्त्रम्,<br>शस्त्री,               | 11, 12      |
| विदूरम्,                      | 21             | रास्त्रा,<br>शिक्षा,                 | 269<br>40   |
| विद्या,                       | 32             | ासला,<br>शिल्पम्,                    | 78          |
| विनयः,                        | 11, 22, 29, 31 | ाराल्पम्,<br>श्रियः > श्रीः,         | 23, 24      |
| विनयेन > विनयः,               | 13             | श्रियम् > श्रियः,                    | 23, 24      |
| विनयाञ्जनः,                   | 83             | गुनम् <i>&gt;</i> ।त्रयः,<br>गुनिता, | 12          |
| विन्दुः,                      | . 56           | शुद्रः,                              | 85          |
| विभुतये > पिभुतिः,            | 33             | ख्यः<br>शुद्रस्य > शुद्रः            | 43          |
| विशाः > वेस्यः,               | 42, 43         | र्यः २ रयः<br>शुभानुवन्धि,           | 397         |
| विष्टि,                       | 415            | श्चन्यनिवेश,                         | 121         |
| विषद,                         | 269            | शीलम्,                               | 12          |
| विषयारिः,                     | 56             | श्रुतानुवन्धि,                       | 397         |
| विष्णुगुप्ताय > विष्पुगुप्तः, | 3              | श्रोत्रम्,                           | 17          |
| ब्रीहि:,                      | <b>2</b> 0     | सङ्कल्पः,                            | 18          |
| बुद्धिः,                      | 15, 18         | सङ्गतसन्धि,                          | 18          |
| वृद्धेः > वृद्धिः,            | 6              | सत्पात्रम्, pers.                    | 11          |
| बृष्णिः,                      | 26             | सत्त्वम्,                            | 10, 12      |
| वृंहितः,                      | 33             | . <b>सत्री,</b>                      | <b>2</b> 69 |
| वेदा:                         | 40             | सन्सान सन्धि,                        | 182, 183    |
| वैजवनः,                       | 9              | सश्चाराः,                            | 269         |
| व्रतम्,                       | 5 <b>3</b>     | सप्रतिप्रह,                          | 341         |
| व्यसन,                        | 389            | सर्वतोभद्र,                          | 403         |
| ब्रह्मचारिणः > ब्रह्मचाकरी,   | 43             | समम्,                                | 23          |
|                               |                |                                      |             |

|                    | कामन्दकीय | नीतिसार:                     | 463        |
|--------------------|-----------|------------------------------|------------|
| सम्यक्,            | 6         | स्कन्धोपनेय सन्धि,           | 187        |
| सरस्वती,           | 1         | स्पर्श,                      | 17, 21     |
| संयोग सन्धि,       | 184       | स्वर्गः,                     | -17        |
| संस्था,            | 209       | स्वर्गलोकः,                  | 47         |
| संसदम्,            | 260       | स्वधर्म                      | 0,3        |
| साधृतरः            | 59        | स्वामी > स्वामिन्,           | 10         |
| सामः,              | 40        | रवामी                        | 6 <b>7</b> |
| सारूप              | 61,88     | हर्ष:,                       | 27         |
| स्थितिमान्         | 61        | <b>हस्त</b> > <b>हस्तः</b> , | 33         |
| सिद्ध <u>िः</u>    | 18        | हस्तिकर्म,                   | 413        |
| स्त्रियः > स्त्रीः | 20        | हितम्,                       | 19         |
| सुरै: > सुर:,      | 1         | हिमांशुमाली                  | 20         |
| सुहत्,             | 10        | हिरण्यम्.                    | 20         |
| सुह्त्             | 67        | हृदि                         | 60         |
| सेनाङ्ग,           | 426       | हृद्यम्,                     | 15         |
| सौपतिक,            | 409       | होराशास्त्र,                 | 78         |
| स्कन्ध,            | 363       |                              |            |

### ERRATA

| Page       | Line       | Read              | For                      |
|------------|------------|-------------------|--------------------------|
| 1          | 17         | चतुर्मुखमुखाम्भोज | चतुर्मुं <b>खाम्भो</b> ज |
| 5          | 17         | चान्ये            | चाण्यै                   |
| 39         | 25         | अर्थ <b>स्</b> तु | अ <b>र्थतस्तु</b>        |
| 9          | 14         | वेजवनः            | वजवनः                    |
| 97         | 30         | अनुष्ठेय पक्षं    | अंनुष्ठ यपक्षं           |
| 11         | 5          | ततोत्थित          | ततो <b>स्वित</b>         |
| 13         | 2          | difficulties      | diffilulties             |
| 17         | 2          | बुद्धीन्द्रियाणां | बुद्धीन्द्रयानां         |
| "          | 25         | इन्द्रियसंत्रह    | इन्द्रिसंप्रह            |
| 21         | 9          | दायिनीं           | दायिणीं                  |
| 22         | 10         | द्र्म             | द्रम                     |
| <b>3</b> 0 | 4          | नृपती             | नृपतौ                    |
| <b>37</b>  | 5          | प्राणापाय         | प्राणीपाय                |
| 39         | 26         | वक्ष्यमाण         | ईक्ष्यमान                |
| <b>4</b> 0 | 23         | वदाङ्गानि         | वदाङ्गाणि                |
| 44         | 4          | समेखलो            | समेथली                   |
| 48         | 6          | ॥ ३४ ॥            | ॥ ६४ ॥                   |
| "          | 5          | धर्मनाश           | धर्मपार्श                |
| 49         | 11         | दण्डेन            | द्वण्डेण                 |
| 58         | <b>2</b> 8 | आशीविषः           | आशीविषः                  |
| 61         | 1          | प्रियमेवाभि       | प्रिय <b>मेवा</b> वि     |
| 62         | 18         | प्रयच्छन्ति       | प्रयच्छति                |
| 63         | 8          | गुरून             | गुरुन                    |
| "          | 28         | in                | is                       |
| 64         | 37         | विधायित्वं        | विधायितं                 |
| 66         | 8          | अविनीत            | अविणीत                   |
| <b>6</b> 8 | 21         | एतदेव             | एसदेन                    |
| <b>7</b> 0 | 8          | संश्रयणीय         | संश्रयनीय                |
| 73         | 6          | <b>ু</b> ছো:      | ৰূষা:                    |
| <b>7</b> 5 | 4          | अपकाराणां         | अपकारानां                |

| Page | Line       | Read                     | For              |
|------|------------|--------------------------|------------------|
| 82   | 25         | सन्                      | सम्              |
| 84   | 28         | prevalence               | prevalance       |
| 95   | 13         | स्प्रहणीय                | स्पृहनीय         |
| 98   | 2          | पेशलमास्वा               | पेशलमारवा        |
| 99   | 20         | म्ले <del>च</del> ्छादिन | म्लेच्छादिर्ण    |
| 101  | 16         | prosperous               | prospererous     |
| n    | 29         | वस्यमाण                  | वक्ष्यमान        |
| 102  | 16         | घ्रन्ति                  | घ्नति            |
| 103  | 21         | असत्य                    | अमत्य            |
| **   | 29         | वर्जनीय                  | वर्जणीय          |
| 104  | 27         | अभाषणीयम्                | अभाषणींम         |
| 108  | 23         | करोतीत्येतद              | करोतीत्येदद      |
| 109  | <b>2</b> 6 | विरक्तस्या               | विरक्तरया        |
| 113  | 23         | कर्मसु                   | कर्ममु           |
| 19   | 32         | भर्तुश्चित्ता            | भर्तुश्चिता      |
| 117  | 19         | एवंरूपाया                | पूर्वरूपाया      |
| 118  | 9          | त्यजन्ते                 | त्तजन्त्ये       |
| "    | 31         | जात्यस्य                 | जातस्य           |
| 124  | 29         | विश्वास्ये               | विस्वारये        |
| 132  | 6          | Rajaputra                | Rājputra         |
| n    | 30         | पितरं                    | तरं              |
| 138  | 2          | विवर्णता                 | विर्णता          |
| 142  | 12         | सुपरीक्षित               | सुपरिक्षीत       |
| 145  | 26         | रूपा, रूप                | रुपा, रुप        |
| 148  | 4, 6       | जघान                     | जखान             |
| 149  | 1          | विभज्य                   | विभज्या          |
| 19   | 4          | आसक्तिन                  | आसक्तिर्ण        |
| n    | 20         | प्रबुध्यते               | प्रबुयते         |
| 19   | <b>2</b> 6 | ्राजपुत्र                | रासपुत्र         |
| 152  | 22         | seven                    | even             |
| 153  | 17         | दाक्ष्यमूर्जः            | दाक्ष्यमर्जः     |
| 99   | 36         | दातुं                    | दातं             |
| 154  | 4          | अस्यीद्र,                | <b>अ</b> क्योद्र |
|      |            |                          |                  |

| Page        | Line | Read                                                              | For                         |
|-------------|------|-------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| 155         | 33   | मित्रारिमित्र                                                     | मित्ररिमित्र                |
| 156         | 1    | पश्चादा                                                           | पघादा                       |
| 19          | 2    | वनयोश्च <sup>े व 1 8</sup>                                        | विजिगीषोस्तु <sup>18</sup>  |
| 19          | 9    | V i jigī su                                                       | Vij <b>i</b> g <b>ī</b> ṣ's |
| n           | 21   | मित्रमरिमित्रमित्रं                                               | मि <b>लमरिमे</b> लं         |
| 15 <b>7</b> | 11   | मधमस्य प्रचारच                                                    | मधमस्य प्रचारस्य            |
| 158         | 6    | मधम्यः <sup>2 5</sup>                                             | <b>म</b> ध्य <b>मः</b>      |
| **          | 7    | षट्कं <sup>2 ५,3</sup>                                            | षट्कं <sup>2 3</sup>        |
| >>          | 9    | opinion of both                                                   | opinion both                |
| 159         | 5    | अमात्याद्याश्व                                                    | अमात्याद्याध                |
| "           | 15   | मण्डलम्                                                           | मर्डलम् 1 1                 |
| **          | 18   | द्रव्यप्रकृतयो:                                                   | द्रव्यप्रकृयो               |
| 160         | 1    | <b>मम</b> ात्याद्याः                                              | <b>मम</b> त्याद्याः         |
| n           | 7    | मन्यन्ते                                                          | मन्यते                      |
| >>          | 15   | अष्टादशानामिति                                                    | अष्टादशनामिति               |
| **          | 17   | राष्ट्रदुर्गा                                                     | राष्ट्रहुर्गा               |
| 164         | 16   | Ṣādguṇy                                                           | Sāḍgunya                    |
| 165         | 15   | परिलाणा                                                           | परित्राना                   |
| n           | 19   | यायाद्                                                            | याथाद                       |
| 172         | 2    | due to                                                            | due                         |
| ,,          | 13   | कर्शनं                                                            | कशनं                        |
| >>          | 26   | मपहर्तुं '                                                        | मपहत्ं                      |
| 177         | 22   | should                                                            | shoult                      |
| 181         | 13   | प्रतिरज्जयन्                                                      | प्रतिरञ्जन्                 |
| 183         | 27   | Kā <b>ñ</b> cana                                                  | Ka <b>ñ</b> can <b>a</b>    |
| 186         | 19   | जानान्यपग्रहः                                                     | पानान्युपग्रहः              |
| 187         | 4    | लक्षणमाह                                                          | लशणमाह                      |
| 193         | 32   | righteous                                                         | righteons                   |
| 194         | 18   | thorny                                                            | throny                      |
| 195         | 32   | गर्च्छन्ति                                                        | गच्छति                      |
| 198         | 13   | महोपगच्छेत्                                                       | महोपच्छेत्                  |
| 198         | 16   | A vijigīṣu aspiring for an extensive empire may achieve his goal. | Death and the               |

## कामन्दकीय नीतिसारः

| Page         | Line | Read                  | For                 |
|--------------|------|-----------------------|---------------------|
| 201          | 9    | प्रधानपुरुषस्य        | प्रधानपुरुस्य       |
| 202          | 29   | पक्षे                 | पशे                 |
| 207          | 4    | yanasya               | 🕆 yaasya            |
| 19           | 22   | रूप:                  | रूप:                |
| n            | 32   | दूषणं                 | दुषणं               |
| 214          | 19   | विचक्षण:              | विचअण:              |
| 226          | 12   | commentary            | communtary          |
| 236          | 14   | Şāḍguṇya              | Sāḍguṇya            |
| 241          | 10   | यथाशास्त्रमेव         | यथाशास्त्रभेव       |
| 252          | 17   | friends'              | friends,            |
| <b>258</b> ° | 16   | प्रहिणुयात्           | प्रतिणुयात्         |
| 39           | 28   | <b>न्ट</b> पतेद्`तो   | नृपतेर्दतो          |
| 264          | 26   | <b>क</b> र्तुं मीहते  | कर्तमीहते           |
| 273          | 15   | षण्डाः                | ण्वडाः              |
| n            | 19   | निःसारयेयुः           | निःसारेयुः          |
| n            | . 23 | वृद्धि <b>यें</b> षां | वृद्धि <b>यंयां</b> |
| 277          | 27   | उत्थाना               | उत्याना             |
| 284          | 7    | छि <b>न</b> पक्ष      | ত্তি <b>দা</b> षक्ष |
| <b>29</b> 0  | 7    | नियोगाद               | नितोगाद             |
| 293          | 18   | <del>यृत्त-</del>     | <del>कृ</del> त-    |
| <b>29</b> 9  | 18   | तइ ेश्योपदेशात्       | तइ शोपदेशात्        |
| <b>30</b> 0  | 14   | disappointment        | diappointment       |
| 314          | 14   | वहिर्दरान्त           | वहिर्द्धरान्त       |
| 340          | 17   | time, as that only    | time only           |
| 356          | 26   | सश्चारमात्मनः         | सश्चारमात्मनः       |
|              |      |                       |                     |